# امام بجیل بن شرف الدین النّووی کے مجموعہ احادیث



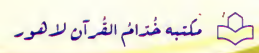
# 

JE LETICAS

خطابات جعير



واكثراب راحمد





# امام یجی بن شرف الدین النّووی کے مجموعہ احادیث



ى تشريح وتوضيح مرشمل خطابات جمعه

ز واكثراك العريظ

نرنيب ونندوين: شعبه طبوعات قرآن اكيْر مي لا ہور



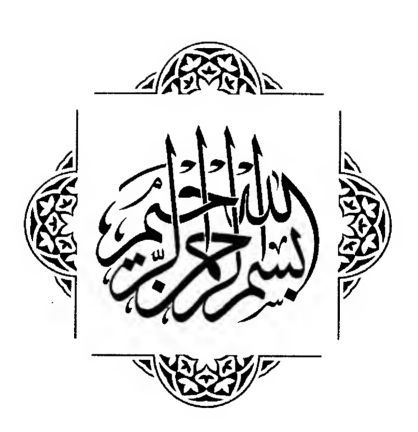


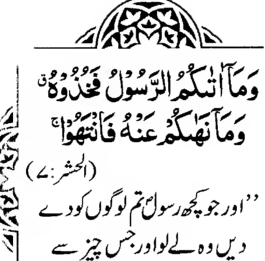
35869501-3 : 35869501-3 عادُل ٹاکن لاہور' فون : 35869501 maktaba@tanzeem.org

مؤسس انجمن خدام القرآن جناب ڈاکٹر اسراراحمہ بینید کی اپنی دلی خواہش اور جدو جہد کے تقاضوں کے عین مطابق 'مرحوم کے تمام قانونی وارثین ہرسلمان کو ڈاکٹر صاحبؓ کی طبع شدہ تصنیفات اتالیفات اُ ڈیوز ویڈیوز کو طبع اثرہ تقینہ الیفات اُ ڈیوز ویڈیوز کو طبع اثرہ تالیفات اللہ تارکر کے شائع کرنے کی تھلی اجازت دیتے ہیں (جائے قیمتا ہویا مفت تشیم) اوراس کے لیے کسی پیشگی اجازت کی ضرورت نہیں۔ ہمارا کسی قسم کی رائٹی یا ''جمفوظ حقوق'' کا نقاضا بھی نہ ہے اور نہ ہوگا' البتہ تیار کردہ مواد رائٹی یا ''جمفوظ حقوق'' کا نقاضا بھی نہ ہے اور نہ ہوگا' البتہ تیار کردہ مواد رائٹی یا ''جمفوظ کے بند ننخ ہمارے ریکارڈ کے لیے بھیج دیے جائیں تو ممنون ہوں گے۔ تا ہم ان میں کسی قسم کی تبدیلی کرنے کی ناپسندیدہ کوشش مثلاً تبدیلی الفاظ غلط افتباس سیاق وسباق سے الگ کر کے جملے کا کوشش مثلاً تبدیلی الفاظ غلط افتباس سیاق وسباق سے الگ کر کے جملے کا حوالہ یااس کا ایسا استعال جس سے ڈاکٹر صاحب مرحوم اور ہمارے موقف کی حوالہ یااس کا ایسا استعال جس سے ڈاکٹر صاحب مرحوم اور ہمارے موقف کی صفح ترجمانی نہ ہوا ورجس سے ہماری عزت وشہرت پر حرف آئے' تو ہم اس شخص کے خلاف قانونی جائی وہوئی کا کھمل حق محفوظ در کھتے ہیں۔

ISBN: 978 - 969 - 606 - 040 - 6

email:publications@tanzeem.org website:www.tanzeem.org





روک دیں اس سے رک جاؤ!''



#### المنافح المنالة

## تقليمر

نی اکرم مَنْ الله وَسُنَة نَبِیّه ) [رواه المالك مرسلاً] '' (مسلمانو!) میں تمہارے درمیان بھما : کِتَابَ اللّه وَسُنَة نَبِیّه ) [رواه المالك مرسلاً] '' (مسلمانو!) میں تمہارے درمیان دوجیزیں چھوڑے جارہا ہوں 'جب تک تم ان دونوں کومضوطی سے تھا ہے رکھو گے ہرگز گراه نہ ہوگے۔ وہ ہیں: اللّه کی کتاب اور اس کے نی تَنْ اللّه کی سُنَت' — چنانچہ دین اسلام اور شریعتِ اسلامی کی یہی دو بنیا دیں ہیں' ایک اللّه کی کتاب قرآن کیم اور دوسری سُنتِ رسول۔ کتاب الله وی جلی الله وی بالله ظرف ہے۔ یعنی اس کامنہوم الله ہی کی طرف سے آیا ہے لیکن الفاظ الله کے رسول مُنَا الله کے رسول مُنا الله کی میں۔ گویا سُنت وی بالله ظرف سے آیا ہے لیکن الفاظ الله کے رسول مُنا الله کی ہیں۔ گویا سُنت وی بالله ظرف سے بہلا تواتر بالمعنی ہے۔ سُنتِ رسول مُنا الله کی سول میں ہوتا ہے' جن میں سے بہلا تواتر بالمعنی ہے۔ سُنتِ رسول مُنا الله کی سول میں اللہ الله کے رسول مُنا الله کی سے حاصل ہوتا ہے' جن میں سے بہلا تواتر بالمعنی ہے۔ سُنتِ رسول مَنا الله کی سول میں کا کوری کاریکارڈ ہے۔

قرآنِ عَيْم نوع انسانی کے لیے اللہ تعالیٰ کا آخری اور تکمیلی پیغام ہدایت ہے جو بی آخر الرّ مال حضرت محد رسول الله مُلَا يُشِيَّ إِلَيْ الله مُلَا يَشْرَ الله مُلَا يُشْرِي ازل ہوا۔ آخضور مَلَا يُشِيِّ كَا فرضِ منصی منصرف اس كتاب ہدایت كونوع انسانی تك يہ بنجا وینا تھا ﴿ يَالَا يُسُولُ مُلِيْ مَا أُنْزِلَ اللّٰهُ مِنْ دَّ بِنِكَ مَلَ الرّ سُولُ مُلِيْ مَا أُنْزِلَ اللّٰهِ مِنْ وَضِيح و تيمين بھی تھا۔ ازروئ الفاظِ قرآنی: ﴿ وَاَنْزِلْنَا اللّٰهِ مُو اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الل

یہ ذخیر ۂ حدیث صحاحِ سِنّہ موطاا مام مالک ٔ مسنداحمداور دیگرا قبهات الکُتب پرمحیط ہے اور ہر دور میں اہلِ علم نے اپنے اپنے ذوق کے مطابق ان میں سے انتخاب کر کے احادیث کے خوبصورت گلدستے تیار کیے ہیں۔بعض روایات ِ حدیث کی بنیاد پر (جن کا ذکر محترم ڈاکٹر صاحب کے تمہیدی خطاب میں قدر نے تفصیل سے موجود ہے ) چالیس احادیث کو جمع کرنے کا عمل علاء دمحد ثین کے ہاں باعثِ سعادت رہاہے جنانچہ متعدداللِ علم نے چالیس احادیث پر مشتل مجموعے (ادبعینیات) مرتب کے ہیں۔ ''اربعین نووی'' ایک ایسا ہی عطر بیز گلدستہ حدیث ہے جوسا تو ہی صدی ہجری کے بلند پاییز اہد دعابدا در محدث وفقیہ امام کی بن شرف اللہ بن النودی مُیسیّه (۱۳۱-۲۷۱ھ) نے مرتب فرمایا۔ امام نودیؒ کی کتابوں کے مصنف ہیں ، جن میں ریاض الصالحین اور شرح صحیح مسلم بہت معردف ہیں۔ ۲۴ احادیث پر مشتمل ان کے مختصر مجموعہ احادیث پر مشتمل ان کے مختصر مجموعہ احادیث پر مشتمل ان کے بیلے مختصر مجموعہ احادیث (اربعین) کو جو قبول عام اور شہرتِ دوام حاصل ہوئی وہ ان سے پہلے باان کے بعد کسی مرتب کے جصے میں نہ آئی۔ امام نوویؒ نے اپی ''اربعین' میں الی احادیث کو جمع کیا ہے جود میں اساس کی حیثیت رکھتی ہیں اور ان کی جامعیت و ہمہ گیری کا بی عالم ہے کہوہ کم دبیش ان تمام مسائل کا احاطہ کرتی ہیں جو ہر مسلمان کی زندگی کا لازمی حصہ ہیں۔

بانی تنظیم اسلامی ڈاکٹر اسرار احمہ مینے نے ۲۰۰۷ء کے دوران جامع القرآن قرآن اکیڈمی لا ہور میں اپنے خطابات جمعہ میں ''اربعین نودی '' کی احادیث کا سلسلہ دار مطالعہ کرایا۔ ان خطابات کے دوران محترم ڈاکٹر صاحب نے ''اربعین ' کی ۲۲ احادیث پر مستزاد ''حکمت دین کا ایک عظیم خزانہ ' کے عنوان سے حضرت معاذین جبل را اور سے مردی ایک طویل دیشتوں میں کرایا۔ قرآن اکیڈمی کے شعبہ مطبوعات کے زیر اہتمام تر تیب دسوید کے بعدان خطابات جمعہ کی ماہنا مہ ''مین اشاعت کا اہتمام کیا جاتار ہاہے اور اس سلسلے کی شکیل کے بعدان خطابات جمعہ کی ماہنا مہ ' میشاق' میں اشاعت کا اہتمام کیا جاتار ہا ہے۔ ان خطابات جمعہ کی ایک ایم خصوصیت ہے کہ محترم ڈاکٹر صاحب نیر مطالعہ حدیث کے مضامین خطابات جمعہ کی آئیت بھی تلادت کرتے رہے اور ہر کی مناسبت سے ہرخطاب کے آغاز میں قرآن حکیم کی آئیت بھی تلادت کرتے رہے اور ہر کی مناسبت سے ہرخطاب کے آغاز میں قرآن حکیم کی آئیت بھی تلادت کرتے رہے۔ در یہ دیرے کی مناسبت سے ہرخطاب کے آغاز میں قرآن حکیم کی آئیت بھی بیان کرتے رہے۔

الله تعالی سے دعاہے کہ وہ اس خدمت کوشر فیے قبول عطافر ماکرا سے داعی قرآن ڈاکٹر اسرار احمد تنہ جاریہ اور اشاعت احمد تنہ جاریہ اور المندگ درجات کا ذریعہ بنائے اور اس کی ترتیب وقد وین اور اشاعت دطباعت کی خدمات سرانجام دینے دالوں کے لیے اسے سعادت دارین کا باعث بنائے!

خالدمحودخفر بدید نعیه مطبوعات

۵شعبان المعظم ۱۳۳۷هه ۱۳۱۸می ۲۰۱۲ء بر دز جمعة المبارک

# فهرست

#### (حقيهاوّل)

| تسهيدى خطاب | حدیث کی اہمیت (دراس کا مقام ومرتبہ                       | 9   |
|-------------|----------------------------------------------------------|-----|
| حديث ١      | عمل میں نیت کی اہمیت (در قر آن وحدیث میں ربط وتعلق       | 23  |
| حدیث ۲      | اسلام ٔ ایمان (در احسان: حدیثِ جبرائیلؓ کی روشنی میں     | 39  |
| حديث ٤٣     | حكمت دين كاا يك عظيم خزانه                               | 107 |
| حديث ٢      | اركانِ اسلام                                             | 145 |
| حديث ٤      | انسان کے خلیقی مراحل (در حقیقت انسان                     | 165 |
| حدیث ٤      | ايمان بالقدر (تقدير پرايمان)                             | 183 |
| مدیت ٥      | ندتمتِ بدعت                                              | 213 |
| حدیث ۱۰     | اً کلِ حلال کی اہمیت                                     | 247 |
| حدیث ۲      | حلال حرام (در اصلاحِ قلب                                 | 265 |
| حدیث ۷      | اخلاص' خیرخوابی (در وفاداری                              | 283 |
| حدیث ۸      | نبی ا کرم مَا لَیْنَا کُو کھیم قال (در قتل کی تین صورتیں | 317 |
| مديث ٩      | اطاعت ِرسول کی فرضیت (در کثرت ِسوال کی ممانعت            | 347 |
| حدیث ۱۲،۱۱  | تقو کی (در اس کی عملی شکلیں                              | 355 |
| حدیث ۱۶،۱۳  | اسلامی اخوت لاز خونِ مسلم کی حرمت                        | 373 |
| حدیث ۱۵     | اسلامي آ داب معاشرت                                      | 393 |
| حدیث ۱٦     | غضه کی ممانعت                                            | 413 |

#### وم اربعین نؤوی کم محد 8 محد محد خطابات جمع کمی

(حقيددوم) حسن تهذيب (زرحسن سلوك 435 بدست ۱۸،۱۷ استعانت بالله (صرف الله سے مدد مانگنا) 455 مدست ۱۹ اسلام میں شرم وحیا (زر استقامت کی اہمیت 477 مدست ۱۱،۲۰ فرائض كاالتزام (در رسول اللَّه مَالَيْنِيْمَ كَي جامع تُصيحيِّين حدیث ۲۳،۲۲ 497 حرمت ظلم (درحقیقت توحید 521 هدیت ۲۷،۲۶،۲۵ صدقے کاحقیق مفہوم (زریکی اور گناه کی پیجان 541 وجوب التزام سُنت (سُنت كولازم بكرُنا) 561 مدست ۲۸ ابواپ خیر (حکمت اور بھلائی کے درواز ہے) 593 مدیث ۲۹ شرى احكام كى اقسام (فرائض دينى كاجامع تصور) 615 ز مِركى حقيقت وفضيلت 655 حدیث ۲۱ اسلام میں عدل وانصاف کی اہمیت (زراسلام کا نظام عدلِ اجتماعی حدیث ۲۲،۲۲ 665 امر بالمعروف ونهي عن المنكر (در اس كي ابميت 681 صدیت ۲٤ اسلامی معاشرت کے اصول (در مسلمانوں کے باہمی تعلق کی بنیادیں 703 مدست ۲۵ حسن معاشرت طلب علم (در درس وتدريس كي فضيلت حدیث ۲۶ 727 الله رب العزت كافضل عظيم (در اس كي وسعتِ رحمت 747 حدیث ۲۷ ایمان کے ظاہری و باطنی ثمرات (در تقرّب الہی کے ذرائع 765 مدیت ۲۸

خطا'نسیان اور جروا کراه کی معافی (در دنیا کی بے ثباتی

اطاعت رسول مَنْ النَّهُ عَلَّم : ايمان كي علامت ہے

رحمتِ الهي كي وسعت (در توبه كي فضيلت

793

811

833

مدست ٤٠،٢٩

مدست ٤١

حدیث ۲۲

تمهیدی خطاب

# حدیث کی اہمیت (در اس کامقام ومرتبہ

۲۵مئی ۲۰۰۷ء کا خطاب جمعه

خطبهٔ مسنونه کے بعد:

اَعُوٰذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيطُنِ الرَّجِيمِ \_\_\_ بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمْنِ الرَّحِيمِ ٥

قُلُ أَطِيْعُوا اللهُ وَأَطِيْعُوا الرَّسُولُ ۚ فَإِنْ تَوَكَّوْا فَإِنَّهَا عَلَىٰ هُ مَا حُيِّلَ وَعَلَيْكُمْ مَا عَلَى الرَّدُ إِلَى الْآلُالُمُ وَعَلَيْكُمْ مَا عَلَى الرَّدُ إِلَى الْآلُالُمُ الْمُبِينُ ۞ (النور)

وَأَطِيْعُوا اللهَ وَأَطِيْعُوا الرَّسُولَ ۚ فَإِنْ تَوَكَّيْتُمْ فَإِنْهَا عَلَى رَسُولِنَا الْبَلْغُ الْبَلغُ الْبُلغُ الْبُلغُ الْبَلغُ الْبَلغُ الْبُلغُ الْبُلغُ (التغابن)

شریعتِ اسلامی کی دو بنیا دیں

سب جانتے ہیں کہ ہمارے دین اسلام اور شریعت اسلام کی دو بنیادیں ہیں ایک کتاب اللہ یعنی قرآن کیم اور دوسری سنتِ رسول ۔ جیسا کہ ہمارے کلمہ طیبہ کے دو حصے ہیں: لا اِللہ اِللہ اور مُحَمَّدٌ رَّسُولُ اللهِ یعنی توحید اور رسالت کمہ شہادت جو ہمارے اسلام کی جڑاور بنیاد ہے اس کے بھی دو حصے ہیں: اَشْهَدُ اَنْ لاَ اِللهَ اِللّهِ اللّهُ وَحُدَهُ لَا شَرِیْكَ لَهُ ۔ وَ اَشْهَدُ اَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ ۔ کتاب الله اور سنتِ رسول اللّه میں فرق یہ ہے کہ کتاب الله وی جلی ہے وی باللفظ (verbal)

revelation) ہے۔ وی بالمعن نہیں ہے۔ عیسائیوں کے ہاں وی کے بارے میں یہ تصور ہے کہ وی باللّفظ (verbal) نہیں ہوتی 'بلکہ صرف ایک مفہوم منتقل کر دیا جاتا ہے 'اس مفہوم کو پھررسول اپنی زبان میں ادا کرتا ہے۔ گویا الفاظ اللّه کے نہیں ہوتے۔ ہمارا تصور اس کے برعکس ہے۔ ہمار سے نزدیک وی جلی'' وی باللّفظ'' ہے' جولفظ بلفظ اللّه کا کلام ہے۔ دوم یہ کہ وہ بالکل محفوظ ہے۔ اس کا ایک حرف تو کجا کسی ایک شوشے میں بھی کوئی تحریف نہیں ہوئی۔

اس کے مقابلے میں سنت کا معاملہ رہ ہے کہ وہ بھی وحی ہے ' مگر وہ وحی خفی پر مبنی ہے۔اس کا بھی اشارہ اللہ کی طرف سے ہے کیکن میدوجی بِاللّفظ نہیں ہے وحی بالمعنیٰ ہے۔ یعنی مفہوم اللہ کی طرف ہے آیا ہے کیکن الفاظ اللہ کے رسول کے ہیں۔ دوسری بات میر کہ اس کی حفاظت قرآن کی طرح کی حفاظت نہیں ہے۔اس معنی میں تو حفاظت ہے کہ تاریخ انسانی میں صرف ایک مثال ہے کہ کسی ایک شخصیت کے اقوال اور اعمال کی صداقت اورصحت کو پر کھنے کے لیے لاکھوں انسانوں کی سیرت وکر دار کا جائزہ لیا گیا۔ احادیث کی جانج پر کھ کے لیے مسلمانوں نے اساء الرجال کا جوعلم ایجاد کیا' پوری انسانی تاریخ میں اس کی کوئی مثال نہیں ملتی۔اس اعتبار سے سنتِ رسول کی واقعتاً حفاظت کی گئی ہے۔البتہ بیر حفاظت بالواسطہ ہوئی ہے اس معنی میں حفاظت نہیں کہ ہر شے لفظ بلفظ محفوظ ہے' بلکہ ایسا بھی ہے کہ رسول اللّٰمَثَالَثِیْزَ سے ایک مجمع میں پچھ لوگوں نے باتیں سنیں' پھر انہوں نے جوروایت کی تو بہت بڑا فرق پیدا ہو گیا۔ آج بھی آپ دیکھیں گے کہ میری کوئی بات آیہ جاکرلوگوں کو بتائیں گے تو ہر شخص کے بتانے میں پچھ فرق بَیرا ہوجائے گا۔اس کی ایک بڑی مثال''اُمُ الشُّنّة ''یعنی حدیث جبرائیلٌ ہے جو''اربعین نووی'' میں دوسرے نمبر پرآئے گی۔ میا یک اہم اورمشہور متواتر حدیث ہے کیکن مختلف راویوں نے جباے بیان کیا ہے تولفظی طور پراس میں اختلاف پیدا ہو گیا۔

یہ بھی جان لیجے کہ سنت اور حدیث دوعلیحدہ علیحدہ الفاظ ہیں۔آنحضور مُلْ اللّٰهُ عُمَالُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ اللّٰ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ ال

و ( اربعین نُووی کے عرب ایک حدیث اور دوسرا اُمت کا تواتر عمل ۔ آنجناب مَکَالَّیْکُمُ معلوم کرنے کے دو ذرائع ہیں۔ایک حدیث اور دوسرا اُمت کا تواتر عمل ۔ آنجناب مَکَالِیُکُمُ کُوروں کے دیکھا تو انہوں نے آپ کی پیروی کی۔صحابہ کرام کوعمل کرتے ہوئے تابعین نے دیکھا تو وہ ان کے نقشِ قدم پر چلے ۔ تواس طرح بہت می چیزیں تواتر کے ساتھ اُمت میں منتقل ہوگئیں۔ بیتواتر عمل سنت کاعلم حاصل بہت می چیزیں تواتر کے ساتھ اُمت میں منتقل ہوگئیں۔ بیتواتر عمل سنت کاعلم حاصل کرنے کا ایک اہم ذریعہ ہے۔

عام طور يرلوگ سنت اور حديث كومترا دف مجھ ليتے ہيں' حالانكه بيه دومختلف الفاظ ہیں'ان کامفہوم جدا ہے۔ بید ونوں الفاظ ٔ حدیث اورسنت ٗ اللّٰہ کے لیے بھی آئے ہیں اور رسول الله مَنَا لَيْنَا مِلَ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الَّذِي قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلُ وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللهِ تَبْدِينًا ﴿ ﴾ (الفنح) ' ريالله كارستور بجويبلے سے چلاآ رہا ہے اورتم الله ك دستوريس مركز كوئى تبديلى نه ياؤ كئ -سورة فاطريس ارشاد موا: ﴿ فَكُنْ تَعِدَ لِسُنَّتِ اللهِ تَبْدِيْلًا ۚ وَلَنُ تَجدَ لِسُنَّتِ اللهِ تَحُويْلًا ﴿ ) ' ﴿ لِسَمَ الله كَ قانون مي ہرگز کوئی تبدیلی نہیں یاؤ گے۔اورتم اللہ کے قانون کو ہرگز ٹلتا ہوانہیں ذیکھو گئے'۔ای طرح فرمايا: ﴿ سُنَّةَ مَنْ قَدُ ٱرْسَلْنَا قَبْلَكَ مِنْ رُّسُلِنَا وَلَا تَجِدُ لِسُنَّتِنَا تَحُوِيْلًا ﴾ (الاسراء) "سيهاراطريقة على رباب ان انبياء ورسل كي بار عين جنهين مم في آب سے پہلے بھیجا تھا۔اور آ ب ہاری سنت میں کوئی تغیر نہیں یا ئیں گئ'۔حدیث کے بارے مِي سورة النساء مِين فرمايا: ﴿ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللَّهِ حَدِيثًا ﴿ " اورتم الله برُهُ رَر كسى كوحديث (بات) مين سيانهين ياؤ كئن - اسى طرح فرمايا كيا: ﴿ فَبِاتِي حَدِيْثٍ بَعْدَةُ يُؤْمِنُونَ ﴿ ﴾ (المرسلت) "مم اس (قرآن) كے بعد كس حديث يرايمان لاؤ گے؟'' قرآن حکیم میں رسول اللهُ مَثَاثَیْزُم کی بات کے لیے بھی حدیث کا لفظ آیا ہے:﴿ وَإِذْ أَسَرَّ النَّبِيُّ إِلَى بَغْض أَزُوَاجِهِ حَدِيْنًا ﴾ (التحريم: ٣) "اور (بيواقع بهي يادر كف ك لائق ہے) جب نبی کریم مَن اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ ہوی کوایک بات بتائی''۔ان حوالوں سے پتا چلا کہ سنت کا لفظ بھی سنت اللہ اور سنت الرسول دونوں کے لیے استعمال ہواہا ورصدیث کالفظ بھی حدیث اللہ اور حدیث الرسول دونوں کے لیے آیا ہے۔

و اربعین نؤوی کم محد می (12 می در خطابات جمع کمی

اصطلاح میں حدیث کے کہتے ہیں؟ حدیث دوطرح کی چیزوں پر مشمل ہے۔
ایک''اخبار'' ہے جو خبر کی جمع ہے اور ایک''آ ٹار'' ہے جو اثر کی جمع ہے۔ خبررسول الدُمُالَّةُ عَلَیْم کے کسی قول فعل یا تقریر کو کہتے ہیں۔ قول اور فعل کے بارے میں تو آ پ جانے ہیں لیکن تقریر کے بارے میں یا در ہے کہ اصطلاح میں اس کا مفہوم ہے کہ کوئی کا م تخصور مُلَا تَّقِیْم کے سامنے کیا گیا اور آ پ نے روکا نہیں' تو اے آ پ کی منظوری کی ایک سند حاصل ہوگئی۔ لہٰذا آ نجنا ہے کے اقوال افعال اور تقریرا خبار کہلاتے ہیں اور کسی صحابی جو کے اقوال افعال اور تقریرا خبار کہلاتے ہیں اور کسی صحابی جو بات کہدر ہے ہیں وہ اپنی طرف سے نہیں کہدر ہے' بلکہ انہوں نے یہ بات رسول الدُمُلُاتِیْم کو کرتے ہیں ہوگی اور جس پر صحابی عمل کرر ہے ہیں انہوں نے اسے رسول الدُمُلُاتِیْم کو کرتے سے سی ہوگی اور جس پر صحابی عمل کرر ہے ہیں انہوں نے اسے رسول الدُمُلُاتِیْم کو کرتے دیکھا ہوگا۔ ان اخبار و آ ٹارے مجموعہ کا نام حدیث ہے۔

جاتی ہے۔ دیکھنا پڑتا ہے کہ کہیں کسی راوی پر جھوٹ کا الزام تو نہیں' کسی کوسوءِ حفظ کا عارضہ تو لاحق نہیں تھا۔ ہرراوی کے سیرت وکر دار کو جانچا جاتا ہے۔ رادیوں کے بارے میں ان معلومات کاعلم'' اساءالر جال'' کہلاتا ہے اور تاریخِ انسانی میں صرف آنحضور کُلُاٹیُکُمُ ہی کی بیخصوصیت ہے کہ آپ کی حدیث کو جانچنے کے لیے تمام راویوں کے حالات کا بخو بی جائزہ لیا جاتا ہے۔

سند کے اعتبار سے حدیث کی چند اقسام یہ ہیں: مسند مرفوع مرسل ضیف موضوع مسند: وہ حدیث جس کی ساری کڑیاں آپس میں ملی ہوئی ہوں کہیں کوئی وقفہ نہ ہوئی یعنی متصل ہو۔ مرفوع: وہ حدیث جو رسول الله مَاللَّا الله مَالله مَاللہ مِن کے جول اور بین ہتا رہے ہوں اور بین ہتا رہے ہوں کہ انہوں نے بیح حدیث کس صحابی سے سی ہے۔ مرسل کا درجہ وہ نہیں ہے جو مرفوع کا ہے۔ ضعیف: جس میں کسی ایک راوی کا کر دار معیاری نہ ہوئیا اسے سوء حفظ کا عارضہ ہو۔ اگر روایت کی کسی ایک کڑی میں بھی ان دونوں میں سے کوئی ایک بات ہوتو وہ حدیث ہو۔ اگر روایت کی کسی ایک کڑی میں بھی ان دونوں میں ہوگئی ایک بات ہوتو ہیں کہا ہوگئی میں گھڑت حدیث ہے اس کی نسبت آ نجنا ہوگئی ایک بین کر کے یہ فیصلہ کرلیا ہوکہ یہ کوئی من گھڑت حدیث ہے اس کی نسبت آ نجنا ہوگئی گڑا کی جانب درست نہیں ہے اسے موضوع ہیں انہیں بھی جانب درست نہیں ہے اسے موضوع ہیں انہیں بھی جانب درست نہیں ہے اسے موضوع ہیں انہیں بھی جانب درست نہیں ہے اسے موضوع ہیں انہیں بھی جانب درست نہیں ہے اسے موضوع ہیں انہیں بھی جانب درست نہیں ہے۔ ایسی کتابوں کو 'کتاب الموضوعات' کانام دیاجا تا ہے۔

ضعیف احادیث کے ممن میں بیدواضح رہے کہ کی حدیث کے ساتھ ضعیف لکھا ہوتو

اس سے ہمیں خیال پیدا ہوتا ہے کہ اس کو چھوڑ دیں 'یہ تو ضعیف ہے ۔ حالانکہ سندگی ایک

کڑی میں بھی ضعف ہوتو حدیث ضعیف کہلاتی ہے۔ ضعیف احادیث کے اندر بھی علم و

حکمت کے بڑے اعلیٰ موتی ہوتے ہیں۔ دیکھئے ایک ہے کسی بات کا بچ ہونا 'جبکہ ایک

ہے بچ کا بچ ٹابت ہوجانا۔ کتنے ہی بچ ایسے ہوتے ہیں جن کو ٹابت نہیں کیا جاسکتا۔ آپ

خصوت اس میں شامل کرنا پڑتا ہے۔ تو بچ کا ٹابت کرنا کوئی آسان کا منہیں ہے۔ آپ یہ

خصوت اس میں شامل کرنا پڑتا ہے۔ تو بی کا ٹابت کرنا کوئی آسان کا منہیں ہے۔ آپ یہ

موضوع نہیں ہے وہ متروک نہیں ہوگی کہ اسے چھوڑ دیا جائے۔ ہاں اس سے کوئی تکم شرق

ور اربعین نؤوی کردی (14 میری خطابات بعد کمی استان نوری کردی (علیات بعد کمی خوابات بعد کمی نہیں کے اگر ہم ضعیف احادیث سے احکامات اخذ نہیں کیے جائیں گے۔اگر ہم ضعیف احادیث سے اخذ کرنا شروع کر دیں تو پھر شریعت اصل شکل میں باقی نہ رہے گی ۔ضعیف احادیث فضائل کے شمن میں قابل قبول ہیں۔ ہمارے ہاں بہت سے مصنفین اپنی کتب میں ضعیف احادیث کی صورت میں حکمت کے بڑے تیمتی موتی لائے ہیں۔

## عالیس احادیث حفظ کرنے کی فضیلت

خطباتِ جعدی ان نشستوں میں ہمیں''اربعین نو دی'' کا مطالعہ کرنا ہے۔اس کے آ غاز ہے قبل ہم حالیس احادیث حفظ کرنے کی فضیلت کے بارے میں رسول اللّٰمُ فَاللّٰهِ عَلَيْكِمْ کی ایک حدیث کا مطالعہ کرتے ہیں۔اس کے رواۃ میں حضرات علی' عبداللہ بن مسعود' معاذ بن جبل' عبدالله بن عمر' عبدالله بن عباس' انس بن ما لک' ابوالدر داء اور ابوسعید الحذري وُلَيْنَهُ بِينُ جوسب جليل القدراور ثقة صحابه بين ليكن كهين تا بعين يا تنع تا بعين كي سطح پر کوئی راوی ایسا آگیا ہے جو قابل اعتاد نہیں جس کا حافظ متأثر ہے یا جس کا سیرت و كر دارمشكوك بُ للبذابير وايت ضعيف قرارياً كئي۔ وہ حديث بيہ: ((مَنْ حَفِظَ عَلَي اُمَّتِيْ اَرْبَعِيْنَ حَلِيْنًا مِنْ اَمْرِ دِيْنِهَا بَعَثُهُ اللَّهُ عَزَّوَجَلَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِي زُمُرَةِ الْفُقَهَاءِ وَالْعُلَمَاءِ)) ''جس شخص نے میری امت کی حفاظت کی خاطر وین کے معاملے میں حالیس احادیث حفظ کیں'اللہ تعالیٰ اسے قیامت کے روز فقہاءا ورعلماء کے گروہ میں ہے الْهَائِ كَانْ - ايك روايت مين بيالفاظ آئے بين : ((بَعَثَهُ اللَّهُ فَقِيْهًا عَالِمًا))''الله تعالیٰ اسے فقیہہ اور عالم کی حیثیت ہے اٹھائے گا''۔حضرت ابوالدرداء ڈاٹیڈ کی روایت ميس ب: ((وَكُنْتُ لَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ شَافِعًا وَشَهِيْدًا)) "أُسْخُص كِن مِن قيامت کے دن میں سفارش کرنے والا اور گواہی دینے والا ہوں گا''۔حضرت ابن مسعود طالنظ کی روايت ميں ہے: ((قِيْلَ لَهُ ادْخُلْ مِنْ أَيِّ ٱبْوَابِ الْجَنَّةِ شِنْتَ))''اس سے كہا جائے گا کہتم جنت کے جس دروازے سے جاہو داخل ہو جاؤ''۔عبداللہ بن عمر طاف کی روایت میں ہے: ((کُتِبَ فِیْ زُمُوَةِ الْعُلَمَاءِ وَحُشِوَ فِیْ زُمُوَةِ الشُّهَدَاءِ))''اس

شخص کا نام علماء کی فہرست میں لکھ لیا جائے گا' اور وہ قیامت کے روز شہداء کے ساتھ اکٹھا کیا جائے گا''۔ بیحدیث اوراس کی مختلف روایات کوامام نو وگ نے'' اربعین نو وک' کے مقدمہ میں نقل کیا ہے اور لکھا ہے کہ حفاظِ حدیث کا اس بات پر اتفاق ہے کہ بیحدیث ضعیف ہے اگر چہاس کے طرق بہت زیادہ ہیں۔ بیحدیث' کنز العمال'' میں بھی ہے۔ اس مجموعہ احادیث میں ضعیف اور سیح دونوں طرح کی احادیث موجود ہیں۔

حدیث کا ترجمہ کرتے ہوئے میں نے حفظ کا لفظ اس لیے برقرار رکھا ہے کہ ہارے ہاں حفظ کا ایک عجیب تصوریا یا جاتا ہے جیسے قرآن کا حافظ ہے کیکن مفہوم نہیں سمجھتا' یوتو نام کا حافظ ہے۔صحابہ کرام ڈیائٹن میں جب کوئی حفظ کرتا تو وہ اس کے متن کے ساتھ ساتھ مفہوم کو بھی یاد کرتا' بلکہ اس ہے آ گے بڑھ کروہ اس پڑھل بھی کرتا۔امام سیوطی مِن کی کتاب'' الاتقان فی علوم القرآن' میں روایت موجود ہے کہ صحابہ کرام مِنْ اللَّهُمْ میں ہے جن حضرات کا خاص شغف قرآن ہے تھا' جیسے حضرت عثمان بن عفان اور حضرت عبدالله بن مسعود ﴿ إِنْ أَوهُ فِر مات مِين كه جب مم نبي اكرم مَنْ اللَّهُ إِسه دِس آيات برِّه ليت تو آ گے نہ بڑھتے جب تک ہمیں ان کاعلم حاصل نہ ہو جا تااور جب تک ہم اس پرعمل نہ كركيتے \_آ پ ملاحظہ فر مائيں كہ تين چيزيں جمع ہوگئيں!الفاظان كے حافظے ميں محفوظ ہوگئے علم ان کے ذہن میں آ گیاا در عمل ان کی سیرت کا حصہ بن گیا۔ بیتین شرا کط پوری ہوں گی تو کوئی حافظ کہلانے کا مستحق ہوگا۔اب'' حفظ'' کے لفظ کو مدنظر رکھ کر مذکورہ بالا حدیث کا مطالعہ کریں۔حضرت عائشہ صدیقہ بھٹنا سے بچھ تابعین نے سوال کیا تھا کہ ٱنجناب كا اخلاق كيا تها؟ تو أمّ المؤمنين نے فرماياتها: كَانَ خُلُقُهُ الْقُرْآنَ أَمَا تَقْرَأُ الْقُرْآنَ قَوْلَ اللَّهِ عَزَّوَجَلَّ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلِّقِ عَظِيْمِ (مسند احمد ع-٢٣٤٦) "أَتِ كَا اخلاق قرآن كريم تقاله كياتم قرآن مين الله تعالى كابية ولنهين يزهة مو: یقیناً آپ خلق عظیم کے حامل ہیں''۔واضح رہے کہ حضرت عاکشہ صدیقہ وہ کا اللہ ا چوٹی کے فقہائے صحابہؓ میں ہوتا ہے۔حضرات ِ تابعین جب آ نحضورمَاللَّیُمُ کی سیرت و کردار کے بارے میں پوچے رہے ہوں گے تو انہیں کتنی حسرت ہوگی کہ اگر ہم بھی چند

سال پہلے دنیامیں آجاتے تو آنجناب مُلَّا اَلِیُمُ کی صحبت سے مستفید ہوجاتے ۔ ۔ قسمت کی خوبی دیکھئے ٹوٹی کہاں کمند دوچار ہاتھ جبکہ لب بام رہ گیا!

قرآن وی متلویہ جس کی تلاوت کی جاتی ہے جوالفاظ اور حروف کی شکل میں ہارے
پاس ہے اور آنجنا بہ کا اُلیْ اُلیْ اُلی میں میے قرآن کی مان کے رگ و لیے میں سرایت
کر گیا تھا۔ جب آپ قرآن کریم پڑھیں گے تو بہت می سورتیں سیرت کے ابواب دکھائی
دیں گی۔ سورۃ الانفال میں غروہ بدر کا تذکرہ ہے۔ سورۃ آل عمران کا ایک بہت بڑا حصہ
غروہ اُحد پر مشمل ہے۔ سورۃ التوبۃ کا ایک بڑا حصہ غروہ جوک سے متعلق ہے۔ لہذا
قرآن کریم کی جملہ تعلیمات کو مجسم شکل میں ویکھنا ہوتو وہ محد رسول اللہ کا لیک اُلی شخصیت
ہے۔ یعنی تم قرآن کی می پڑھؤائی کے آئینہ میں حضرت محمد کا لیک سیرت نظرآئے گی۔
در اُمن خفیظ علی اُمیٹی ۔ ۔ مینہ میں حضرت محمد کا لیک ہوئی ہے اس پر علاء کا اتفاق ہے ۔ لیک اُلی سے ناکدا تمہ دیکھیں کہ بچاس سے ذاکدا تمہ دیکھیں کہ بچاس سے ذاکل کا معالمہ دیکھیں کہ بچاس سے ذاکدا تمہ دیکھیں کہ بچاس سے ذاکدا تمہ دیکھیں کہ بچاس سے ذاکدا تمہ دیکھیں کہ بچاس سے دائد انہ دیکھیں کہ بچاس سے داکھیا وی اللہ عمد شدیکھیں کہ بھی سے دھرت شاہ وی اللہ عمد دیکھیں دیکھیں کہ بیاں احادیث کا گلدستہ تیار کیا۔

ہم جو'الاربعین' پڑھیں گئاس کے مؤلف امام نووی ہیں جن کا پورانام کیل بن شرف الدین النووی ہے۔ آپ ۱۳۱ ھیں پیدا ہوئے اور ۲۷۱ھ میں فوت ہوگئے۔ گویاکل ۴۵ برس عمر پائی۔ اسخ کم عرصے میں حدیث کے سلسلے میں ان کی بڑی خدمات ہیں۔ انہوں نے صحیح مسلم کی شرح بھی کہی۔ ' ریاض الصالحین' امام نووی ہی کا مرتب کردہ احادیث کا مجموعہ ہے جونہایت مقبول ہے۔ ای طرح تمام' ' اُربعین' جو مرتب ہوئی ہیں' ان میں مقبول ترین امام نووی کی اُربعین ہے۔ عربی میں کتاب کا اصل مرتب ہوئی ہیں' ان میں مقبول ترین امام نووی کی اُربعین ہے۔ عربی میں کتاب کا اصل نام' الاربعون النوویة' ہے' لیکن ہمارے ہاں فاری ترکیب کی وجہ سے' 'اربعین نووی' ہے۔

ور اربعین نووی کم محد 17 محد می فطاب جمعه کمی

### عصرِحاضر کے دوعظیم فتنے

ہندوستان میں انگریز نے محسوس کر لیا تھا کہ مسلمانوں کے اندر بعناوت کے جراثیم موجود ہیں انہوں نے ہمیں دل سے قبول نہیں کیا' اس لیے کہ ہم نے مسلمانوں سے حکومت چینی تھی' جبکہ ہندوتو پہلے ہی غلام تھا' پہلے مسلمان کا غلام تھا' اب انگریز کا غلام ہوگیا۔ ان کے لیے تو معاملہ صرف آ قادُ اس کی تبدیلی کا تھا' جبکہ مسلمان حاکم سے محکوم بنائے گئے۔ اس لیے مسلمانوں کے اندر جذبہ انتقام تھا' وہ اپنا کھویا ہوا مقام حاصل کرنا چاہتے تھے۔ اس کھوئے ہوئے مقام کو حاصل کرنا کے گئے۔ اس لیے مسلمانوں نے مختلف احیائی جو اپنی برپاکیس برپاکیس حضرت سیداحمہ بریلوگ کی تحریک ای سلمانوں نے مختلف احیائی اجتہادی غلطی کی وجہ سے ناکام ہوگئی۔ دُنیوی اعتبار سے اگر چہ وہ ناکام ہو گئے اور اجتہادی غلطی کی وجہ سے ناکام ہوگئی۔ دُنیوی اعتبار سے اگر چہ وہ ناکام ہو گئے اور علی خلاف جہاد کا ایک صور پھونک ویا تھا۔ چنانچہ طویل عرصہ تک اس علاقہ میں انگریزوں کے خلاف جہاد جادی رہا۔ اس کے بعد کتے متام کو بھانی دے دی گئی اور بہت سول کو'' کالا پانی'' بھیج دیا گیا۔

و ادبعین نووی کمی در 18 می در خطابات جمد کمی علماء كرام نے ہنددستان كو'' دارالحرب'' قرار دے دیا تھا اور دارالحرب کے اندر رہتے ہوئے مسلمانوں کی بیز مہداری ہے کہوہ اس کو دارالاسلام بنانے کی کوشش کریں۔ یمی وجہ ہے کہ بیسویں صدی کے آغاز میں ہمیں ہندوستان میں رئیثمی رو مال کی تحریک نظر آتی ہے۔ یہ تحریک حضرت شیخ الہنڈ کی بریا کی ہوئی تھی جو چودھویں صدی کے مجدو کی حیثیت رکھتے ہیں۔ یتحریک ایک تدبیرتھی' جونا کا می سے دوحیار ہوگئی۔ تدبیر پیتھی کہ ایک طرف خلافتِ عثمانیہ سے کہا جائے کہوہ ہندوستان پر حملہ آور ہو دوسری طرف افغانستان کو آ مادہ کیا جائے کہوہ ہندوستان پرحملہ آ ورہواورا ندر ہے ہم بغاوت کر دیں' تا کہ انگریز کو ہندوستان سے اٹھا کر باہر پھینک ویں۔خلافتِ عثمانیہ سے مدد لینے کے لیے حضرت شخ الہٰنْدُخود حجاز گئے اور مدینہ منورہ میں ترک گورنر سے ملے۔وہ آ گے بھی جانا جا ہتے تھے کیکن مخبری ہونے کی بناپر انہیں شریف حسین نے گرفتار کر کے جاندی کی طشتری میں رکھ کر انگریز کوپیش کردیا' کہ بیآ پ کا باغی ہے' آپ کےخلاف سازشیں کررہاہے۔ اِس وقت اردن کا جو بادشاہ ہے وہ اسی شریف حسین کی نسل میں سے ہے۔ انگریز حضرت شیخ الہند کووایس ہندوستان نہیں لائے بلکہ انہیں بحیرۂ روم (Mediterraneon Sea) کے ایک جزیرہ '' مالٹا'' میں قید میں ڈال دیا۔ بقول ا قبال: \_

> اقبال کے نفس سے ہے لالے کی آگ تیز ایسے غزل سرا کو چمن سے نکال دو

آپ چارسال وہاں قیدرہے۔ جب ٹی بی اپی آخری حدکو پہنچ گئی تو پھرانہیں رہا کر دیا گیا کہ اگر بیہ قید میں انقال کر گئے تو ایک طوفان بریا ہو جائے گا۔ مسلمانوں کے ولوں میں موجزن جذبہ جہاد کوسر دکرنے کے لیے انگریزوں نے غلام احمہ قادیانی کی نبوت کا فتنہ کھڑا کیا'جس نے جہاد وقال کوحرام قرار دینے کا اعلان کر دیا۔

عصرِ حاضر کا دوسرا بڑا فتنہ انکارِ حدیث کا فتنہ ہے۔ بیفتنہ اپنی تا ثیر کے اعتبار سے پہلے فتنہ سے بھی زیادہ خطرناک ہے 'کیونکہ بیزیادہ پھیل رہا ہے۔ختمِ نبوت کا مسئلہ اتنا واضح ہے کہ ہرمسلمان اس کو بآسانی سجھتا ہے'کیکن فتنۂ انکارِ حدیث کا زیادہ ادراک و

احساس نہیں ہے۔ آپ جانے ہیں کہ سرکاری سطح پر سے طے ہے کہ قادیانی خواہ ر بوائی
(اصل قادیانی) ہوں یالا ہوری احمدی' دونوں دائرۂ اسلام سے خارج ہیں۔ اس کے
مقابلہ میں انکارِ حدیث کا فتنہ اندر ہی اندر دیمک کی طرح اثر انداز ہورہا ہے۔ بیلوگ
قرآن کریم کو مانے اور سیحھے کا دعویٰ تو کرتے ہیں لیکن حدیث نبوگ کو مناسب مقام
دینے کے لیے تیار نہیں ہیں' ان کے لیے صرف اخلاقی تعلیمات سے متعلق احادیث
قابل قبول ہیں۔ حدیث شریف کو جائز مقام نہ دینے کی وجہ سے وہ قرآن کھیم کی غلط
تا ویلیں پیش کرتے ہیں۔ ان کا نظریہ ہے کہ اطاعتِ رسول دائمی شے نہیں ہے' محمد
رسول الله مُن اللہ عالم کی ذاتے گرامی صرف اپنے زمانے کے لیے واجب الاطاعت تھی۔
قرآن کریم میں آیا ہے:

﴿ قُلُ اَطِيْعُوا اللَّهَ وَاَطِيْعُوا الرَّسُولَ ۚ فَإِنْ تَوَلَّوُا فَإِنَّمَا عَلَيْهِ مَا حُمِّلَ وَعَلَيْكُمُ مَّا حُمِّلُتُهُ وَإِنْ تُطِيْعُوهُ تَهْتَدُوا وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا الْبَلْعُ الْمُبِينُ ﴿ وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا الْبَلْعُ الْمُبِينُ ﴾ (النور)

"آپ فرما یے اطاعت کرواللہ تعالیٰ کی اوراطاعت کرورسول مکرم کی۔ پھرا گرتم نے روگر دانی کی تو (جان لو) رسول کے ذیمہ تناہے جوان پر لازم کیا گیا اور تمہارے ذیمہ ہے جوتم پر لازم کیا گیا' اورا گرتم اطاعت کرو گے تو ہدایت پاجاؤ گے۔ اور نہیں ہے ہمارے رسول کے ذیمہ بجزاس کے کہوہ صاف صاف پیغام دے رہے ہیں۔''

اسى طرح سورة التغابن ميں ارشادِ بارى تعالىٰ ہے:

﴿ وَاَطِيْعُوا اللَّهَ وَاطِيْعُوا الرَّسُولَ ۚ فَانُ تَوَلَّيْتُهُمْ فَاِنَّمَا عَلَى رَسُوْلِنَا الْبَلْغُ الْمُبِيْنُ ۞ ﴾

''اوراطاعت کرواللہ تعالیٰ کی اوراطاعت کرورسول مکرم کی' پھرا گرتم نے روگردانی کی تو ہمارے رسول کے ذمہ فقط کھول کرپیغام پہنچا تاہے۔''

لیکن منکرینِ سنت کے نزدیک رسول الله منگانی مرف اپنے دور کی حد تک دمرکزِ ملت' ہونے کی حیثیت سے مطاع تصاوران کا حکم مانا جانا ضروری تھا۔ آئندہ مسلمانوں کا جوامیریا حاکم ہوگا' وہ مرکزِ ملت ہوگا اور اس حیثیت سے اس کی اطاعت

فرض ہوگا۔ یہ فتنہ بڑی تیزی کے ساتھ پھیل رہا ہے۔ شریعت کی بہت ساری پابندیاں انہوں نے حدیث کومناسب مقام نہ دینے کی وجہ سے نظرا نداز کر دی ہیں۔ جیسےان کے بزدیک پردے کی کوئی اہمیت نہیں ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ یہ توایک خاص دور کا کلچر تھا۔ ای طرح قرآن کریم کی اور بہت ساری غلط تشریحات کر رہے ہیں 'ترجمہ غلط کر رہے ہیں۔ حام آ دمی اور جد یہ تعلیم یا فتہ لوگ عربی سے ناوا قف ہوتے ہیں' لہذاوہ نہیں محسوس کر سکتے کہ ترجمہ غلط کیا جارہا ہے۔ قادیا نیوں نے بھی قرآن کریم کے ترجمہ میں تحریف کی۔ آخر وہی آ بیتی ہیں جنہیں صحابہ کرام دی گئے سے لے کر ہمارے دور کے علماء کرام تک تمام لوگ پڑھتے آئے ہیں' لیکن یہ لوگ ایسی غلط تا ویلیں چیش کرتے ہیں کہ علل کو تک تمام لوگ پڑھتے آئے ہیں' کیکن یہ لوگ ایسی غلط تا ویلیں چیش کرتے ہیں کہ علل کو تھی اپیل نہیں کرتیں۔ انسان کی یہ کمزوری ہے کہ جب وہ کسی مسئلہ میں کسی شخص سے متا تر ہوجا تا ہے تواس کی ہر بات کو شیح سمجھنا شروع کر دیتا ہے۔

ان لوگوں کی چندتا ویلیں ملاحظہ ہوں۔ قرآن کریم میں آیا ہے کہ چور مرد ہویا عورت ان کے ہاتھ کاٹ دو۔ یہ کہتے ہیں کہ بالفعل ہاتھ کا شامرا وہیں ہے 'یہ تو مولو یوں نے خواہ نخواہ فغاہ بات بھی ہے 'یہ تو بڑا وحشانہ فعل ہے 'ہاتھ کاٹ دینا تو ایک محاورہ ہے۔ جیسے بھی والدین اپنے بیٹے ہے کہتے ہیں کہتم نے تو ہمارے ہاتھ کاٹ دیے۔ یعنی کی معاملہ میں تم نے کوئی الی بات کردی ہے کہ اب ہمارے پاس کچھ نہیں رہا'کوئی چارہ کار نہیں'تم نے ہمیں ہے۔ گویاتم نے ہمارے ہاتھ کاٹ دیے ہیں۔ ان لوگوں نہیں'تم نے ہمیں ہے۔ گویاتم نے ہمارے ہاتھ کاٹ دیے ہیں۔ ان لوگوں کا کہنا ہے کہ ایسا خوشحال معاشرہ پیدا کردو کہ کی کو چوری کی ضرورت ہی نہ ہو' بس یہ ہاتھ کاٹ دینا۔ حالا تکہ قرآن میداس کے بعد کہتا ہے: ﴿ جَوَانَہُوں نے کیا (اور) عبرت ناک ہاتھ کا کسبا نگالاً مِن مرااللہ کی طرف ہے' ۔ اب آپ سوچیں کہ مثالی نظام قائم کر دینا کوئی سزا ہے یا کوئی سزا ہے یا کوئی سزا ہے یا کوئی برت کی بات ہے؟

عجیب بات ہے کہ پنجاب نے دوغلام احمد پیدا کیے۔ایک غلام احمد قادیانی' دوسرا غلام احمد پرویز۔ پہلے نے مہر ختم نبوت کو توڑا اور دوسرے نے حدیث اور سنت و اربعین نووی کی می و جود ای جود کی دیشت سے چیلنج کردیا۔ جسے قادیا نیوں کو معرب کی آشیر باد حاصل ہے ایسے ہی حدیث کی قدرو قیمت کو گھٹانے والے لوگوں کو جسی مغرب کی آشیر باد حاصل ہے ۔ کیونکہ تہذیبوں کے تصادم کے حوالے وہ اسلامی تہذیب ان کی بیشت بناہی حاصل ہے ۔ کیونکہ تہذیب و ثقافت کا انحصار اکثر و بیشتر حدیث کو حتم کرنے کے دریے ہیں اور اسلامی تہذیب و ثقافت کا انحصار اکثر و بیشتر حدیث وسنت پر ہے ۔ رینڈ کار پوریش کی سفار شات میں شامل تھا کہ ایسے جدید تعلیم یا فتہ لوگ جواسلام کی الی تعبیر ہیں کریں جو ہماری تہذیب کے ساتھ مماثل ہوں ان کی بیشت بناہی کی جائے اور خاص طور پر انہیں الیکٹرا نک میڈیا پر آنے کا بھر پورموقع دیا جائے ۔ اور آج پاکستان میں بڑے بیانے پر بہی ہور ہا ہے ۔ اس اعتبار سے آج زیادہ ضرورت ہے کہ آپ حدیثِ نبوی کا مطالعہ کریں تا کہ اس کی عظمت ہمارے دلوں میں جاگزیں ہو جو بائے اور رسول الله مُنافِق می ماتھ مجبت کا ایک رشتہ مضبوط ہو جائے۔

اَقُولُ قَوْلِيُ هٰذَا وَاسْتَغُفِرُ اللَّهَ لِيُ وَلَكُمُ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسُلِمَاتِ00



# ه عمل میں نبیت کی اہمیت (در قرآن وحدیث میں ربط وعلق

كم جون ۷۰۰۷ء كا خطاب جمعه

خطبهٔ مسنونه کے بعد:

اَعُودُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيطُنِ الرَّجِيُمِ -- بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمْنِ الرَّحِيْمِ ·

كَيْسُ الْيِرَّ اَنُ تُوَلُّوا وُجُوْهَكُمُ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْيِرَّ مَنُ الْمِرَّ مَنُ الْمِرَّةِ وَالْكِتْبِ وَالنَّمِيِّنَ (البقرة:١٧٧)

عَنُ أَمِيْرِ الْمُؤْمِنِيُنَ أَبِي حَفْصٍ عُمَرَ بُنِ الْحَطَّابِ وَلِيَّةٍ، قَالَ: سَمِعُتُ رَسُولَ اللّٰهِ ﷺ يَـقُولُ:

وِ (انَّمَا الْاَعْمَالُ بِالنِّيَّاتِ وَإِنَّمَا لِكُلِّ اَمْرِي مَا نَواى ' فَمَنُ كَانَتُ هِجْرَتُهُ

إِلَى اللَّهِ وَرَسُوْلِهٖ فَهِجْرَتُهُ اِلَى اللَّهِ وَرَسُوْلِهٖ ' وَمَنْ كَانَتُ هِجْرَتُهُ لِدُنْيَا

يُصِيْبُهَا أَوِامُواَةٍ يَنْكِحُهَا فَهِجْرَتُهُ إِلَى مَا هَاجَرَ إِلَيْهِ )) (متفقّ عليه)

آج ہم اللّٰد کا نام لے کرخطاباتِ جمعہ میں 'اربعینِ نوویؒ' کے سلسلہ وارمطالعہ کا آغاز کررہے ہیں۔اس سے پہلے میں نے بطور تمہید' حدیث کی اہمیت اوراس کا مقام ومرتبہ' کے موضوع پرخطاب کیا تھا۔ آج ہم''اربعینِ نوویؒ'' کی پہلی حدیث کا مطالعہ کریں گے۔اس حدیث مبار کہ سے پہلے میں نے خطبہ میں سورۃ البقرۃ کی آیت کے اکا ابتدائی حصہ بھی پڑھا' تا کہ واضح ہوجائے کہ قر آن اور حدیث میں کتنا گہرار بط ہے۔ یہ وونوں وراصل ایک ہی سکتے کے دورُ خ یا بالفاظِ دیگر ایک ہی تصویر کے دورُ خ ہیں۔

و اربعین نئووی کی میں ہیں 24 میں دولان خطاب جمعہ کا میں میں ہوتا ہے۔ قرآن مجید میں جو بات بڑے شاہانہ انداز خطاب میں آتی ہے احادیث میں وہ بات نہایت شاندار الفاظ میں آتی ہے تا کہ اس کی پوری طرح وضاحت ہو سکے۔ جیسا کہ ارشاد الہٰی ہے:

﴿ وَاَنْزَلْنَاۤ اِلَيْكَ اللّهِ كُولِلتَّبِيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ اِلْيُهِمْ ﴾ (النحل: ٤٤) ''اور ہم نے آپ پر میالذکر (قرآن مجید) نازل فرمایا' تا که آپ لوگوں کے لیے واضح کریں جوان کی طرف نازل کیا گیاہے۔''

وں کریم اصل میں لوگوں کی مدایت کے لیے تھا جو آنحضور مُثَاثِیْنِ کے پاس امانت تھا۔اس لیے آپ کے ذریعے لوگوں کے لیے اس کی وضاحت ضروری تھی۔

سورۃ البقرۃ کی آیت ۷۷ کویس نے 'آیۃ البیر ''کاعنوان دیا ہے۔معانی اورعکم وحکمت کے اعتبار سے بیقر آن مجید کی عظیم ترین اورطویل ترین آیات میں سے ہے۔
اس میں یہ بات واضح کی گئ ہے کہ عام طور پرلوگوں کے ذہنوں میں نیکی کا جوتصور ہے وہ عمل کے محض ظاہری پہلو کے اعتبار سے ہے کہ یہ نیکی کا بہت بڑا کام ہے۔اس لیے کہ اس نیک عمل کے محض ظاہری پہلو کے اعتبار سے ہے کہ یہ نیکی کا بہت بڑا کام ہے۔اس لیے کہ اس نیک عمل کے پیچھے جو محرک ہوتا ہے وہ انہیں معلوم نہیں ہوسکتا' یا محض گمان کی حد تک ہوتا ہے' جبکہ گمان بھی یقین کی حد تک نہیں پہنچ سکتا۔اس کا نتیجہ بین کلتا ہے کہ ہمارانیکی کا بیہ تصور رفتہ رفتہ صرف ظاہر تک محدود ہوجاتا ہے' باطن کی طرف توجہ نہیں رہتی۔

شے کو واضح ہونے کے لیے کوئی کثیف شے درکار ہوتی ہے۔ لیکن اصل شے 'جس پر زیادہ زور ہونا چاہیے' وہ اس کا باطن ہے' یعنی اس کی نیت۔ چنا نچے قر آن مجید میں فر مایا گیا:'' نیکی یہی نہیں ہے کہ تم اپنے چہرے مشرق اور مغرب کی طرف کر کو' بلکہ نیکی حقیقت میں اس کی ہے جواللّٰہ پڑروزِ قیامت پر' فرشتوں پر' کتاب پراور سب نبیوں پر ایمان لایا۔'' بیآیت مبارکہ ہمارے مرتب کر وہ مطالعہ قر آن کئیم کے منتخب نصاب کا درس نمبر آ ہے' جس پر میں نے متعدّد ہار مفصّل دروس دیے ہیں۔اس وقت سے ہات سمجھانی مقصود ہے جس پر میں نے متعدّد ہار مفصّل دروس دیے ہیں۔اس وقت سے ہات سمجھانی مقصود ہے کہ ایمان سے نیکی کا کیا تعلق ہے۔ایمان در حقیقت کسی ملل کے محرک کو معیّن کرتا ہے۔
نیکی اللّٰہ کی نگاہ میں صرف وہ ممل ہوگا جو صرف اللّٰہ تعالیٰ کی رضا کے لیے کیا جائے اور جس کی جزا صرف آخرت میں مطلوب ہو۔اگر دنیا میں اس کی جزا مطلوب ہے تو سے ایک وہندا اور کاروبار کی جندا اور کاروبار کرنا اپنی جگہ جائز ہے'لیکن وہ کاروبار کی شکل میں ہو۔ یہ چیز نہایت خطرناک اور گمراہ کن ہے کہ نیکی کالبادہ اوڑھ کرا ہے کاروبار کا ذریعہ بنایا جائے۔

ندکورہ بالا آیت میں ایمان باللہ کے بعدد گرایمانیات میں ایمان بالرسالت کا ذکر بھی ہے۔ درحقیقت ہمیں نبوت ورسالت کے ذریعے سے نیکی کا ایک ماڈل ملتا ہے کہ نیکی سے مختلف اعمال کسی شخصیت میں ایک توازن کے ساتھ آئیں۔ ورنہ بسااوقات نیکی ہی کا جذبہ حدِ اعتدال سے تجاوز کر کے بدی کا راستہ کھول دیتا ہے۔ چنانچہ نیکی ہی کا جذبہ تھا جس نے دنیا میں رہانیت کی شکل اختیار کی۔ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَرَهْبَانِيَّةً إِنَّهَ كُوْهَا مَا كَتَبْنَهَا عَلَيْهِمُ ﴾ (الحديد:٢٧)

'' بیر ہائیت تو خودانہوں نے (حضرت عیسکی ؒ کے پیروکاروں نے )ایجاد کی'ہم نے تو '' بیان کےاو رِفرض نہیں کی تھی۔'' بیان کےاو رِفرض نہیں کی تھی۔''

اوررسول الله مَنْ اللَّيْمَ اللَّهُ عَلَيْهِ فِي إِلَّهُ مَا مِا:

((لَا رَهُبَانِيَّةَ فِي الْإِسْلَامِ)) (١)

'' دینِ اسلام میں رہانیت کی کوئی گنجائش نہیں ہے۔''

یہ بات ظاہر ہے کہ رہبانیت اختیار کرنے والے بیکا م کرتے تو نیکی کے جذبے ہیں'
لیکن وہاں نیکی غیر معتدل اور غیر متوازن ہوجاتی ہے۔توازن کے ساتھ نیکی کا ایک کلمل
مجتمہ محذر سول الله مَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ کی ذاتِ مبارک ہے جو ہمارے لیے اُسوہُ حسنہ ہے۔لیکن
محرکا یے ممل کا تعلق ایمان باللہ اور ایمان بالآخرۃ ہے ہے۔ نیکی اسی لیے کی جائے کہ اللّٰہ

مراسيل ابي داؤد ع ٢٨٧ و وفتح الباري لابن حجر١٣/٩ وسلسلة الاحاديث الصحيحة للالباني ٣٨٧/٤

تھے۔ آنخصور مُنَا ﷺ کی احادیث کی جمع وقد وین بہت بڑی نیکی تھی 'اس پر جَرح وتعدیل کا کام بہت محنت طلب تھا'جس میں بڑے خطرات تھے کہ کسی ایسے شخص کی روایت قبول نہ کر

لی جائے جوجھوٹ بولتا ہواور جھوٹی احادیث گھڑتا ہو ٔ مبادا اُمت میں فتنہ پیدا ہوجائے۔ یہ

ایک بڑی محنت طلب اور مشقت طلب جدو جہدتھی اور اس میں اصل شے ان کے نز دیک نیت کا معاملہ تھا' اس لیے وہ اس حدیث کو پہلے لائے ہیں کہ اللّٰد کرے اس مجموعے کے

سے وہ ماہم میں ماری نیت میں سوائے اللہ کی رضااور آخرت کی جزا کے اور کوئی شے

شامل نەہو\_

اب ہم اس حدیث کا مطالعہ کرتے ہیں۔ اس حدیث کے راوی امیر المؤمنین الوحف عمر بن الخطاب و النواز ہیں۔ حضرت حضد و النواز حضرت عرفی کے الموفین کی صاحبز ادی تھیں ، چنا نچہ ابوحف حضرت عمر و النواز کی کنیت ہے۔ حدیث ہے: عَن اَمِیْوِ الْمُوْمِیْنَ اَبِی حَفْصِ عُمَر الْمُوْمِیْنَ الْمُحَطَّابِ وَ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ عَلْمَ اللّٰهِ عَلْمَ اللّٰهِ عَلْمَ اللّٰهِ عَلْمَ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ عَلْمَ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ عَلْمَ اللّٰهِ عَلْمُ اللّٰهِ عَلْمَ الللّٰهِ عَلْمُ اللّٰهِ عَلْمَ اللّٰهِ عَلْمُ اللّٰهِ عَلْمُ اللّٰهِ عَلْمُ اللّٰهِ عَلْمُ ال

الاعمالُ بِالنِیّاتِ) '' بے شک اعمال کا دار و مدار نیتوں پر ہے''۔ یہاں عام آدی سے سیجھے گاکہ''عمل'' کا لفظ عام ہے اور نیکی اور بدی دونوں کے لیے مستعمل ہے۔لیکن یہ مغالطہ ہے۔ عربی زبان میں جو دوالفاظ''عمل'' اور' نفعل'' اوران کی جح '' اعمال'' اور ''افعال'' ہیں ان کے استعمال میں فرق ہے۔ اس ضمن میں قرآن و حدیث ہے جو وضاحت ہوتی ہے وہ یہ کہ''عمل'' کہتے ہیں اس کام کوجس میں مشقت ہوتی ہو جو مخت طلب ہو' جس کے بعد انسان تکان محسوس کرے۔ اس لیے قرآن مجید میں آیا ہے:
﴿ عَامِلَةٌ نَّا صِبَةٌ ﴿ تَصُلّی فَادًا حَامِیَةً ﴾ (الغاشیة) ''بعض چروں پر قیامت کے ون تکان طاری ہوگ وہ لوگ ہوں گے ہی ہوئی آگے کا ندر''۔ یہاں حدیث مبارکہ میں گفتگو نیکی کے بارے میں ہورہی ہے' برائی کے کام کی بات نہیں ہورہی کہ آپ کر تو معسیت کا کام رہے ہیں کیکن نیت آپ کی نیک ہے۔ قرآن وحدیث کے بعض مقامات معصیت کا کام رہے ہیں کیکن نیت آپ کی نیک ہے۔قرآن وحدیث کے بعض مقامات اس حقیقت کو نابت کر تے ہیں۔لہذا یہاں اعمال کا اطلاق معصیت اور گناہ کے کاموں پر ہوگا۔

آگ فرمایا: ((وَاِنَّمَا لِکُلِّ الْمُوِی مَا نَوْای))''اور ہر شخص کو وہی ملے گاجس کی اس نے نیت کی ہوگئ' عمل کا ظاہر پچوبھی ہو'لیکن اللہ کی نگاہ میں اصل شےاس کا م کے پیچھانسان کی نیت ہے۔ عرف عام میں اسے یوں سیجھے کہ جب الیکشن کا دَور آ نے والا ہو تو اب وہ چودھری اور سرمایہ دارجو اپنے محل میں ٹکا رہتا ہے' اب گلیوں میں نکلتا ہے' فریبوں ہے بغل گیر ہوتا ہے' میلے کچلے بچوں کو گود میں اٹھا تا اور انہیں پیار کرتا ہے۔ اب کر یوں ہے بغل گیر ہوتا ہے' میلے کچلے بچوں کو گود میں اٹھا تا اور انہیں پیار کرتا ہے۔ اب اس کا فیصلہ سب د کھنے والے کر لیتے ہیں کہ وہ کس لیے ایسا کر رہا ہے۔ یہ کوئی حقیقی شفقت و محب نہیں ہے' جو کہ نیکی کے کام ہیں' بلکہ یہ تو ووٹ لینے کا ایک وصندہ ہے۔ یہ تو الی حرکات ہیں جو ہمیں نظر آ رہی ہیں اور جن کے بارے میں ہم خود فیصلہ کر سے ہیں لیکن بعض چیزیں ہمارے مشاہدے سے بالکل مخفی ہوتی ہیں۔ اس کے لیے انسان کے اندرخودا حسابی ہونی چا ہے کہ میں کیا کر رہا ہوں' کس لیے کر رہا ہوں' کہیں میری نیت اندرخودا حسابی ہونی چا ہے کہ میں کیا کر رہا ہوں' کس لیے کر رہا ہوں' کہیں میری نیت میں کوئی فساد تو پیدا نہیں ہوگیا۔ لہذا جونیت ہوگی میں کوئی فساد تو پیدا نہیں ہوگیا۔ لہذا جونیت ہوگی میں کوئی فساد تو پیدا نہیں ہوگیا' کہیں مجھ پر شیطان تو حملہ آ ورنہیں ہوگیا۔ لہذا جونیت ہوگی میں کوئی فساد تو پیدا نہیں ہوگیا' کہیں ہوگی ہوگی فساد تو پیدا نہیں ہوگیا' کہیں بھی پر شیطان تو حملہ آ ورنہیں ہوگیا۔ لہذا جونیت ہوگی میں کوئی فساد تو پیدا نہیں ہوگیا' کہیں بھی پر شیطان تو حملہ آ ورنہیں ہوگیا۔ لہذا جونیت ہوگی

و اربعین نؤوی کی من من کو انہاں کے طاہری پہلو سے جزانہیں ملے گی۔ کی نے بڑی فاؤنڈیشن بنا دی ہواوراس سے لوگوں کو بہت خیر پہنچ رہا ہو کیکن آپ کو کیا معلوم کہ اس کے پیچھے اس کی نیت کیا ہے ۔ آیا سرکار در بار میں رسائی حاصل کرنا اور ائم ٹیکس میں ہیرا پھیری اس کا مقصد ہے یا اللہ کی رضا پیش نظر ہے نیصرف اللہ جانتا ہے۔ دنیا میں ہم کہیں گے کہ نیکی کا کام ہے بڑا اچھا کام ہے کیکن اللہ تعالیٰ کے ہاں اس شخص کا سارا معاملہ نیت کے حوالے

اب اس کے لیے آنحضور مُنَّاثَیْنِ نے ایک مثال دی: ((فَمَنُ کَانَتُ هِجُرَتُهُ اِلَی اللهِ وَرَسُولِهِ) '' پس جس شخص کی جرت الله اور اس کے رسول کی طرف ہوئی' تو اس کی ججرت الله اور اس کے رسول کی طرف ہوئی' تو اس کی ججرت الله اور اس کے رسول ہی کے حساب میں شار ہوگی''۔

ہے طے ہوگا۔

ہجرت ہے تھی کہ اہل ایمان کو تھم ہوگیا تھا کہ مکہ کرمہ کو چھوڑ واور مدینہ منورہ پہنچو۔
اہل وعیال کو چھوڑ نا پڑے تو مکہ مرمہ کے بھیڑ یوں کے رحم وکرم پر چھوڑ و۔ای طرح جو اوھراُ دھراُ دھر بھر سے بھی تھا کہ اپنے قبیلوں کو چھوڑ واور مدینہ منورہ کے آ و۔تمام اہلِ ایمان کو مدینہ منورہ کی طرف ہجرت کر جانے کے تھم کی وجہ میں نے اپنی کتاب ''منچ انقلابِ نبوی'' میں پورے والائل کے ساتھ بیان کی ہے کہ اب رسول اللہ منافظ کے گئے کہ بوری قوت ایک مرکز پر جمع ہو جائے 'کیونکہ اگر قوت منتشر ہونا تھا' لہذا ضرورت تھی کہ پوری قوت ایک مرکز پر جمع ہو جائے' کیونکہ اگر قوت منتشر منون تھی ۔اس سے پہلے جبشہ کی طرف دو ہجرتیں ہوئیں تھیں جو کہ رضا کا دانہ تھیں' ان میں صرف اجازت دی گئی تھی کہ اگر یہاں کی سختیاں نہیں جھیلی جارہی ہیں اور صبر کا بیانہ لبرینہ ہور ہا ہے تو حبشہ میں جا کر پناہ گڑیں ہوجاؤ۔اس لیے کہ وہاں ایک عادل' نیک اور ابی بین اور حبر کی طرف ہجرت فرض تھی' کیونکہ یہ درسول اللہ منافی اللہ کیا گئی آئی کی اور اللہ منافی گئی آئی کی اور کی طرف ہجرت فرض تھی' کیونکہ یہ درسول اللہ منافی گئی آئی کی اور اللہ منافی کہا دی جرت فرض تھی' کیونکہ یہ درسول اللہ منافی گئی آئی کی ان ان عدو جہد کے اندرا کہا ہم قدم کی حیثیت رکھی تھی۔

اب دیکھیں ہجرت کا خلاہرتو یہ ہے کہ کوئی شخص مکہ مکر مہ چھوڑ کر مدینہ منورہ آ گیا ہے'ا ہے ہم مہاجر ہی کہیں گے'لیکن اس کی ہجرت کا اصل سبب کیا ہے؟ اللہ اور اس کے رسول پرایمان' اُن کی محبت اوران کے حکم کی پیروی ہے یا کوئی اور مقصد ہے؟ بیراللہ جانتا ہے۔ اس سلسلے میں رسول اللهُ مَالِيُنْ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ مَالِين بيان فرمائی ميں: ((فَعَنْ كَانَتُ هِجْرَتُهُ لِدُنْيا يُصِيبُهَا)) "اورجس كى جرت مولى دنيا كے حصول كے ليے تاكه دنيا حاصل کرے' ((اَوالمُوَأَةِ يَنْكِحُهَا))'' يا کسي عورت سے نكاح كى خاطر ہجرت كى'' ((فَهِ خُوَتُهُ إلى مَا هَاجَرَ إِلَيْهِ)) ''تواس كى ججرت اسى چيز كے ليے شار ہوگى جس كے لیے اس نے ہجرت کی''۔ اس بات کو سادہ سی مثال سے سمجھیں کہ مکہ مکرمہ میں کوئی مسلمان د کا نداری کر رہاتھا یا کوئی اور کام کر رہاتھا' جیسے حضرت خباب بڑھٹیا لوہار تھے' تو اس کے ایمان لانے کے بعد کفار تو اُس سے کوئی کامنہیں کرواتے ہوں گے ' کیونکہ اہل ایمان اور کفار کے مابین کشیدگی پیدا ہو چکی تھی اور صرف اہلِ ایمان ہی اس سے کام كرواتے ہوں كے اوراب وہ تو مدينه منورہ چلے گئے۔ تو ہوسكتا ہے كہ كوئی شخص اپنے گا ہوں کی خاطر مدینہ منورہ ہجرت کر گیا ہو۔ یہ باریک بات ہے جوصرف اللہ تعالیٰ کے علم میں ہے' کوئی دوسرا شخص کسی پر کوئی تھم نہیں لگا سکتا۔اللہ تعالیٰ تو اپنے علم کامل کے حساب سے اپنے رسول مَا لِیْنَا کُم کو بتار ہا ہے اور آپ مَا لِیْنَا نَم بیں بتارہے ہیں۔ یا فرض کریں کوئی صاحب کسی خاتون ہے نکاح کےخواہش مند تھے'وہ خاتون ہجرت کر کے مدینہ منورہ چلی گئیں تو اب بیجھی کیجے دھاگے ہے بندھے دہاں پہنچ گئے ۔اب بیجھی ہجرت تو کررہے ہیں'کین ان کی ہجرت اللہ اور اس کے رسول کے لیے شارنہیں ہوگی' بلکہ اس خاتون کے عشق اور محبت کے زمرے میں آئے گی۔ کہتے ہیں کہ ایک صاحب کو''مہاجر اُمّ قیں'' کہا جاتا تھا'لینی انہوں نے اُمّ قیس کے لیے ہجرت کی تھی۔

بہرحال اللہ کے ہاں کسی بھی عمل کا دار و مدار نیت پر ہوگا اور دنیا میں ہم نیتوں کے بارے میں فیصلہ نہیں کر سکتے کسی کی نیت پرشک کرنا اور حملہ کرنا جائز نہیں ہے۔ ہمیں کیا معلوم کہ دلوں کا حال کیا ہے۔ دلوں کا حال تو صرف اللہ تعالیٰ جانتا ہے۔ وہ ''عملیٰ ہم

بِذَاتِ الصَّدُوْرِ "بـ مديث نبوي بـ

((إِنَّ اللَّهَ لَا يَنْظُرُ اِلَى صُورِكُمْ وَآمُوَالِكُمْ وَلَكِنْ يَنْظُرُ اِلَى قُلُوْبِكُمْ وَآعُمَالِكُمْ))(١)

'' بے شک اللہ تمہاری صورتوں اور مالوں کونہیں دیکھتا' بلکہ وہ تمہارے ولوں اور تمہارےاعمال کودیکھتا ہے''

اگرعمل صحیح اور نیک ہے اور دل میں اس کے لیے جو محرک اور جذبہ ہے وہ بھی صحیح ہے تو ایساعمل اللہ کے ہاں مقبول ہوگا۔اب ای حوالے سے چندا حادیث دیکھیں کہ یہ بات رسول اللہ مَا لَا اَلْمَا اللّٰهِ عَلَیْ اِلْمَا اللّٰهِ مَا لَا اِللّٰهِ مَا لَا اِللّٰہِ مَا لَا اِللّٰہِ مَا لَا اِللّٰہِ مَا لَا لَا اِللّٰہِ مَا لَاللّٰہِ مَا لَا لَٰہِ مَا لَا اِللّٰہِ مَا لَا اِللّٰہِ مَا لَا اِللّٰہِ مَا لَا لَا لَٰہِ مِنْ اِللّٰہِ ہِمْ اِللّٰہِ مِنْ اللّٰہِ مَا لَا لَٰہِ مَا لَا لَٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ مِنْ اللّٰہِ مِنْ اِللّٰہِ مِنْ اللّٰہِ مَا لَا لَا لَا لَا لَٰہِ مَا لَا لَٰمِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ مَا لَا لَٰمِ اللّٰہِ مِنْ اللّٰہِ مَا لَا لَٰمِ اللّٰہِ مِنْ اللّٰ مِنْ اللّٰ مِنْ اللّٰ اللّٰ مِنْ اللّٰہِ مِنْ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰمِنْ اللّٰ مِنْ اللّٰمِنْ اللّٰ اللّٰمِ مَا لَا لَٰمِنْ اللّٰمِ مِنْ اللّٰمِنْ اللّٰمِنْ اللّٰمِنْ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ مِنْ اللّٰمِنْ الل

( ( مَنْ صَلَّى يُرَائِيْ فَقَدُ اَشْرَكَ ، وَمَنْ صَامَ يُرَائِيْ فَقَدُ اَشْرَكَ ، وَمَنْ تَصَدَّقَ يُرَائِيْ فَقَدُ اَشْرَكَ ) (٢)

'' جس نے دکھاوے کے لیے نماز پڑھی اس نے شرک کیا' اور جس نے دکھاوے کے لیے روز ہ رکھااس نے شرک کیا' اور جس نے ریا کاری کے لیے صدقہ وخیرات کیا اس نے بھی شرک کیا''۔

اب دیکھیں نمازاگر چہ نیکی کا بہت بڑا کام اورار کانِ اسلام میں سے رکن اعظم ہے ایسے ہی روزہ اسلام کاعظیم رکن ہے اور صدقہ وخیرات بہت عظیم کارِخیر ہیں کیکن اس کے باوجود اگر بیکام رضائے الہٰ کے بجائے ریا کاری اپنی دین داری کا رعب گانٹھنے یا کسی اور مقصد کے لیے ہیں تو شرک کے زمرے میں آئیں گے ۔۔۔ اور شرک سے بڑا اور گھناؤ ناگناہ اور کوئی نہیں ہے ۔۔ سورۃ النساء میں دومقامات پرفر مایا گیا: ﴿إِنَّ اللَّهُ لَا يَغْفِرُ اللَّهُ لَا يَغْفِرُ اللَّهُ لَا يَغْفِرُ اللَّهُ اللَّهُ

شرک دوطرح کا ہے۔ایک شرک جلی ہے اور دوسرا شرک خفی ۔شرک جلی وہ ہے جو

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب البر والصلة والآداب باب تحريم ظلم المسلم و خذله .....

<sup>(</sup>۲) مسند احمد کے ۱۹۵۱۷۔

نظر آرہا ہوکہ شرک ہورہا ہے۔ مثلا بُت یا کسی قبر کوسجدہ کیا جارہا ہے جبکہ شرک فعلی دل میں ہوتا ہے۔ مثلا آپ نماز میں سجدہ کررہے ہوں اور آپ کو بیمحسوں ہوکہ کوئی آپ کو دکھ رہا ہے تو آپ سجدہ ذرالمبا کرویں تو بیشرک فعلی ہے۔ اس کا تجزیہ آپ آسانی سے کرسکتے ہیں 'مثلا آپ پہلے پانچ سکنڈ کا سجدہ کررہے تصاورا بدس سکنڈ کا سجدہ کیا ہے تو بیاضافی پانچ سکنڈ کو اللہ کے لیے ہو گئے لیکن تو بیاضافی پانچ سکنڈ کو اللہ کے لیے ہو گئے لیکن دوسرے پانچ کس کے لیے ؟ گویا ایک سجدے کے دومجود ہوگئے۔ ایک مجود اللہ کی ذات ہوئی اورا یک مجود وہ لوگ ہوئے جنہیں دکھایا جارہا ہے۔

اس سلسلے میں رسول اللَّمثَالَ اللَّمثَالَ اللَّمثَالَ اللَّمثَالَ اللَّمثَالَ اللَّمثَالَ اللَّمثَال تک باریک بنی آگئی تھی اس کا حضرت علی ڈاٹٹؤ کے ایک واقعہ سے بخو بی انداز ہ لگایا جاسکتا ہے۔ ایک موقع پرعین حالتِ جنگ میں حضرت علی ڈٹٹٹؤ کا ایک شخص ہے دوبدو مقابلہ ہوااور حضرت علی ڈاپٹیؤ نے اس کا فرکوز پر کرلیااوراس کے سینے پرسوار ہو گئے ۔اب اسے خنجر گھوپنے ہی والے تھے کہ اس نے پنچے پڑے ہوئے بھی آپؓ کے منہ پرتھوک دیا۔ (جیسے انگریزی میں کہا جاتا ہے: To add insult to injury) حضرت علیؓ نے اس کی اس حرکت کے بعدا ہے چھوڑ دیا اور فور أاس کے سینے سے پنچےاتر آئے۔وہ بہت حیران ہوا کہ انہوں نے مجھے کیوں چھوڑ دیا ہے جبکہ میں نے ان کی تو ہین بھی کی ہے! اس کےاستفسار پر حضرت علیؓ فر مانے لگے: دیکھو! میری تم سے کوئی ذاتی دشمنی نہیں ب میں تہیں صرف اللہ کے لیقل کررہاتھا، لیکن اب اگر میں تہمیں قبل کرتا جکہتم نے میری تو ہین کی ہے' تو میری نیت میں میرےنفس کا انتقام بھی شامل ہوجا تا۔ ذراغور کیجیے کہ جنگ کا معاملہ ہو ٔجوجذبات کی انتہائی گرمی کا وقت ہوتا ہے ٔ مرویا مارو کی کیفیت ہوتی ہے'اس حالت میں بھی انسان کی نگاہ دل اور نیت پر ہو'یہ رسول اللّٰمُ ٹَاٹِیْئِمُ کی تربیت کا بى كمال تقا\_

یمضمون قر آن مجید میں بردی حسین تمثیلوں کے پیرائے میں تین جگہ آیا ہے۔ایک مقام سورۃ النور کا پانچواں رکوع ہے جو قر آن مجید کے بڑے اہم مقامات میں ہے ہے

ور اربعین نؤوی کم عود 32 می در خطابات جمد کری جس میں حکمت کے بڑے بڑے موتی ہیں۔ یہاں تین قتم کے لوگوں کا ذکر ہے۔ پہلے مؤمن صادق کی مثال بیان ہوئی ہے اور اس کے ایمان کی جھلک بھی دکھائی گئی ہے کہ أس كاباطن نورايمان مع منور ہوتا ہے اور ظاہرا عمالِ صالحہ سے مزین ہوتا ہے۔ مؤمن کے دل میں جونو را بمان ہوتا ہے بید دنو رول کے امتزاج سے بنتا ہے ایک نو رِفطرت اور دوسرا نورِ وحی \_ چنانچه فر مایا گیا: ﴿ نُورُ \* عَلَى نُورٍ ﴾ (النور:٣٥) " بيروشنى پرروشنى ے''۔ (اَللّٰهُمَّ رَبُّنَا اجْعَلْنَا مِنْهُمْ ''اے الله! بمیں ان میں شامل فرما!'') پھرایک دوسری مثال' جو ہمارے موضوع ہے متعلق ہے' ایسے شخص کی دی گئی جس میں ایمان تو نہیں ہے لیکن ظاہری طور پر کچھ نیک اعمال ہیں' مثلاً غریبوں' مسکینوں کو کھانا کھلانا۔ ایسے شخص کو قیامت کے دن 'بعث بعد الموت کے دفت یاد آئے گا کہ میں نے تو بہت نكياں كى تھيں' ان كا كچھ تو اجر مجھے ملنا جاہيے۔ ایسے شخص كى تمثیل يوں بيان كى گئ: ﴿ وَالَّذِيْنَ كَفَرُوا اَعْمَالُهُمْ كَسَرَابٍ مِقِيْعَةٍ يَتْحُسَبُهُ الظَّمَانُ مَاءً ﴾ "اورجن لوگوں نے کفرکیا (جنہوں نے اللہ اور آخرت کونہیں مانا )ان کے اعمال (ان کی نیکیاں ) سراب کی مانند ہیں جسے بیاسا یانی سمجھتا ہے''۔ جیسے کہ صحرامیں دور سے یانی نظر آتا ہے' حالانکہ پانی نہیں ہوتا۔اب پیاسا آ دمی دوڑتا ہوا اُس کی طرف جار ہاہے یہاں تک کہ تھک جاتا ہے اب بھا گانہیں جاتا تو گھٹتا ہوا جار ہاہے۔﴿ حَتَّى إِذَا جَآءَ هُ لَمْ يَجِدُهُ شَيْئًا﴾ (النور:٣٩)" يہاں تک کہ جب اس کے پاس پنچا ہے تو اسے کچھنہيں ياتا " ـ ﴿ وَوَجَدَ اللَّهَ عِنْدَهُ فَوَقْمُ حِسَابَهُ \* وَاللَّهُ سَرِيْعُ الْحِسَابِ ﴿ وَاللَّهُ الْمِر ''اوروه وہاں اللہ کو پائے گا جواہے اس کا حساب پورا پورا عطا کرے گا۔اوراللہ کوحساب لیتے در نہیں گئی''۔تمہارے اعمال میں نیت غلط تھی'لہٰذا تمہاری نیکیاں سراب کی مانند ہیں۔انسان اپنے آپ کوسہارا دیتا ہے کہ وہ بڑے نیک اعمال کر رہا ہے کیکن اگراس میں خلوم نبیت نہیں ہے' یعنی اللہ کی رضا اور آخرت کی جزا پیش نظرنہیں ہے تو وہ کوئی نیکی

ہے۔ تیسری قتم کے وہ لوگ ہیں کہ جن کے دل میں تاریکی ہی تاریکی ہےاورعمل میں و اربعین نَوْوی کی محد 33 محد کا اِتِ جمع کمی

کوئی جھوٹ موٹ کی نیکی کی روشی بھی نہیں 'یہ خالص نفس پرست اور خالص مفاد پرست اور خالص مؤج مِنْ فَوْقِهِ مِنْ فَوْقِهِ مَنْ فَالْمَالِي مِنْ اللَّهِ مِنْ فَوْقِهِ مَنْ فَوْقِهِ مَنْ فَوْقِهِ مَنْ فَوْقِهِ مَنْ فَوْقِهِ مَنْ مَنْ لَالِي مِنْ اللَّهِ مِنْ لَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ لَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّالِي مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِلْ اللَّهُ مِنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّلِي مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّ

﴿ مَنَكُ الَّذِينَ كَفَرُوْا بِرَبِيهِمْ أَعْمَالُهُمْ كُرَمَادِ وِاشْتَدَّتُ بِهِ الرِّيْحُ فِي يَوْمٍ عَاصِفِ \* لَا يَقْدِرُوْنَ مِمَّا كَسَبُوْا عَلَى شَيْءٍ \* ذَلِكَ هُوَ الطَّلُلُ الْبَعِيْدُ ﴿ فَا عَلَى شَيْءٍ \* ذَلِكَ هُوَ الطَّلُلُ الْبَعِيْدُ ﴿ فَا عَلَى الْمَالُ (جُوطَا بر مِن بَيكِيالِ نَظِراً تَى " جَن لُولُول نِهُ اللهِ بَيكِيالِ نَظراً تَى بِي كِمْ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُو

یونیکیاں اس لیے قابل قبول نہیں کہ یہ ایمان *کے محرک* سے خالی محض دکھلا وے کی نیکیاں ہیں۔

اس سلط کا آخری مقام سورة الفرقان کی آیت ۲۳ ہے جس میں ایک عجیب نقشہ کھینچا گیا ہے۔ فرمایا: ﴿ وَقَدِمْنَا اِلٰی مَا عَمِلُوْا مِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَا وَ مَنَا وَ اَلٰهِ اللّٰهِ مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَا وَ مَنَا وَ اَلٰهِ اللّٰهِ مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَا وَ مَنَا وَ اللّٰهِ اللّٰهِ مَنَا وَ اللّٰهِ اللّٰهِ مِنَ اللّٰهِ مِنَا وَ اللّٰهِ اللّٰهِ مِنَا وَ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ مِنَا وَ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ مِنَا لَهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ وَلَا مَا اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ اللللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ

ہم نے ان سے بڑھ کر خدمت کی۔ تو ابھی تک ہم ان کے کندھے سے کندھا ملاکر آرہ ہیں۔ اب اگر ہم بنو ہاشم کے ایک فرد محمد (مُنَّالِیْنِیْم) کی نبوت مان لیں تو ہم تو ہمیشہ کے لیے غلام ہوجا کیں گے! یہ ہمیں گوارانہیں ہے۔ دیکھے اِن کفار کے اندر بھی نیکی کا ایک تصور اور نیکیوں میں ایک دوسرے سے آگے نظنے کا جذبہ پایا جاتا ہے 'تا کہ زیادہ شہرت ہوجائے' زیادہ تعریف ہوان کی سخاوت کے زیادہ ڈیخ بجیں۔ مذکورہ بالا آیت میں 'مَا عَمِلُوٰا مِنْ عَمَلُ ''میں جو نکرہ کا استعال ہوا ہے تو یہ تفخیم کے لیے ہے۔ لیعنی ہم مَان کے بڑے بڑے اعمال کوگرد و غبار میں ملا دیں گے۔ بات سمجھانے آگے بڑھ کراُن کے بڑے بڑے اعمال کوگرد و غبار میں ملا دیں گے۔ بات سمجھانے کے لیے بالتشییہ عرض کررہ ہوں کہ جسے ایک فٹ بال کھیلنے والا دوڑ کر آتا ہے' پھر بال کو ہٹ کی طرف برھیں گ' '' ہم ان کے اعمال کی طرف برھیں گ' '' ہم ان کے اعمال کی طرف برھیں گ' '' ہم ان کے اعمال کی طرف برھیں گ' '' ہو ہم اسے کر دیں گے گردوغبار کی طرف برھیں گ'۔ گھیلا ہوا'۔ گویا وہ اعمال کیا سے محص گردوغبار اور را کھی جو منتشر ہوگئی۔

دیکھے کس قدرخوبصورت تمثیلیں بیان ہوئی ہیں۔ یہ فصاحت و بلاغت کی معراج ہیں۔ چسے کہا جا تا ہے: "کَلامُ المُلوكِ مُلوكُ الكَلامِ" کہ بادشا ہوں کا کلام کلام کا موں کا بادشاہ ہوتا ہے۔ قرآن مجید میں یہ تینوں تمثیلیں ریا کارانہ نیکی کے لیے بیان ہوئی ہیں۔ان سب کے لیے بیان ہوئی ہیں۔ان سب کے لیے سادہ ترین تشریح" تفییر اور تبیین رسول الله مُنَّا فَیْدِ آ کَ یہ حدیث (اِنَّمَا الْاَعْمَالُ بِالنِیَّاتِ .....) ہے۔اور میں آپ کے سامنے یہی بات پیش کرنا چاہتا ہوں کہ قرآن اور حدیث کا باہمی رشتہ کیا ہے۔

ہماری آج کی اس گفتگو ہے ایک اور اہم مسلہ بھی حل ہور ہاہے۔ ہمار نے بوان پوچھتے ہیں کہ کفار جوات برے برے نیکی کے کام کرتے ہیں تو کیا انہیں کوئی اجرو تو اب نہیں سلے گا؟ جیسے ہندو پُن (کار خیر) کے کام کرتے ہیں۔ مثال کے طور پر گنگارام ایک ہندو تھا' اس نے بہت برا ہپتال بنایا۔ یا جیسے یورپ اور امریکہ میں رہنے والے انگریز اور عیسائی فلاح و بہود کے برئے برے ادارے قائم کرتے ہیں' اور نیکی کے برئے برئے کام کرتے ہیں' اور نیکی کے برئے برئے کام کرتے ہیں' ور نیکی قدر و قیمت نہیں برئے کام کرتے ہیں۔ تو کیا اللہ کے ہاں ایسے لوگوں کے اعمال کی کوئی قدر و قیمت نہیں

سی کے اوگ سی کے ایک شخص رسول کونہیں مانتالیکن اللہ اور آخرت کو مانتا ہے کہ البہ اور آخرت کو مانتا ہے کہ البہ شخص رسول کو کیوں نہیں مانتا؟ ایک ایسے محض کا معاملہ تو علیحہ ہے جس تک رسول کی دعوت نہیں پہنچی ۔ ایسا شخص اگر تو حید پر قائم ہواور آخرت کو مانتا ہوتو اللہ تعالیٰ کے ہاں اس کے اعمال قبول ہوستے ہیں 'کیونکہ رسالت کا پیغام اس تک پہنچا ہی نہیں ۔ رسول الله مُنَا ﷺ کے ذمانے میں ہوستے ہیں 'کیونکہ رسالت کا پیغام اس تک پہنچا تھا' یا آپ مُنا ﷺ کے جوخطوط کھے تو وہ آپ کا پیغام تو صرف عرب کی حدود تک پہنچا تھا' یا آپ مُنا ﷺ کے جوخطوط کھے تو وہ صرف با دشا ہوں کو لکھے تے عوام تک تو نہیں گئے تھے۔ یا پھر جن علاقوں کو مسلمانوں نے فتح کیا تو وہ ہاں کے لوگوں نے اسلام کو مجھا' اسلام کود یکھا' مسلمانوں کود یکھا اور اسلام کی مختل جین میں رہنچ والوں تک تو یہ پیغام نہیں پہنچا تھا' لہذا وہ مشنی ہوں گئ ان سے مثلاً چین میں رہنے والوں تک تو یہ پیغام نہیں پہنچا تھا' لہذا وہ مشنی ہوں گئا ہوں گئاں سے مثلاً چین میں رہنے والوں تک تو یہ پیغام نہیں پہنچا تھا' لہذا وہ مشنی ہوں گئاں سے تو حید یرمعاملہ ہوگا۔

البتہ جن لوگوں تک رسالت کا پیغام پہنچ گیا' یہاں تک کہ آئی بات بھی پہنچ گئی کہ محمد (مُلَّا اللّٰہِ اللّٰہِ مِن اللّٰہِ اللّٰلِمِ اللّٰہِ اللّ

و اربعین نووی کی محدی ( قطابات جمع کی محدی ا حفرت سلمان فاری ڈاٹن کی شخصیت ہر لحاظ سے حضرت ابرا ہیم علیظا کی ایک شبیبہ (Replica) ہے۔حضرت سلمان فارس بڑاٹنے؛ فارس میں پیدا ہوئے' باپ آتش کدے کا بجاری یا ذمددارتھا۔ان کے دل میں بیر بات آئی کہ بیرکیا تماشاہے کہ آگ ہم خود جلائیں'ایندھن ہم ڈالیں تو آ گ جلے' پھرای آ گ کے سامنے ہاتھ جوڑ کر کھڑے ہو جائیں! آپ نے بغاوت کی کہ میں ایک اللہ کو مانوں گا۔ جیسے حضرت ابراہیم علیہ آپا ك باب نے گرے نكال ديا تھا اور كہا تھا: ﴿ لَئِنْ لَّهُ تَنْتُهِ لَا زُجُمَنَّكَ وَالْهُجُونِنِيْ مَلِيًّا ﴾ (مريم)''اگرتم بازنهآئ تومين تههيں سنگسار کردوں گااور مجھ ہے ايک مدت کے لیے دُور ہو جاؤ''۔ایسے ہی حضرت سلمان فاری ڈاٹٹن کو بھی ان کے باپ نے گھر سے نکال دیا۔حضرت ابراہیم الیّلِاعراق کے شہر'' اُر'' میں پیدا ہوئے۔ جیسے انہوں نے عراق سے شام کی طرف ہجرت کی ایسے ہی حضرت سلمان فاری ؓ نے ایران سے عراق کی طرف ہجرت کی ۔عراق سے متصل شام ہے اور ایران سے متصل عراق ہے۔ وہاں جاکر انہوں نے عیسائیت اختیار کرلی۔اس لیے کہ اُس وقت تک عیسائیت ہی ''اسلام'' تھا' كيونكمة تنجناب مَنْ الْيُعْيَام كى البهي تك بعثت نهيس مو فَي تقى \_ جب تك رسول اللهُ مَنْ اللَّهُ عَلَيْمًا كى بعثت نہیں ہوئی حضرت میں علیہ ہی کا دَورِنبوت ورسالت جاری رہا۔لہٰذا وہ عیسائی ہو گئے ۔ اب وہ تعلیم وتر بیت حاصل کرنے کے لیے عیسائی راہمین کے یاس گئے۔ پہلے ایک کے پاس آئے اور تعلیم وتربیت حاصل کرتے رہے۔اس کے انتقال کا وقت آیا تو فرمایا کہ میری تو ابھی تسلی اور اطمینان نہیں ہوا' میری طلب علم کی سیری ابھی نہیں ہوئی۔اس نے مشورہ دیا کہ اچھا اب فلاں راہب کے پاس چلے جاؤ۔ وہاں پہنچ گئے' وہاں زرتعلیم و تربیت رہے۔اس کی بھی رحلت کا وقت آ گیا تو آپؓ نے اس ہے بھی یہی کہا کہ میرے علم کی تشکی ابھی باقی ہے۔ تب اس نے کہا کہ میراعلم مجھے بتار ہاہے کہ جنوب کی طرف تحجوروں کی سرزمین میں نبی آخرالز مان (مَثَاثِیْنِمٌ) کاظہور ہونے والا ہے۔

عیسائیوں میں رسول اللّٰمُظَافِیُّا کے دَور میں بڑے حق پرست اور حق کاعلم رکھنے والے لوگ موجود تھے۔وہ سائمن (شمعون) کے پیروکار تھے اور موجِّدین تھے' جبکہ آج

کی عیسائیت گراہ ہو چکی ہے۔ آج کی عیسائیت پال ازم ہے۔ بیسب سینٹ پال کے پیروکار ہیں'جس نے تثلیث ایجاوی اورشریعت موسوی علیٰ صاحبہا الصلوٰ ۃ والسلام کوسا قط کر دیا۔ رسول اللّٰه مُلَاثِیْتُمُ کے عہد میں حضرت عیسیٰ علیٰتِکا کے پیروکارموجود تھے۔ آپ مانتے ہیں کہ بحیرہ راہب نے آنحضورمَالیٰ اللہ اللہ علیہ کے ان کیا تھاجب آپ مُنافِیْم اپنے چیا ابوطالب کے ساتھ ایک قافلے کے ساتھ گئے ۔اس راہب نے آپ کو پہچان کر ابوطالب سے کہا تھا کہ اس کی حفاظت کرنا' کہیں یہودی ان کو بہچان کرقتل نہ کر دیں۔ ایسے ہی ایک عیسائی راہب نے حضرت سلمان فارسی ڈاٹنؤ سے کہاتھا کہ جاؤ! میراعلم بتار ہا ہے کہ نبی آخرالز ماں (مَثَاثِیَمُ ) کا ظہوراب قریب ہے اور وہ ہوگا جنوب کی طرف تھجوروں کی سرز مین میں \_حضرت سلمان ڈاٹٹیڈ نے رخت سفر با ندھااورایک قافلے میں شر یک ہوگئے جویدینہ منورہ کی طرف جار ہاتھا۔ راستے میں ڈاکوؤں نے قافلے کولوٹ لیا اور ان کو گرفتار کر کے غلام بنا کر چھ دیا۔ مدینہ منورہ کے ایک یہودی نے انہیں خریدا۔ چنانچہ یوں آ پے مدینہ منورہ پہنچ گئے ۔ بیطلبِ صادق کا متیجہ ہے ۔اب آ گے مکہ مکر منہیں جا کتے الیکن آپ س رہے ہیں کہ مکہ میں ایک شخص نے نبوت کا دعویٰ کیا ہے کیکن جا تیں کیے! یاوُں میں غلامی کی بیڑیاں پڑی ہوئی ہیں۔ یہاں تک کہ رسول اللّٰدَ طَافِیْۃِ کَمَا ہجرت فر ماکر خودتشریف لے آئے۔ گویا یہاں کنواں جل کرپیاسے کے پاس آگیا۔ اب آی اینے مالک ہے کچھ تھجوریں حاصل کر کے رسول اللّٰمُ کَافِیْنِا کے پاس بینچ گئے ۔ آ بِ مَالِيْنَا نِهِ إِنْ يَهِ كِيا ہے؟ " حضرت سلمان فاری والنَّهُ نے عرض كيا كه بيآ ب کے لیے صدقہ لایا ہوں۔ آپ نے فرمایا: ''میں صدقہ نہیں لیتا' بیغریبوں کاحق ہے''۔ بیہ بات اس راہب نے آٹ کو ہتا کی تھی کہ بیان کی نشانی ہوگی کہ صدقہ قبول نہیں کریں گے' ہریہ قبول کرلیں گے۔ بچھ دنوں کے بعد حضرت سلمانؓ دوبارہ تھجوریں لے کرآ ہے گ خدمت میں حاضر ہو گئے۔ آپ کُلِیُنُوْانے بوچھا یہ کیا ہے؟ فرمایا یہ ہدیہ ہے۔ آپ نے مدمیقبول کرلیا۔اب آپ ایمان لے آئے۔

غور فرمائیں کہ ایک انسان میں اگر طلب حق ہے تو وہ اس کے لیے کیا کیا مشقتیں

و اربعین نؤوی کی در 38 کار خطابات جمع کی ا

جھیلتا ہے! لہذا اگر کس شخص تک محمد رسول الله مَلَّا اللّهِ كَا پیغام پہنچ چکے اور پھر وہ ایمان نہ لائے تو یا تو وہ عصبیت جا، بلی کے اندر اور اپنے زعم میں مبتلا ہے یا اس کے اندر طلبِ صادق اور طلبِ حق موجود نہیں ہے۔ الله تعالی ہمارے تمام اعمال میں خلوص اور اخلاص کی روح بھو نکے اور ہم کمل میں اپنی رضا اور آخرت کی فلاح پیش نظر رکھنے کی توفیق بخشے۔

اَقُولُ قَولِي هٰذَا وَاسْتَغُفِرُ اللَّهَ لِي وَلَكُمْ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسُلِمَاتِ00

اسلام ایمان اوراحسان (۱) حدیثِ جبرائیل کی رشنی میں

۸ جون ۷۰۰۷ء کا خطاب جمعه

خطبهٔ مسنونہ کے بعد:

آعُونُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيطُنِ الرَّجِيْمِ --- بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُننِ الرَّحِيْمِ

يَأَيُّهَا الَّذِيْنَ أَمَنُوَّا أُمِنُوًّا بِاللهِ وَرَسُولِهٖ وَالْكِتْبِ الَّذِيْ نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهٖ وَالْكِتْبِ الَّذِيْ اَنْزَلَ مِنْ قَبُلُ ﴿ (النساء: ١٣٦)

كَيْسَ عَكَى الَّذِيْنَ أَمَنُواْ وَعَيِلُوا الصَّلِخْتِ جُنَاحٌ فِيهَا طَعِمُوٓا إِذَا مَا التَّكُوُ اوَاللهُ التَّكُوُ اوَاللهُ التَّكُوْ اوَاللهُ التَّكُوْ اوَاللهُ اللهُ اللهُ

قَالَتِ الْاَعْرَابُ امَنَّا ۗ قُلُ لَّمُ تُؤْمِنُوا وَلَكِنُ قُوْلُوْا اَسْلَمْنَا وَلَتَّا يَدُخُلِ الْإِيْمَانُ فِيْ قُلُوبِكُمْمُ ﴿ (الحُحُرات: ٤١)

عَنُ عُمَرَ بُنِ الْحَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنُهُ قَالَ:

مَيْنَمَا نَحْنُ جُلُوْسٌ عِنْدَ رَسُولِ اللهِ عَلَيْتُ ذَاتَ يَوْمٍ إِذْ طَلَعَ عَلَيْنَا رَجُلٌ شَدِيْدُ بَيَاضِ النِّيَابِ شَدِيْدُ سَوَادِ الشَّغْرِ لَا يُرْى عَلَيْهِ أَثَرُ السَّفَرِ وَلَا يَعْرِفُهُ مَنَّا اَحَدُ عَلَيْهِ أَثَرُ السَّفَرِ وَلَا يَعْرِفُهُ مَنَّا اَحَدُ حَتَّى جَلَسَ إِلَى النَّبِي عَلَيْهِ فَاسْنَدَ رُحُبَيْهِ إِلَى رُحُبَيْهِ وَوَضَعَ مِنَّا اَحَدُ حَتَى جَلَسَ إِلَى النَّبِي عَلَيْهِ فَاسْنَدَ رُحُبَيْهِ إِلَى رُحُبَيْهِ وَوَضَعَ كَقَيْهِ عَلَى فَخِذَيْهِ وَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَنِي الْإِسْلَامِ إِفَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ عَلَى فَخِذَيْهِ وَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ عَلَى فَخِذَيْهِ وَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ وَانَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ وَانَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ وَانَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ اللهِ وَانَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ وَانَّ مُحَمَّدًا وَسُولُ اللهِ وَتُعْمِعُ الصَّلَاةَ وَتُولِي السَّعَطَعْتَ السَّالَةَ وَتُولُولُ اللهُ وَانَّ مُحَمَّدًا اللهُ وَانَّ مُحَمَّدًا وَسُولُ اللهِ وَتُعْمَ الطَّلَاقَ وَتُولُولُ اللهِ وَانَّ مَنْهُ وَانَ اللهُ وَانَ عُرَالُولُ اللهُ وَانَّ مُحَمَّدًا وَاللهِ السَّطَعُمُ الطَّلَاقَ وَتُولُولُ اللهُ وَاللهِ وَانَّ مُحَمَّدًا وَاللهُ وَانَ اللهُ وَانَ عُمُ اللهُ اللهُ وَانَ عَمْدُ اللهُ وَانَ اللهُ اللهُ وَانَ مُعَمَّدًا وَاللهُ وَانَ اللهُ وَانَ اللهُ اللهُ وَانَ مُسَالِاتُهُ وَانُولُ اللهُ وَانَا وَاللّهُ وَانَا اللهُ اللهُ وَانَا عَلَيْكُ اللّهُ وَانَا اللهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللللهُ الللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ ا

الْيُهِ سَبِيلًا) قَالَ : صَدَقْت قَالَ : فَعَجِبْنَا لَهُ يَسْالُهُ وَيُصَدِّفَهُ قَالَ : فَاخْبِرُنِي عَنِ الْإِيْمَانِ! قَالَ : ((اَنْ تُوْمِنَ بِاللهِ وَمَلانِكِتِه وَكُتِه وَكُتِه وَكُتِه وَالْيَوْمِ الْآخِر وَتُولُومِ وَلَيْوَمِ اللهِ وَمَلانِكِتِه وَكُتِه وَكُتِه وَالْيَوْمِ الْآخِر وَتُولُومِ وَلَيْ اللهِ وَالله وَاله وَالله والله والمواله والله والله والمؤالة والله والمؤلِّق والله والمؤلِّق والله والله والله والله والمؤلِّق والله والله والمؤلِّق والمؤلِّق والمؤلِّق والله والمؤلِّق وال

آج جوحدیث ہارے زیر مطالعہ ہے اور جس کامتن میں نے آپ کو پڑھ کر سنایا ہے'اں کو''حدیثِ جبرائیل'' کہاجاتا ہےاوراسے''اُمّ النّنة'' قرار دیا گیاہے' یعنی سُنّت کی جڑاور بنیاد۔ جیسے سورۃ الفاتحہ کو'' اُمّ القرآن' قرار دیا گیا ہے' یعنی قرآن مجید کے فلسفه دحکمت کی جڑا وربنیا د۔اس حدیث کی عظمت کوعہدِ حاضر میں دواشخاص نے پورے طور پر پہچانا ہے ان میں سے ایک سفید فام امریکی William C.Chittick اور دوسری اس کی جایانی بیوی Sachiko Murata ہے۔ان کے بارے میں ابھی تک کوئی اطلاع نہیں ہے کہ انہوں نے اسلام قبول کر لیا ہے یانہیں 'لیکن میں سمجھتا ہوں کہ وہ ذہنا اور قلباً مسلمان ہیں اگر چہانہوں نے اعلان نہ کیا ہو۔اور بیکھی ہوسکتا ہے کہ انہوں نے اسلام قبول کرلیا ہو' کیونکہ ہماری معلومات کا دائر ہ اتنا وسیع نہیں ہے۔ واللہ اعلم!ان دونوں نے انتہائی گہرے مطالعے کے بعد اِس حدیث کی روشی میں ایک کتاب شائع کی ہے جس کاعنوان ہے: "Vision of Islam" یہ کتاب تقریباً ڈھائی تین سو صفحات پرمشمل ہے۔ ہمارے ہاں بھی یہ کتاب سہیل اکیڈمی لا ہورنے شاکع کی ہے جو بازار میں دستیاب ہے۔جولوگ علمی ذوق رکھتے ہوں وہ اسے حاصل کر کے پڑھیں۔ میر صدیث احادیث کی پانچ کتابوں میں ہے اور پانچ ہی صحابہ ہے منقول ہے مینی

و اربعین نؤوی کی محد 14 محد کا فطابات جمد کا محد کا این جمد کا این خوال کا در این کا این کار کا این ک

حضراتِ عمر بن خطاب ابو ہریرہ عبداللہ بن عباس عبداللہ بن عمراور ابوعا مردضی اللہ عنہم اجمعین ۔ بیحدیث حضرت عبداللہ بن عمر واللہ اللہ بن جومقبول جومقفق علیہ روایت ہے کوہ حضرت ابو ہریرہ واللہ ہے مروی روایت ہے کہ لیکن جومقبول ترین روایت ہے جس کامتن اوپر پیش کیا گیا ہے 'یہ حضرت عمر واللہ ہے مروی ہے اور صحیح مسلم (کتاب الایمان باب بیان الایمان والاسلام والاحسان) میں ہے۔

مراتب میں تمام صحابہ کرام رکھ ایتے برابرنہیں تھے سب کے اپنے اپنے مراتب تھے۔

کھھ صحابۂ کونقہائے صحابہ کہا جاتا تھا'اس لیے کہوہ فہم دین میں دوسروں سے زیادہ مرتبہ
رکھتے تھے۔ان میں حضرت عمر دلی ہے گئی کے مقام پر ہیں۔اس طرح حضرت عبداللہ بن
عباس بلا بھی چوٹی کے نقہاءِ صحابۂ میں شار ہوتے ہیں۔ان صحابۂ سے مروی احادیث کو
زیادہ اہمیت دی گئی ہے۔

اس پر اتفاق ہے کہ یہ واقعہ جو اِس حدیث مبارک میں بیان ہو رہا ہے نہ رسول الله مکا فیلے کے آخری ایام میں پیش آیا ہے۔ فتح الباری اور عمدة القاری دونوں میں ہے کہ بیآ پی زندگی کے آخری دنوں کا واقعہ ہے۔ مولا نابد یا لم میرشی مہاجر مدنی نے 'جن کا انتقال مدینہ منورہ میں ہوا' اس حدیث کے تمام طرق اپنی کتاب مہاجر مدنی نے 'جن کا انتقال مدینہ منورہ میں ہوا' اس حدیث میں جو واقعہ بیان ہواہ وہ اصل میں تو حضرت عمر والین میں تعصیل بیان کیے ہیں۔ اس حدیث میں جو واقعہ بیان ہواہ وہ اصل میں تو حضرت عمر والین کی روایت میں ہے' لیکن واقعہ کی تفصیل میں کچھ مزید میں یقینا متن کے الفاظ میں بھی کچھ فرق ہے۔ لیکن واقعاتی تفصیل میں کچھ زیادہ فرق ہے۔ مرآ ن اور حدیث میں بنیادی فرق ہے۔ کین واقعاتی تفصیل میں کچھ زیادہ فرق ہے۔ جا اور وی باللفظ ہے' یعنی الفاظ اللہ تعالیٰ کے ہیں جبکہ حدیثِ نبوگ بھی اگر چہ وی پر بنی ہے اور وی خفی ہے۔ اس کے الفاظ متفق علیہ اور محفوظ نہیں ہیں۔ اس لیے کہ راویوں کے بیان میں لفظی طور پر فرق واقع ہو جا تا ہے۔ اس کی سادہ می مثال ہے کہ آپ کی معفل میں چند جملے ہو لیے اور پھر تھوڑی دیر بعد حاضرینِ محفل سے پوچھے کہ میں نے کیا محفل میں چند جملے ہو لیے اور پھر تھوڑی دیر بعد حاضرینِ محفل سے پوچھے کہ میں نے کیا

کہا تھا' تو ہرایک کے بیان میں کچھ نہ کچھ فرق واقع ہو جائے گا۔البتہ حدیث اپنی روح' اینے ہدف اور مضمون کے اعتبار سے متّفق علیہ ہے اس میں کو کی اختلاف نہیں ہے۔ اب ہم حضرت عمر دلالٹیؤ سے مروی اس روایت کا سلسلہ وارمطالعہ کرتے ہیں۔اسے پڑھتے ہوئے اگر ہم اپنے آپ کو اُس ماحول کا حصہ جھیں تو اس واقعے کوچٹم تصور ہے و كي سكت بين - حضرت عمر ولالله فرمات بين بَيْنَمَا نَحْنُ جُلُوسٌ عِنْدَ رَسُولِ اللهِ عَلَيْكُ ذَاتَ يَوْمٍ "اس ا ثنامين كه ايك دن جم رسول اللهُ مَالَيْنَا مُ كَاللَّهُ عَلَيْكُم كَ ياس بين عَلَي تَعَالَ اللهُ مَا لَيْنَا مُلَّالًا مُنا مِن اللهُ مَا اللهُ اللهُ اللهُ مَا طَلَعَ عَلَيْنَا رَجُلٌ شَدِيْدُ بَيَاضِ الثِّيَابِ شَدِيْدُ سَوَادِ الشُّغُرِ ''كَرَاجِ كَكَ ايك فَحْص نمودار ہوا۔اس کے کپڑے انتہائی سفیداوراس کے بال انتہائی سیاہ تھے (میل اور گردو غبار کے کوئی آ ثار نہیں تھے)"۔ایک روایت میں حکسن الو بچھ "نہایت خوبصورت انسان''کےالفاظ بھی ہیں۔لوگول نے اُس وفت سوچا ہوگا کہ بیکون ہیں؟ لَا یُڑی عَلَیْہِ أَثُو السَّفَوِ ''الشَّخص پر سفر کے کوئی آ ٹارنہیں تھے'۔اگروہ باہر سے آیا ہوتا تو اُس کے كيژے گردآ لود ہوتے 'بالوں ميں كچھ غبار ہوتا۔ تو معلوم ہوا كديد باہر سے نہيں آيا ہے۔ وَ لَا يَغُوفُهُ مِنَّا أَحَدٌ " اور ہم میں سے کوئی اسے پہچانتا بھی نہیں تھا"۔ ایک روایت میں اضافه ہے: فَنَظَرَ الْقَوْمُ بَعْضُهُمْ إلى بَعْضِ "تولوك ايك دوسرے كى طرف ديكھنے لگے''۔ گویا اشاروں سے ہی ایک دوسرے سے بوچھنے لگے کہ بیکون ہیں؟ تو معلوم ہوا کہ پوری مجلس میں ان کا کوئی شناسانہیں۔اگر و چخص کسی کے ہاں مہمان آیا ہوتا تو وہ میزبان اشارہ کر کے کہہ دیتے کہ بیمیرےمہمان ہیں'اوراگر براہِ راست آئے ہوتے توان کے بالوں اور کپڑوں پرسفر کے پچھآ ٹارہوتے۔ایک روایت میں ہے کہ''ان کی داڑھی کے بال نہایت سیاہ تھ''۔عام بالوں کی بجائے داڑھی کے بالوں کے تذکرے سے بیربات سمجھ میں آتی ہے کہ عام طور پرعرب اپنے سرکوڈ ھانے ہوئے رکھتے تھے۔اس لیےاس شخصیت کے داڑھی کے بالوں کا تذکرہ ہے کہ وہ انتہائی سیاہ تھے۔

حَتَّى جَلَسَ إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْنَ " "يهال تك كه وه نى اكرم مَّ النَّيْرَ كَ ياس آبيها"-ايكروايت بس ب: قَالَ: يَارَسُوْلَ اللَّهِ آتِينُكَ؟" أس في يو چِها: اے الله

فرما یے کہ اسلام کیا ہے!'' فقال رَسُولُ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ وَتُولِیّ اللّٰهِ اللّٰهِ وَانَّ اللّٰهُ وَانَّ اللّٰهِ وَانَّ اللّٰهِ وَاللّٰهِ اللّٰهِ وَاللّٰهِ اللّٰهِ وَاللّٰهِ اللّٰهِ وَاللّٰهِ اللّٰهِ وَاللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰ و الدُمْنَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

قَالَ: فَانْجُورُنِیْ عَنِ الْإِیْمَانِ '' پُراُس نے کہا کہ اب جھے بتائے کہ ایمان کیا ہے!'' قَالَ: ((اَنُ تُوْمِنَ بِاللّٰهِ وَمَلَائِكِتِم 'وَكُتُبِهِ 'وَرُسُلِه 'وَالْيَوْمِ الْآخِو 'وَتُوْمِنَ بِاللّٰهِ وَمَلَائِكِتِم 'وَكُتُبِه 'وَرُسُلِه 'وَالْيَوْمِ الْآخِو 'وَتُوْمِنَ بِاللّٰهِ 'وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ مِنْ اِللّٰهِ 'وَاللّٰهِ مِنْ اِللّٰهِ وَصَلِّمِ اللّٰهِ مِنْ اَسِ کے رسولوں پر قیامت کے دن پر اور اچھی اُس کے فرشتوں پر 'اُس کی کتابوں پر 'اُس کے رسولوں پر قیامت کے دن پر اور اچھی بری تقدیر پر (کہ جو خیریا شرکسی پر وارد ہوتا ہے وہ اللّٰہ کی طرف سے ہے )'۔ قال: صدَفْتَ '' و شخص بولا: آب (مَنْ اللّٰهِ مِنْ اللهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللُّلْمُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ ا

قَالَ: فَاخْبِرْنِیْ عَنِ الْاِحْسَانِ '' پھراس نے کہا کہ مجھے احسان کے بارے میں بتائے'۔ قَالَ: ((اَنُ تَغُبُدُ اللَّهُ كَانَّكَ تَوَاهُ وَانْ لَمْ تَكُنْ تَوَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ)'' آپ تائے'۔ قَالَ: ((اَنُ تَغُبُدُ اللَّهُ كَانَّكَ تَوَاهُ وَانْ لَمْ تَكُنْ تَوَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ)'' آپ منظ نے فرمایا: (احسان بیہ ہے) کہ آس کیفیت میں الله کی بندگی کروگویاتم اسے دیور ہے ہو۔ پس اگرتم اسے نہیں دیکھ رہے (بید کیفیت پیدا نہیں ہورہی) تو (بید کیفیت تو بیدا ہو کہ) وہ تمہیں دیکھ رہا ہے''۔ ایک روایت میں ((اَنْ تَخْصَلَ لِلّٰهِ)''کو تُوعمل کرے اللہ کے لیے تعالیٰ سے ڈرے اللہ کے لیے کا الفاظ آئے ہیں۔''

قَالَ: فَأَخْبِرُنِيْ عَنِ السَّاعَةِ '( پُهر ) اس نے کہا: جھے قیامت کے بارے میں بتائے'۔ قال : ((مَا الْمَسْنُولُ عَنْهَا مِاعْلَمَ مِنَ السَّائِلِ !) ''رسول اللَّمَانُولُ عَنْهَا مِاعْلَمَ مِنَ السَّائِلِ !) ''رسول اللَّمَانُولُ عَنْهَا مِاعْلَمَ مِنَ السَّائِلِ !) ''رسول اللَّمَانُولُ عَنْها مِاعِلَ فَرَمایا: جس سے (قیامت کے بارے میں ) پوچھا جارہا ہے وہ پوچھنے والے سے زیادہ نہیں جانتا'۔ ایک روایت میں آتا ہے کہ آپ مُنَافِقُ نَے فرمایا: ((فِی تحمُس مِنَ الْعَنْ بِاللَّهِ مُنَا اللَّهِ عَنْ بَاللَّهِ مُنَافِلُ اللَّهُ مُنَافِي اللَّهُ مَنَافِلُ اللَّهُ عَلَمُهُنَّ اللَّا هُوً)) 'نیونے کی ان پانچ چیزوں میں سے ہے جن کاعلم اللَّه کے سواکسی کونیں' اور پھررسول اللَّمَانُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ ا

﴿إِنَّ اللَّهَ عِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ \* وَيُنَزِّلُ الْغَيْثَ \* وَيَعْلَمُ مَا فِي الْاَرْحَامِ \* وَمَا تَدُرِى نَفْسٌ ا بِاَيِّ اَرُضٍ تَمُوْتُ \* إِنَّ تَدُرِى نَفْسٌ ا بِاَيِّ اَرُضٍ تَمُوْتُ \* إِنَّ اللَّهَ عَلِيْمٌ خَبِيْرٌ ﴿ ﴾ اللَّهَ عَلِيْمٌ خَبِيْرٌ ﴿ ﴾

"بےشک اللہ تعالیٰ ہی ہے جس کے پاس قیامت کاعلم ہے (کہ وہ کب آئے گی)۔ اور وہی بارش برساتا ہے اور وہی جانتا ہے کہ ماؤں کے بیٹوں میں کیا ہے۔ اور کسی انسان کو یہ معلوم نہیں کہ وہ کل کیا کمائی کرےگا۔ اور (اس طرح) کسی کو یہ معلوم نہیں ہے کہ اس کی موت کس جگہ واقع ہوگی۔ بے شک اللہ ہی ہر چیز کاعلم رکھنے والا (اور) ہرشے سے باخبر ہے۔"

قَالَ : فَأَخْبِرُنِي عَنْ أَمَارَاتِهَا؟ ' 'أس تخص نے يوچها: تو مجھاس كي نشانيال بتا و بجيے! " فَالَ : ( (أَنْ تَلِلَدُ الْأَمَةُ رَبَّتَهَا)) " آ بِ مَالِيُّنَامُ نِ فرمايا: (جبتم ويكهو) كه لونڈی اپنی مالکہ کو جنے''۔ اکثر کے نز دیک اس کامفہوم یہ ہے کہ اولا دسرکش ہو جائے گی۔ بیٹیاں جوعام طور پراینے والدین کا زیادہ ادب کرنے والی ہوتی ہیں' والدین کے ساہنے اپنی آ واز وں کو بیت رکھتی ہیں' ان کا حال یہ ہوجائے گا گویا اپنی ماؤں کی مالکہ ہیں' ما ئیں ان ہے ڈریں گی کہان کی کسی غلط بات پرانہیں ٹوک دیا تو معلوم نہیں وہ کیا رَوْعُمَلُ ظَا مِرَكُ بِي كَى \_ ((وَاَنُ تَوَى الْحُفَاةَ الْعُرَاةَ الْعَالَةَ رِعَاءَ الشَّاءِ يَتَطَاوَلُوْنَ فِي الْجُنْيَانِ)) ''اور به كهتم ديكھو گے كه ننگے ياؤل' ننگے بدن' مختاج' بكرياں جرانے والے او کچی او کچی عمارتیں بنانے میں ایک دوسرے کا مقابلہ کریں گے''۔ بیصورت حال آج عالم عرب میںصد فیصدموجود ہے۔ چنانچہ حضرت ابن عباس بھٹھا کی روایت میں حضرت جر*رائیل کے* یانچویں سوال کا بھی ذکر ہے: یارَسُوْلَ اللّٰهِ وَمَنْ اَصْحَابُ الشَّاءِ الْحُفَاةُ الْجِياعُ الْعَالَةُ'' يارسول الله! بكريال جِرانے والے برہنہ يا' بھوك تنگدست كون لوگ ہيں؟' قَالَ: ((الْعَرَبُ)) ''آ پِمَانَ فِيَرِمُ نِي فرمايا: وه عرب مول كُـ'۔ بيد صورت حال آج ہارے سامنے ہے۔ دبئ کہاں سے کہاں پہنچا ہوا ہے! سوسال پہلے یمال کھانے کے لیے بچھنہیں تھا' یہننے کے لیے کپڑے نہیں تھے' یاؤں میں جوتے نہیں ہوتے تھے۔ پورے عرب کا یہی معاملہ تھا۔تقریباً ستراً تنی برس سے بیصورتِ حال کمل

مر اربعین نؤوئ کے جب سے تیل دریافت ہوا ہے۔ اب بیخوشحالی کہاں تک بہنج گئ طور پر تبدیل ہوگئ ہے جب سے تیل دریافت ہوا ہے۔ اب بیخوشحالی کہاں تک بہنج گئ ہے اس کا انداز ہاں بات سے تیجے کہ عرب کے صحراگل وگلز ارکا نقشہ پیش کررہے ہیں۔ آپ اگر ابوظمی کے ایئر بورٹ سے ابوظمی شہر جا کیں تو درمیان میں آپ کو ایسا نقشہ نظر آئے گاگویا یہ چمن زار ہے۔ سڑک کے دونوں طرف ہری بھری گھاں اور پھول ہیں اور سڑک کے دونوں طرف او نچے او نچے پشتے بنا دیے گئے ہیں تا کہ اس سے آگے صحراکی طرف نگاہ نہ پہنچے۔ اس طرح بہت خوبصورت منظر دکھائی دیتا ہے۔ پھریہ کہ دئ میں سیون طرف نگاہ نہ پہنچے۔ اس طرح بہت خوبصورت منظر دکھائی دیتا ہے۔ پھریہ کہ دئ میں سیون طرف نگاہ نہ پہنچے۔ اس طرح بہت خوبصورت منظر دکھائی دیتا ہے۔ پھریہ کہ دئ میں سیون خوبصورت ہیں کہ اس قدر حسین مناظر میں نے امریکہ میں بھی نہیں دیکھے۔ میرے خیال میں دبئی باقی عرب کے بعدا بھرنا شروع ہوالیکن اب سب سے آگے ہے۔

متحدہ عرب امارات (UAE) میں مجھے گئے ہوئے اب توایک طویل عرصہ ہوگیا ہے' کیونکہ تیرہ چودہ سال ہے میرے وہاں داخلے پر پابندی ہے۔ اس پابندی سے پہلے ایک مرتبہ میں وہاں گیا ہوا تھا اور ایک بلڈنگ میں تھہرا ہوا تھا۔ اس کے ساتھ ایک بلند وبالا عالی شان بلڈنگ تھی جے گرایا جارہا تھا۔ میں نے پوچھا یہ کیاا فقاد ہے کہ اسے گرا رہے ہیں؟ ابھی تو یہ شہر آباد ہوا ہے' کوئی پرانی عمارت تو ہے نہیں! کہنے گئے کہ اس کے قریب ایک اس سے اونچی عمارت بن گئی ہے' لہذا اب اس عمارت کو گرا کر از سرنو مزید ایک اس کے دوسرے کا مقابلہ مزید اونجی عمارت بنانی ہے۔ گویا عمارتوں کو اونچا کرنے میں وہ ایک دوسرے کا مقابلہ کررہے ہیں۔

حضرت عمر والنوا آگفر ماتے ہیں: ثُمَّ انْطَلَقَ '' پھر وہ فَحْص چلا گیا''۔ فَلَمِفْتُ مَلِیًّا '' تومَیں کچھ دیر متر دّ دسار ہا''۔ میر بے ذہن میں یہ الجھن رہی کہ بیسائل کون تھا۔
مُر قَالَ لِنی: ((یَا عُمَرُ اَتَدُدِی مَنِ السَّائِلُ؟)) '' پھر رسول اللَّمَا لَٰ اللَّهُ اَلَٰهُ وَرَسُولُهُ مُعَلَّمَ نَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَرَسُولُهُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَرَسُولُهُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ عَلَیْ ' مِی سے کہا: الله اور اُس کا رسول (مَنَا لَیْکُمُ ) بہتر جانے ہیں' ۔ صحابہ کرام مُنَا الله اور اُس کا رسول (مَنَا لَیْکُمُ ) بہتر جانے ہیں' ۔ صحابہ کرام مُنَا الله اور اُس کا عام معمول یہی تھا کہ آپ کے سوال دریافت فرمانے پر وہ کہتے تھے: ''الله اور اُس کا عام معمول یہی تھا کہ آپ کے سوال دریافت فرمانے پر وہ کہتے تھے: ''الله اور اُس کا

رسول بہتر جانتے ہیں'۔ قَالَ : ((فَانَّهُ جِبْرِیْلُ ' اَتَاکُمْ یُعَلِّمُکُمْ دِیْنَکُمْ))'' یہ جرائیل تھے جوتہ ہیں تمہارادین سکھانے کے لیے آئے تھے۔''

یہ اختنا می حقبہ حضرت عمر ملائنۂ کی روایت میں بہت ہی مختصراور نامکمل ہے۔ایسے محسوس ہوتا ہے کہ جیسے ہی وہ مخص واپس گیا حضرت عمر ڈاٹٹیؤ بھی وہاں ہے کسی ضرورت کے تحت روانہ ہو گئے۔ چنانچہ بعد میں جو واقعہ پیش آیا وہ انہیں معلوم نہیں تھا۔ دوسری روایت کے مطابق ذرا ساتو قف کے بعدوہ شخص چلا گیا تو آنخضرت مَالْقَیْزُم نے فرمایا: ((دُدُّوُهُ)) ''اے واپس میرے پاس لاؤ''۔ایک روایت میں ہے کہ آت نے فرمایا: ((اِلْتَمِسُوُهُ))''اے تلاش کرو۔'فَلَمْ يَرَوُا شَيْئًا''توانہيں کوئی شےنہيں ملی''۔اُس آ دمی کا کہیں سراغ نہ ملا۔اس کے بارے میں کچھ معلو مات نہیں ملیں ۔اس پررسول اللّٰه مَا اللّٰهُ عَالَمُ اللّٰهِ نے فرمایا: ''میہ جبرائیل تھے جوتمہیں تمہارا دین سکھانے کے لیے آئے تھ'۔اس کے بعد اور الفاظ بھی ہیں جو مند احمد میں ابومویٰ اشعری ڈاٹھؤ سے مروی ہیں کہ آ بے نے فرمايا: ((وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ جَاءَ نِي قَطُّ الاَّ وَآنَا اَعُرِفُهُ الاَّ تَكُونُ لَهٰذِهِ الْمَرَّةُ) '' أس مستى كى شم جس كے ہاتھ ميں ميرى جان ہے جب بھى بھى جرائيلٌ ميرے یاس آئے میں اُن کو پیچان لیتا تھا'سوائے اِس مرتبہ کے'۔ حضرت جبرائیل ایک تو فرشتے کی شکل میں تشریف لاتے' اُس دفت غیر مر کی ہوتے' صرف آ واز سنائی دیتی تھی۔ ان کی آ واز بھی لفظی نہیں تھی' بلکہ گھنٹیوں کی آ واز کی طرح ہوتی تھی۔ (جیسے تار گھر میں غرغر ہوتا تھااوراس سے پھر پیغام بنالیاجا تا تھا۔ ) جبرائیل جو پیغام لے کرآتے تھےوہ الفاظ کے ساتھ رسول اللُّه مَنْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ کے قلبِ مبارک پر اُتر جا تا تھا۔لیکن متعدّد مواقع پر حضرت جبرائیل ملیّلاً آ ہے مَا لَیْنَا کُلِے ماس انسانی شکل میں آتے تھے جس کا ایک واقعہ یہاں آپ کے سامنے آیا۔ حضرت جبرائیل عام طور پر ایک خوبصورت صحابی حضرت وحيه كلبي طافئ كي شكل ميس آتے تھے ليكن رسول الله مَا لَيْنَا بيجان جاتے تھے كه بيد ديه نہيں ہیں' بلکہ دحیہ کی شکل میں حضرت جبرائیل ہیں ۔حضرت عبداللہ بن عمر ﷺ کی روایت میں بيرالفاظ بين:((مَا جَاءَ نِنِي فِي صُوْرَةٍ إِلَّا عَرَفْتُهُ غَيْرَ لهٰذِهِ الصُّوْرَةِ)) ''حضرت

ومر اربعین نؤوی کم محد می 48 محد می خطابات جمد کمی

جبرائیل جس شکل وصورت میں بھی میرے پاس تشریف لاتے تھے میں انہیں پہچان لیتا تھاسوائے اس مرتبہ کے۔''

یہ جی جان لیجے کہ آپ نے جوفر مایا کہ' یہ جرائیل سے جوتہ ہیں تہارادین سکھانے آئے سے 'تواس شمن میں حضرت ابو ہریرہ ڈائیؤ سے متفق علیہ روایت میں بیاضافی الفاظ بھی آئے ہیں: ((اَدَادَ اَنُ تَعَلَّمُوْا اِذْ لَمْ تَسْتَلُوْا)) ''جرائیل اس لیے آئے سے کہ انہوں نے جابا کہ تم وہ چیزیں جان لوجن کے بارے میں تم نے سوال نہیں کیا'' یعنی وین کی بعض حقیقیں ایس ہیں جن کے بارے میں تمہیں سوال کرنا چا ہے تھالیکن تم نے نہیں کیا' لہٰذا حضرت جرائیل اس خلاء کو پُر کرنے کے لیے آئے سے حالیکن تم نے موال نہیں کیا' لہٰذا حضرت جرائیل اس خلاء کو پُر کرنے کے لیے آئے تھے۔عبداللہ بن عمر واللہ اللہٰ اللہٰ

آپ نے اس واقعہ کی ابتدا بھی و کیے لی اور انہا بھی۔ اس واقعہ میں حضرت عمر والنہ اللہ کے جو الفاظ ہیں: فکیے فٹ میلیگا '' تو مکیں کچھ ویر برا متر دّ د رہا'۔ تو اس بارے میں روایات میں آتا ہے کہ ہوسکتا ہے رسول اللہ کا ٹیٹے کی جناب میں حضرت عمر کی حاضری وو تین دن بعد ہوئی ہو کیونکہ یہ معلوم ہے کہ حضرت عمر طالبے اور ایک انساری صحابی دونوں مشتر کہ طور پر ایک دکان چلاتے تھے اور حضرت عمر کا ان کے ساتھ ایک معاہدہ تھا کہ ایک ون وکان پر ہمیٹھو گے اور میں رسول اللہ مَا ٹیٹے کی صحبت میں رہوں گا اور اسکے ون میں دکان پر ہمیٹھو کے اور میں رسول اللہ مَا ٹیٹے کی صحبت میں رہوں گا اور اسکے ون میں دکان پر ہمیٹھو لگا اور تم رسول اللہ مَا ٹیٹے کی صحبت میں ماصل کرو گے۔ تو شاید الگے ون آپ اپنے اس معاہدے کی وجہ سے نہیں آئے اور دوسرے دن ہوسکتا ہے انہیں کوئی اور مصرو فیت ہو۔ اب جب آئے تو رسول اللہ مَا ٹیٹے کی نے اُن کے چبرے پر پڑھ انہیں کوئی اور مصرو فیت ہو۔ اب جب آئے تو رسول اللہ مَا ٹیٹے کی نے خود ہی ہو چھا: (دیا

عُمَوُ أَتَدُدِى مَنِ السَّائِلُ؟)) ''اے عمر اِتمہیں معلوم ہوا کہ بیسائل کون تھا؟'' تو حضرت عمرؓ نے فر مایا: قُلْتُ: اللهُ ورَسُولُهُ اَعْلَمُ ''میں نے کہا: الله اور اس کا رسول بہتر جانتے ہیں'۔قال : ((فَاِنَّهُ جِنْوِیْلُ ' اَتَاکُمْ یُعَلِّمُکُمْ دِیْنَکُمْ) ''رسول اللهُ اَلَّا اَللَّهُ اَلْاَللَّا اَللَّهُ اَللَّا اللهُ اَللَّهُ اَللَّا اللهُ اللهُ

اس حدیث میں جو چارسوال آئے ہیں جن کے رسول اللہ مُنظِیْرا نے جوابات دیے ہیں'ان میں اہم ترین پہلے دوسوال ہیں' یعنی اسلام کیا ہے اور ایمان کیا ہے۔ روایات میں ساوالات کی ترتیب میں بھی فرق ہے۔ ابن عمر واللہ اللہ کی روایت میں پہلاسوال ایمان کے بارے میں ہے' جبکہ اس روایت اور دوسری اکثر روایات میں پہلاسوال اسلام کے بارے میں ہے' جبکہ اس روایت اور دوسری اکثر روایات میں پہلاسوال اسلام کے بارے میں ہے اور ووسرا سوال ایمان کے بارے میں ہوالات بہت اہم ہیں' جن کی بارے میں بہر حال اسلام اور ایمان کے بارے میں بیسوالات بہت اہم ہیں' جن کی وضاحت بعد میں ہوگ۔ تیسراسوال جو''احیان' کے بارے میں ہوا' وہ بھی بہت اہم ہیں۔ ہے۔ بیر وحانیت کے بارے میں ہوا' وہ بھی بہت اہم میں گیا ہوئی ہیں وہ ہے۔ بیر وحانیت کے ہمن کے بارے میں جو ترابیاں بیدا ہوئی ہیں وہ ہے۔ اس بارے میں ہوئی جا ہے۔ اس لیے کہ بعد میں دین میں جو ترابیاں بیدا ہوئی ہیں وہ میں گوشوں سے ہوئی ہیں۔ حضرت عبداللہ بن مبارک" جو تبع تا بعی سے' بہت نیک اور بھا ہم تین گوشوں سے ہوئی ہیں۔ حضرت عبداللہ بن مبارک" جو تبع تا بعی سے' بہت نیک اور بھا ہم انسان تھ'ان کا ایک شعر ہے:

وهل افسد الدِّين الا الملوك واحبار سوء ورهبانها "دين مِين مِين مِين طرح آتا ہے(يا آيا ہے): ايك بادشا ہوں اور سلاطين ك ذريع ہے دوسرے علاءِ سوء كے ذريع سے اور تيسرے راہوں كے

معلوم ہوتا ہے کہ اُس دَور میں بھی فساد آ چکا تھا۔ اور آج کے دَور میں تو بیفسادا پی انتہا کو پہنچا ہوا ہے۔ ازروے الفاظِ قر آنی : ﴿ ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِيمَا كَسَبَتُ

و (الروم: ٤١) " خشكی اور تری میں نساد برپا ہوگیا ہے لوگوں كے اپنے انگیدی النّاس (الروم: ٤١) " خشكی اور تری میں نساد برپا ہوگیا ہے لوگوں كے اپنے ہاتھوں كی كمائی ہے " ۔ اُس دَور كے لوگوں نے محسوس كرليا كه اِس فتنہ و نساد كا ذريعہ بيہ تين گروہ ہیں۔ ایک تو وہ بادشاہ و سلاطین جو اپنے مفادات كے ليے دين ميں تحريف كرواتے ہیں۔ دوسرے دین فروش اور فتو كی فروش علاء جواپنے دین اور اپنے علم كو كمائی كا ذريعہ بناتے ہیں اور تیسرے بير اہب ۔ رہبانيت جب آتی ہے تو دین كے اندر فتوراور فساد پھيلاتی ہے۔ انہی تين گروہوں كے بارے میں علامہ اقبال نے اپنے ایک شعر میں كہا ہے:۔

باتی نه ربی تیری وه آئینه ضمیری! اے کشنهٔ سلطانی و نلآئی و پیری!

لعنی اے مسلمان! آج تیرا آئینۂ قلب دھندلا گیا ہے تواس کی وجہ وہ زخم ہیں جو تجھے تین اطراف سے لگے ہیں۔ پیزخم لگانے والے تین قتم کے لوگ ہیں: ایک پیشہ ورند ہمی ملاً ' دوسرے بادشاہ' تیسرے پیری مریدی کرنے والے موجودہ حالات اس کی مکمل عکاسی کررہے ہیں' إلّا ماشاء اللہ۔

چوتھاسوال نبی اکرم مکی الی ایک میں ہے۔ اس حدیث میں جو دو علامات قیامت کے بارے میں ہے۔ اس حدیث میں جو دو علامات قیامت بیان ہوئی ہیں وہ آج روز روشن کی طرح ہمارے سامنے آگئی ہیں 'یعنی اولا دکی سرکشی اور نا دارلوگوں کا خوشحال ہو کرمحلات کی بلندی میں ایک دوسرے پرسبقت لے جانے کی کوشش کرنا۔ایک اور حدیث میں رسول اللہ مکی این فرمایا:

((بُعِثْتُ أَنَا وَالسَّاعَةُ كَهَاتَيْنِ)) (١)

''میری بعثت میں اور قیامت میں اتنا قُرب ہے جتنا اِن دوانگلیوں (شہادت والی انگلی اور درمیانی انگلی ) کے مابین ہے۔''

یعنی میرے بعداب نہ کوئی نبی ورسول آئے گا اور نہ کوئی اُمت آئے گی بلکه اب قیامت (۱) صحیح البخاری کتاب الرقاق 'باب قول النبی ﷺ بعثت انا والساعة کھاتین۔ وصحیح مسلم 'کتاب الجمعة' باب تخفیف الصلاة والخطبة۔ بی آئے گی۔ گویا آپ مَنَا اَنْیَا کُمُ بعث ہی فی نفسہ علامات قیامت میں سے ہے۔اس کے بعد پھرچھوٹی بڑی علامت کی احادیث پرشتمل بعد پھرچھوٹی بڑی علامت کی احادیث پرشتمل بورے بورے باب باندھے گئے ہیں۔ دلچین رکھنے والے حضرات ان کی طرف رجوع کر سکتے ہیں۔

الْحُفَاةُ الْبِحِياعُ الْعَالَةُ" كون لوگ بين كه بكريان چرانے والے برہنديا مجوكے اور تک دست ہونے کے باوجود قیامت کے قریب اتنے خوشحال ہوجا کیں گے کہ بڑی بڑی عمارات میں ایک دوسرے پرمسابقت کی کوشش کریں گے؟ اس سوال کے جواب میں آت نے فرمایا کہ بیعرب ہوں گے۔اب جزیرہ نمائے عرب کامشرتی ساحل اورمغربی ساحل بعینہ بینقشہ پیش کررہے ہیں۔البتہ جنوبی ساحل کے ساتھ صحراہے جہاں آبادی ہے ہی نہیں' اے'' الزبع الخالیٰ' کہتے ہیں۔ یہاں زندگی کا وجود نہیں ہے۔ یہاں کی ریت بھی ایسی ہے کہاس پر کوئی شے تھہر ہی نہیں سکتی' بلکہ پنچے دھنستی چلی جاتی ہے' جیسے ولدل میں ہوتا ہے کہ آ دمی کا یاؤں پڑ جائے تو پھراس کا باہر نکلنا محال ہوتا ہے۔ایسے صحراؤں کو'Quick Sands" کہا جاتا ہے۔ بیاصل میں قوم عاد کامسکن تھا۔ قوم عاد کی بردی زبر دست تہذیب تھی۔ای قوم میں شدّا دتھا جس نے اپنی جنت بنائی تھی۔ اب شذا د کا وہ شہر بھی دریافت ہوگیا ہے جو اِسی ریت کے اندر دیا ہوا ہے۔اس میں بڑی مضبوط فصیل کے اوپر بہت مضبوط ستون کھڑے نظر آ رہے ہیں۔ جیسے قر آن مجید میں فرمایا گیا ہے:﴿اَلَمُ تَوَ كَیْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادِۍ اِرَمَ ذَاتِ الْعِمَادِۍ الَّتِیْ لَمُ يُخْلَقُ مِثْلُهَا فِي الْبِلَادِ۞﴾ (الفجر)'' كياتم نے (اے پغيرً!) ويكانبيں كهتمهارے رتب نے کیا برتا وُ کیا او نیچستونوں والے عادِارم کے ساتھ 'جن کے ما نندکو کی قوم دنیا کے ملکوں میں پیدانہیں کی گئتھی؟''

اب آیئے اس طرف کہ زیر مطالعہ حدیث میں جودواہم سوال آئے ہیں''اسلام'' اور''ایمان'' کے بارے میں' ان کی اہمیّت کا پس منظر کیا ہے۔اکثر اوقات قر آن مجید و اربعین نُووی کی دو 52 کرده کرد خطابات جمعہ کھی

کے عام پڑھنے والوں کو''اسلام''اور''ایمان'' کے بارے میں اُلجھن ہو جاتی ہے۔اس لیے کہ ایمان اور اسلام زیادہ تر مترادف الفاظ کے طور پر آتے ہیں ۔مسلم کومؤمن کہہ

دیں مؤمن کومسلم کہددیں کوئی فرق واقع نہیں ہوتا۔گلاب کوسی بھی نام ہے پکاریں وہ یکسال خوشبو دے گا۔ چنانچہ جواللہ تعالیٰ کا فرماں بر دار ہے اور اس کے دل میں ایمان

ویقین بھی ہے تو آپ اسے مؤمن کہد دیں یامسلم کیا فرق واقع ہوتا ہے! لیکن سور ۃ الحجرات کی آیت مهاجس کی آغاز میں تلاوت کی گئی ہے اس میں نہ صرف بیہ کہ

''اسلام'' اور''ایمان'' مترادف نہیں ہیں بلکہ ایمان بمقابلہ اسلام آیا ہے اور پیہ دونوں ایک دوسرے کی ضد کے طور پر استعال ہوئے ہیں۔ارشا دِ الٰہی ہے:

﴿ قَالَتِ الْاَغْرَابُ أَمَنَّا ۚ قُلُ لَّمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِنْ قُوْلُوْا اَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ الْإِيْمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ (الحُجُزت: ١٤)

'' یہ بدّودعویٰ کررہے ہیں کہ ہم ایمان لے آئے' (اے نبی !)ان سے کہددیجیے

تم ہرگز ایمان نہیں لائے ہو' لیکن بیے کہدیکتے ہو کہ ہم اسلام لے آئے ہیں اور ابھی تک ایمان تمہارے دلوں میں داخل نہیں ہوا۔'' يهال يرانكم تُومِنُوا" آيا بي ما المنتُهُ" نهيل آيا-بير بي كا قاعده بي كهار ماضي

ہے پہلے''مًا'' آ جائے تو یہ بھی نفی ہے لیکن اس نفی میں شدّت اور تا کیرنہیں ہوتی' لیکن اگر مضارع سے پہلے'' کُمْ'' آ جائے تو یہ تا کیدا نفی ہوتی ہے۔ اس لیے میں نے ''لَهُ مُوْمِنُوْا'' كاتر جمه كياہے''تم ہرگز ايمان نہيں لائے''۔ يہاں ايك تضاد كي ي شكل بن

گئی ہے کہامیان اوراسلام متراوف ہیں یا ایک دوسرے کی ضد؟ مٰدکورہ بالا آیت کریمہ ميں بدوؤں كااسلام تو قبول كيا جار ہاہے بايں الفاظ:﴿ وَلَكِنْ قُوْلُوْ اللَّهُ مَنَا ﴾ ''ليكن تم یہ کہہ سکتے ہو کہ ہم اسلام لے آئے ہیں' الیکن ایمان کی پُرز ورنفی کی جارہی ہے کہ: ﴿ لَهُمْ تُؤْمِنُوا ﴾ ''تم هركز ايمان نهيں لائے''اور :﴿ وَلَمَّا يَدُخُلِ الْإِيْمَانُ فِي فَكُوْ بِكُمْمْ ﴾ '' اورا يمان ابھي تک تمهارے دلوں ميں داخل نہيں ہوا۔''

اسلام اورایمان کےعلاوہ قر آن حکیم میں کچھاورالفاظ بھی ہیں جو باہم متراد ف بھی آئے ہیں اور باہم متضاد بھی' جیسے'' نبی'' اور''رسول'۔ اِن کے بارے میں علاءِ و اربعین نووی کرده کا کرده کا خطاب جمع کهی

ثابت ہوجاتی ہے کہ گناہ کبیرہ ہے گویاایمان کی نفی ہوتی ہے۔

یہ وہ چیز ہے جس کو میچے طور پر نہ بھھنے ہے بہت بڑی گمرای پیدا ہوئی۔ چنانچہ اسلام میں سب سے زیادہ گمراہ فرقہ''خوارج'' اسی بنیاد پر گمراہی کا شکار ہوا۔انہوں نے بیہ عقیدہ گھڑ لیا کہ گناہ کبیرہ کا مرتکب کا فرہے اور جب کا فرہے تو گویا مرتدہے ٰلہٰذااس کی جان اور مال مباح ہے اسے قتل کر دیا جائے اور اس کا مال لے لیا جائے 'وہ مال غنیمت ہوگا۔اس کیعورتیں مباح ہو جا ئیں گی' وہ لونڈیاں بن جا ئیں گی۔ بیخوارج کا فتنہ بہت خطرناک فتنہ تھا۔ یہ فتنہ حضرت علیٰ کے زمانے ہی میں پیدا ہو گیا اور بعد میں بڑھتا چلا گیا۔ان لوگوں کوجو غلط نہی پیدا ہوئی تھی وہ اصل میں انہی احادیث ہے ہوئی تھی۔ حالانکہ بعض احادیث میں بیواسلوب گنا ہے کبیرہ سے بھی کمتر گنا ہوں اور کوتا ہیوں کے لیے مجمى آيا ہے۔ ايک حديث ميں تويباں تك آيا ہے كەرسول الله مَثَالَثِيْرَانِ فرمايا: ((وَ اللَّهِ لَا يُؤْمِنُ وَاللَّهِ لَا يُؤْمِنُ وَاللَّهِ لَا يُؤْمِنُ)) '' خدا كُنتم وهُحَض مؤمن نهيں ہے' خدا كُنتم وہ مخص مؤمن نہیں ہے خدا کی قتم وہ مخص مؤمن نہیں ہے'۔ فِیْلَ وَمَنْ یَارَسُوْلَ اللَّهِ؟''يوجِها كيا: اے اللہ كے رسولٌ!كون؟'' فرمایا:((اَلَّذِی لَا يَاٰمَنُ جَارُهُ بَوَا بِقَهُ ﴾ (١) '' وہ خض جس کی ایذ ارسانیوں ہے اس کا پڑوی امن میں نہیں ہے''۔اب یہاں کسی گناہ کبیرہ کا ذکر تونہیں ہے' بلکہ صرف بدا خلاقی کا معاملہ ہے۔کوئی مخض اینے اخلاق میں اتنا گرا ہوا ہے کہ اس کی وجہ سے اس کا پڑوی بے چین اور پریشان ہے' توالیے شخص کے بارے میں آ یہ مُلَائِزُ تین دفعہ تھا کراس کے ایمان کی نفی کررہے ہیں۔لیکن یاد رہے کہ ایمان کی نفی کے معنی لاز ما کفرنہیں ہیں' حبیبا کہ خوارج نے سمجھ لیا' بلکہ کفراورا بمان کے مابین ایک مقام' اسلام' کا ہے۔ لہٰذااییا شخص مسلمان شار ہوگا۔ چوری کرتے ہوئے بھی مسلمان ہے شراب پیتے ہوئے بھی مسلمان ہے اور زنا کرتے ہوئے بھی مسلمان ہے۔عین أس حالت میں جان نکل جائے تو بھی اس کی نماز جنازہ

<sup>(</sup>۱) صحیح البنحاری' کتاب الادب' باب اثم من لا یأمن حاره بوایقه بیرحدیث سیح مسلم اور ویگر کتب حدیث میں الفاظ کی کمی بیش کے ساتھ وار د ہوئی ہے۔

و اربعین نَوَوی کی محد 55 محد کا ازبعین نَوَوی کی محد کا این جمعہ کی جمعہ کا این جمعہ کا این جمعہ کا این جمعہ کا این جمعہ کی ج

پڑھی جائے گی۔اگر چہاس کا جرم ثابت ہوجانے پرحد جاری کی جائے گی۔

ای طرح قرآن مجید کے بعض مقامات پر دوایمانوں کا ذکر ہے۔سورۃ النساء کی آیت ۱۳۶ میں فر مایا:

﴿ يَلْآيُنُهَا الَّذِيْنَ امَنُوۡۤا اٰمِنُوۡا بِاللّٰهِ وَرَسُوۡلِهِ وَالۡكِتٰبِ الَّذِیۡ نَزَّلَ عَلٰی رَسُوۡلِهِ وَالۡكِتٰبِ الَّذِیۡ اَنۡزَلَ مِنُ قَبْلُ ﴾

''اے نوگو جوابیان لائے ہو! ایمان لاؤ اللہ پر اور اس کے رسول پر اور اُس کتاب پر جواللہ نے اپنے رسول پر نازل کی ہے اور ہراُس کتاب پر جو اِس سے پہلے وہ نازل کر چکاہے۔''

اس کامفہوم بیہ ہے کہ قانو نی اعتبار سے جب تم مسلمان ہوتو ایک در ہے میں مؤمن بھی ہو' لیکن اصل ایمان کچھاور ہے جس کی ابھی ضرورت ہے۔

## اسلام' ایمان اوراحسان<sup>(۲)</sup>

۵ا جون ۲۰۰۷ء کا خطاب جمعه

'عطبهٔ مسنونہ کے بعد:

اَعُوٰذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيطُنِ الرَّجِيُمِ — بِسُمِ اللَّهِ الرَّحَمٰنِ الرَّحِيْمِ

قَالَتِ الْاَعْرَابُ الْمَنَّاطُ قُلُ لَّمْ تُؤْمِنُواْ وَلَكِنْ قُوْلُوْا اَسْلَهُنَا وَلَتَا يَدُخُلِ الْإِيْمَانُ فِيْ قُلُوْبِكُمْ وَإِنْ تُطِيْعُوا اللهَ وَرَسُولَهُ لَا يَلِيَّكُمْ مِّنْ اَعْمَالِكُمُ شَيْئًا ۚ إِنَّ اللهَ عَفُوْرٌ رَّحِيْمٌ ۞ (الحُجُزت)

تجیلی نشست میں ہم نے '' حدیثِ جریل'' کے مطالعہ کا آغاز کیا تھا۔اس میں ہم نے پوری حدیث مبارکہ کا متن اور ترجمہ پڑھااور خاص طور پر اس کے ابتدائی اور اختیا می حصے کو وا تعاتی انداز میں تفصیل سے پڑھا۔ آج ہم اللہ کی توفیق سے اس کے اس متن پر گفتگو کریں گے۔ یہ اصل متن بالعموم چارسوالات پر مشتمل ہے' یعنی اسلام کیا ہے؟ ایمان کیا ہے؟ اور قیامت کب قائم ہوگی یا اس کی علامات کیا ہیں؟ البتہ ایک روایت الی بھی ہے جس میں پانچوال سوال بھی ہے۔اس ضمن میں ممیں آپ کو البتہ ایک روایت الی بھی ہے جس میں بانچوال سوال بھی ہے۔اس ضمن میں میں میں بانچوال سوال بھی ہے۔اس ضمن میں میں میں بانچوال سوال بھی ہے۔اس ضمن میں میں بانچوال سوال بھی ہے۔اس ضمن میں میں ہیں ورمعقول بات ہے۔احادیث لفظ محفوظ ہیں۔ بہر حال ان میں سے پہلے دو سے اللہ دو المحفوظ ہیں۔ بہر حال ان میں سے پہلے دو سوالات جواہم ترین ہیں بین اسلام اور ایمان آج ان پر گفتگو ہوگی۔

و اربعین نؤوی کی میں ہیں 57 میں میں خطابات جمد کا استظاعت عاصل ہو(اس کے وسائل اور ذرائع تمہارے پاس موجود ہوں)'' نوٹ سیجیے کہ

استطاعت حاصل ہو(اس کے وسائل اور ذرائع تمہارے پاس موجود ہول) '' توٹ بیجیے کہ یہاں لفظ '' گواہی'' آیا ہے'' ایمان'' نہیں آیا۔ رسول اللّٰهُ عَلَیْظِیْمُ فرما رہے ہیں: ((اَنْ تَشْهَدَ)) که تُو گواہی دے یعنی زبانی اقرار کرے کہ اللّٰہ کے سواکوئی معبود نہیں اور محمد (مَثَلِّنْظِیْم) اللّٰہ کے رسول ہیں۔

حضرت جرائيل علينان في دوسراسوال كيا: أخبر وني عَنِ الْإِيْمَانِ ' مجھا يمان ك بارے ميں بتائيد و مكانيكيم و مُكيّبه ' و كُتُبِه ' كَالْمِن بِهُ الله فَر الله فَر الله فَر الله بِهُ الله بِهُ الله بِهُ الله بِهُ الله بِهُ الله فَلَه مِن بُرى تقديم بِهُ الله فقط ' ايمان ' آر الله بِه كه تو ايمان لائے اچھى بُرى تقديم بِه ' بيهال لفظ ' ايمان ' آر الله بِه كه تو ايمان لائے دان إن إن إن إن يزول بر۔

یبال ایک بات نوٹ سیجے کہ میہ حدیث پانچ صحابہ کرام می گئی ہے مروی ہے (جن کا میجیلی نشست میں ذکر ہو چکا ہے)۔ ان میں سے حضرت عمر والی اور دیگر تین صحابہ کی روایات میں پہلاسوال''اسلام'' کے بارے میں اور دوسرا''ایمان' کے بارے میں ہے جبکہ حضرت عبداللہ بن عمر والی دوایت میں پہلاسوال''ایمان' کے بارے میں ہے اور دوسرا''اسلام'' کے بارے میں ہے اور دوسرا''اسلام'' کے بارے میں ۔

ان پانچ صحابة میں سے ایک حضرت عبداللہ بن عباس پی بی ہیں۔ میں سمجھتا ہوں کہ حضرت عبداللہ بن عباس پی بی روایت کا حضرت عمر پی بی کی روایت سے ایک تقابلی مطالعہ ہونا چاہیے۔ حضرت عبداللہ بن عباس پی بی حضرت عمر پی بی کی مانند فقہا کے صحابہ میں سے ہونا چاہیے۔ حضرت عبداللہ بن عباس پی بی حضرت عمر پی بی کی مانند فقہا کے صحابہ میں سے ہیں اور قرآن مجید کے بہت بڑے عالم مانے گئے ہیں۔ رسول اللہ مَنَّ اللَّهُ ا

<sup>(</sup>۱)مسند احمد ع ۲۲۷٤\_

و اربعین نفوی کری و در در اور در در اور این کران میل سیان وسیان کر مضمون کو پیچان لینا کراصل میں سیاق وسیاق کس مضمون کو پیچان لینا کراصل میں سیاق وسیاق کس مضمون کرد ہاہے۔

اب يهال حضرت عبدالله بن عباس والفيا اورحضرت عمر والثنؤ كي روايات ميس لفظي فرق ملاحظہ کیجیے! حضرت عمر مٹائنو کی روایت میں ہے کہ جبرائیل نے کہا: اَنحبور نبی عَنِ الْإِسْلَامِ " بج ي بنائي كه اسلام كيا ب "- رسول الشَّكَا اللَّا أَنْ فرمايا: ((أَلْإِسْلَامُ أَنُ تَشْهَدَ أَنْ لاَّ اِللَّهَ اللَّهُ وَاَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ وَتُقِيْمَ الصَّلَاةَ وَتُؤْتِيَ الزَّكَاةَ وَتَصُوْمُ رَمَضَانَ' وَتَحُجَّ الْبَيْتَ إِن اسْتَطَعْتَ اِلَيْهِ سَبِيْلًا))''اسلام يہ ہے کہ تُو گوا ہی دے کہاللہ تعالیٰ کے سوا کوئی معبود نہیں اور بیا کہ محمہ (مُثَاثِیْنِم) اللہ کے رسول ہیں' اور تُو نماز قائم کرے ٔ زکوۃ ادا کرے رمضان کے روزے رکھے اور بیت اللہ کا حج ادا کرے اگر تختجے اس کے لیےسفر کی استطاعت ہو''۔جبکہ حضرت عبداللہ بن عباس ڈاٹھا کی روایت میں ہے کہ جب جرائیل نے کہا: حَدِّنْنِی بِالْاسْلَامِ '' مجھے اسلام کے بارے میں بتائيِّے! ' 'تورسول اللَّهُ مَا لِيُنْظِمُ نِهِ فرمايا: ((الْإِسْلَامُ أَنْ تُسْلِمَ وَجُهَكَ لِلَّهِ))' اسلام بيه ہے کہ تُواپنے چیرے کواللہ کے سامنے جھادے (سرِشلیم خم کردے)''۔ بیلفظ اسلام کے ساتھ معنوی مناسبت رکھتا ہے۔ اسلام کے معنی ہی ہیں سرنڈر کر دینا' اطاعت قبول کر لینا۔لیکن نوٹ سیجیے کہاس روایت میں عبادات لیعنی نماز' روز ہ' حج اور زکو ہ کا ذکر نہیں ہے جو حضرت عمر والني كى روايت ميں ہے البتداس سے پہلے جوالفاظ آئے ہيں وہ بہت جامع ہيں که''ا بناچېره الله کے سامنے جھکا دؤ'۔ اس میں ساری عبادات خود بخو د شامل ہوجاتی ہیں۔ حضرت عبدالله بن عباس بخافها کی روایت کے مطابق حضرت جرائیل وریافت فرماتے بين: إذَا فَعَلْتُ ذَلِكَ فَانَا مُسْلِمٌ؟ " (اله نبي الجميح بتاية) الريس بيكام كردول (جو آپ نے بتائے ہیں) تو پھر میں مسلمان شار کیا جاؤں گا؟'' رسول اللَّهُ مَا لَيْظُمْ نِي فرمایا: ((إذَا فَعَلْتَ ذَلِكَ فَقَدُ أَسُلَمْتَ)) "جبتم يشرا لط بوري كردوتوتم كويا اسلام میں آ گئے۔''

اس کے بعد حفزت جرائیل فرماتے ہیں: فَحَدِّثْنِیْ مَا الْإِیْمَانُ؟ ''اب مجھے

بنائے ایمان کیا ہے؟ ''آپ کُلُیْ اِنْ اِللّٰهِ مَانُ اَنْ تُوْمِنَ بِاللّٰهِ وَالْیَوْمِ الْآخِوِ وَالْمَالَاثِکَةِ وَالْکِتَابِ وَالنِّیتِیْنَ وَتُوْمِنَ بِالْمَوْتِ وَبِالْحَیٰوةِ بَعْدَ الْمَوْتِ وَبِالْحَیٰوةِ وَمَالِّهِ وَالْمَوْتِ وَبِالْحَیٰوةِ وَمَالِهِ وَالْمَوْتِ وَبِالْمَوْتِ وَبِالْحَیٰوةِ وَمَالِّهِ وَالْمَوْتِ وَالْمَالِاثِکَةِ وَالنّادِ وَالْمِیْوانِ وَالْمَوْتِ وَالْمَیْوانِ وَالْمَوْتِ وَالْمَانِ اللّٰهِ یَا اللّٰه یِ آخرت کے دن یہ فرشتوں پر کتابوں پر نبیوں پر اور یہ موج کہ تُو ایمان لائے الله پر آخرت کے دن یہ فرشتوں پر کتابوں پر نبیوں پر اور تو موت پر یقین رکھ اور موت کے بعد کی زندگی پر یقین رکھ اور تو جنت ودوز خاور حساب و میزان سب کو مانے 'اور تقدیر پر ایمان رکھے کہ اس کا خیر ہو یا شرسب اللّٰہ کی طرف ہے ہے' ۔ جبرائیل نے دریافت فرمایا: فَافَ اَللّٰهُ عَمْلُتُ ذَٰلِكَ فَقَدُ آمَنُتُ ) ' ' پس جب تم یہ کردوتو میں یہ کرگر روں تو پھر گویا میں مؤمن ہو جاوں گا؟ (میرا ایمان اللہ کے ہاں قبول میں مؤمن ہو جاول گا؟ (میرا ایمان اللہ کے ہاں قبول موگا؟) '' تو آپ نے فرمایا: (فَافَ اَعْمَلْتُ ذَٰلِكَ فَقَدُ آمَنُتُ)) '' پس جب تم یہ کردوتو میں رکھے کہ منہوم میں فرق نہیں ہے۔ میاں فظی فرق و تفاوت تو سامنے آرہا ہے لیکن ذہن میں رکھے کہ منہوم میں فرق نہیں ہے۔

اب یہاں پر 'اسلام' اور 'ایمان' کے مابین جو بحث پیدا ہوتی ہے کہ اسلام کیا ہے' ایمان کیا ہے' تو اس ضمن میں چندموٹی موٹی با تیں جان لین ضروری ہیں۔ایک تو یہ کہ قرآن مجید میں یہ دونوں الفاظ' اسلام' اور 'ایمان' مترادفات کے طور پر بھی استعال ہوئے ہیں اور باہم متضاد بھی۔اسلام کاتعلق انسان کے ظاہری اعمال سے' جبکہ ایمان کاتعلق قبی یقین سے ہے۔اب جس شخص کو یہ دونوں حاصل ہوں' یعن عمل میں اسلام کی پابندی ہو شریعت کی پابندی ہو اور دل میں اللہ پراور تمام امور ایمانیہ پریقین ہوتو اب اسے مسلم کہہ لیس یا مُومن کہہ لیں' کوئی فرق واقع نہیں ہوتا۔ جیسے انگریزی مقولہ ہے۔ 'Call the rose by any name it will smell as sweet' کہ گلاب کے بھول کونا مکوئی بھی دے دواس کی خوشبوتو وہی رہے گی۔

قرآن مجید میں اس تتم کی اصطلاحات کا دوسرا جوڑا'' نبی'' اور'' رسول'' ہے۔ بیہ دونوں الفاظ مترادف بھی ہیں اورمختلف المعنیٰ بھی۔ اس ضمن میں علاء کا اصول بیان ہو چکا ہے کہ: اِذَا اجْتَمَعَا تَفَرَّ قَا وَإِذَا تَفَرَّ قَا اجْتَمَعَا'' جب (اس تتم کے الفاظ) دونوں و اربعین نُووی کی در 60 کا در خطابات جمع کی ایک ہی جگہ پرآئیں تو مفہوم جدا جدا ہوگا اور جب الگ الگ استعال ہوں گے تو مفہوم دیکھئے اسلام کا تعلق ظاہر سے ہے اور ایمان کا تعلق باطن سے ۔ دوسری طرف ہم یبھی کہہ کتے ہیں کہاسلام کاتعلق اس دنیا سے ہے اور ایمان کاتعلق آخرت سے ہے۔ اس دنیامیں کسی کے مسلمان سمجھے جانے کا دارو مدارا سلام پر ہےا بیان پرنہیں'اس لیے کہ ایمان تو ایک قلبی حقیقت ہے' اس کی تو ثیق کیسے ہوگی ؟ یہ بہت اہم نکتہ ہے ۔کسی کے ایمان کا یا اس کے مؤمن ہونے کا فیصلہ ہم اس دنیا میں نہیں کر سکتے ۔عمومی طور پر تو پیہ با تیں کہی جاسکتی ہیں کہ جس میں بیر بیر صفات ہوں وہ مؤمن ہے اور جس میں بیر بیر اوصاف ہوں وہ منافق ہے'لیکن معین طور پر ہم کسی کے بارے میں نہیں کہہ کتے کہ فلاں شخص مؤمن ہے یا فلال شخص منافق ہے۔اس لیے کہاسلام کا تعلق اس دنیا سے ہے اور

اس میں اصل بنیادشہادت ہے۔ چنانچہ حضرت عبداللہ بن عباس رہائی کی روایت میں تو مذکور بی صرف شہادت ہے نماز' روزہ' حج اور زکوۃ کا تو ذکر بھی نہیں ہے۔اس لیے کہ ا یک شخص ہندوتھاا وراُس نے کلمہ پڑھ لیا تو وہ اُسی وقت مسلمان ہو گیا۔اُس نے ابھی نہ تو نماز پڑھی اور نہروز ہ رکھا۔وہ نماز سیکھے گا تو پڑھے گایا ونت آئے گا تب پڑھے گا۔ایسے ہی رمضان آئے گا تو پتا چلے گا کہاُ س نے روزے رکھے ہیں یانہیں رکھے۔ اِس وفت وہ صرف کلمۂ شہادت کی بنیاد پرمسلمان ہوا ہے۔ چنانچہ اسلام کا معاملہ شہادت پر ہنی ہے' اسلام کی جڑاور بنیا دشہادت ہے۔کوئی شخص ہمارے سامنے آکر کہتا ہے:'' اَشْھَدُ اَنْ لاَّ الله إلا الله و الشهد أنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ "نوجم ينبيل كهد سكة كدوه مسلمان نبيل ہے چاہے قرائن موجود ہوں اور حالات بیرگواہی دے رہے ہوں کداُس نے دل سے کلمہ نہیں پڑھا تب بھی ہم نہیں کہہ سکتے کہ وہ مسلمان نہیں ہے۔البتہ بعد میں اگر معلوم ہو کہ

یہ بد بخت تو قرآن کونہیں مانتا' ضرور یاتِ دین میں سے کسی چیز کا منکر ہے' ختمِ نبوّت کا قائل نہیں ہے' بلکہ نبوت کے اجراء کا قائل ہے' تو اب اس کی تکفیر کی جائے گی۔ یہ ایک الگ معاملہ ہے۔لیکن اگر کسی کلمہ گو کے بارے میں پچے معلوم نہیں تو پھر ہم اس کے مسلمان یا مؤمن ہونے کا انکارنہیں کر سکتے۔قرآن مجید میں اس قتم کے ایک واقعے کا ذکر بھی موجود ہے۔مسلمان مجاہدین جب جہاد کے لیے باہر نکلتے تصفو کہیں ایسا بھی ہوتا تھا کہ کس نے ان کو''السلام علیکم ورحمۃ اللہ و ہرکا تہ'' کہا۔گو یاوہ بی ظاہر کر رہا ہے کہ وہ مسلمان ہے۔ اب مجاہدین اسلام کو خیال گزرتا کہ یہ خفص اپنامال اور اپنی جان بچانے کے لیے اپنا جھوٹ موٹ کا اسلام ظاہر کر رہا ہے کہ وہ مسلمان ہے' لہذا اسے کہتے کہتم مؤمن نہیں ہو۔لیکن قرآن مجید میں سورة النساء کی آیت ۹۲ میں اس چیز سے روک دیا گیا۔ارشاد ہوا:

﴿ يَا يَتُهَا الَّذِيْنَ الْمَنُو اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ فَتَبَيَّنُوا وَلَا تَقُولُوا لِمَنْ اللَّهِ فَتَبَيَّنُوا وَلَا تَقُولُوا لِمَنْ النَّهَى النَّهُ مُا النَّالَمَ لَسْتَ مُؤْمِنًا ﴾

''اے اہلِ ایمان! جبتم اللہ کی راہ میں نکلوتو تحقیق کرلیا کر واور کسی ایسے شخص کو جو تمہارے سامنے میں اللہ کی را جو تمہارے سامنے سلامتی پیش کرے (تمہیں سلام کم یا اپنا اسلام پیش کرے) بینہ کہوکہ تم مؤمن نہیں ہو۔''

اس کیے کہ اسلام کا دارو مدار یا یوں کہیے کہ قانونی ایمان کا دارو مداردر حقیقت شہادت پر ہے۔ ایک جنگ میں حضرت اسامہ بن زید ہو گئی نے ایک ایسے بی شخص کی جان لے لی۔ حضرت اسامہ بن زید رسول اللہ ما گئی آئے کہ بہت چہیتے اور لا ڈ لے تھے۔ ان کے والد حضرت زید بن حارثہ ہو گئی آ پ کے غلام سے آ پ نے انہیں آ زاد کیا اور اپنا کہ نہ بولا حضرت زید بن حارثہ ہو گئی ہے آ پ نے نازل ہو کی کہ اس طرح کا کمنہ بولا رشتہ اللہ بیٹا بنالیا۔ بعد میں سورة الاحزاب کی بیآ یت نازل ہو کی کہ اس طرح کا کمنہ بولا رشتہ اللہ تعالیٰ کے ہاں کوئی اہمیت نہیں رکھتا اس کی کوئی حقیقت نہیں ہے تو حضرت زید جنہیں زید تھا گئی اہمیت نہیں رکھتا اس کی کوئی حقیقت نہیں ہے تو حضرت زید جنہیں خضرت بن کھڑ کہا جاتا تھا دوبارہ زید بن حارثہ کہلانے گئے۔ بہرحال ایک جنگ میں حضرت اسامہ کی نکوار کی ذوبارہ زید بن حارثہ کہ کہ کہ شہادت پڑھ لیا: اَشْھَدُ اَنْ لَا اِللّٰهَ اِللّٰ اللّٰهُ وَ اسامہ کی نکوار کے تشکر میں سے ایک شخص سے ٹہ بھی ان بچانے کا حیاد کر رہا اسامہ کی نئوار بھا دی اور سرقام کر دیا۔ بعد میں اُسامہ جب رسول اللہ ما گئی خال سے نہیں ہوئے تو آ پ نے انتہائی ناراضکی کا اظہار فرمایا والائکہ حالات وواقعات ماسے پیش ہوئے تو آ پ نے انتہائی ناراضکی کا اظہار فرمایا والائکہ حالات وواقعات وواقعات وواقعات وواقعات وواقعات وواقعات سے میں اُسامہ بیٹ کی کھڑ کے انتہائی ناراضکی کا اظہار فرمایا والائکہ حالات وواقعات وواقعات ماسے پیش ہوئے تو آ پ نے انتہائی ناراضگی کا اظہار فرمایا والائکہ حالات وواقعات وواقعات

سے یہ ظاہر ہور ہاتھا کہ اُس خص نے جان بچانے کے لیے ایسا کیا ہوگا۔ رسول اللّه طُلُ اللّهِ عَلَم مَهُ ادت نے فر مایا کہ اسامہ! اُس وقت تم کیا کرو گے جب قیامت کے دن یہ کلم مُشہادت تہ مہارے خلاف گواہی دینے کے لیے آئے گا کہ میرے ہوتے ہوئے تلوار چل گئی! پس کلم مُشہادت تو ڈھال ہے۔ اس ہے ایک مسلمان کے دنیا میں جوحقوق ہیں وہ سارے کے سارے حاصل ہوجا کیں گے۔ چنانچہ دنیا میں کسی کے مسلمان ہونے یا نہ ہونے کا فیصلہ اسلام کی بنیاد پر نہیں۔ اس لیے اسلام اور ایمان کے بارے میں الگ الگ سوال کیا گیا کہ اسلام کیا ہے؟ اور ایمان کیا ہے؟ لہٰذا اسلام اور ایمان کو گئر مُذکر نے بجائے علیحہ ہ کھنا ہوگا۔

دوسرے بیکہ اس اسلام کی بنیاد پر اسلامی تقرن اور تہذیب کا پورا ڈھانچہ کھڑا ہوتا ہے۔ اقامتِ صلوۃ 'ایتائے زکوۃ 'صومِ رمضان اور جج بیت اللہ 'اسلامی تہذیب و تمدن کی علامات ہیں۔ ان سے دنیا میں اسلامی تہذیب کا ڈھانچہ وجود میں آتا ہے۔ لہذا نماز اور زکوۃ کا نظام قائم ہوگا' رمضان کے روزے رکھے جائیں گئے بیت اللہ کا حج کیا جائے گا۔ گویا اسلام کا تعلق اس دنیا سے ہے جبکہ ایمان کا تعلق آخرت سے ہے۔ اُخروی نجات کا دار و مدار ایمان پر ہے۔ ول میں ایمان ہوگا تو نجات ہوگی' ورزنہیں۔ آخرت میں جب اللہ تبارک و تعالی کے روبر و ہماری حاضری ہوگی' جو عملیہ پیڈاتِ المصدور ہے 'تو وہاں سب ظاہر ہوجائے گا کہ دل میں کتا ایمان ہے۔ دنیا میں تو ہم نہیں جان سکتے کہ سی کے دل میں ایمان ہے یا نہیں ہوا ہو یہ بتادے کہ دل میں کتا ایمان ہے۔ دنیا میں تو ہم نہیں جان اللہ تعالی کے علم کا مل میں تک ایجاد نہیں ہوا جو یہ بتادے کہ دل میں ایمان ہے یا نہیں 'کین اللہ تعالی کے علم کا مل میں تو ہے! لہذا قیامت کے دن نجات کا دار و مدار ایمان پر ہے۔ اور یہ بھی نوٹ کر لیجے میں تو ہے! لہذا قیامت کے دن نجات کا دار و مدار ایمان پر ہے۔ اور یہ بھی نوٹ کر لیجے کہ دنیا میں اسلام کے اخلاقی اور روحانی نظام کی بنیاد بھی ایمان ہے۔ اگر دنیا میں کوئی اضافی بنیاد ایمان ہے۔ اگر دنیا میں کوئی اضافی بنیاد ایمان ہے۔ اگر دنیا میں کوئی اضافی بنیاد ایمان ہیں۔ ایمان ہیں ہو کہ بنیاد کھی ایمان ہے۔ اگر دنیا میں کوئی اضافی افراد و میں کہ بنیاد کھی ایمان ہے۔ اگر دنیا میں کوئی اضافی بنیاد ایمان ہے۔ اگر دنیا میں کوئی افراد و میان نظام کی بنیاد کھی ایمان ہے۔ اگر دنیا میں کوئی ایمان ہے۔

اب میں بات کو سمجھانے کے لیے تعبیر کا ایک اور انداز آپ کے سامنے لا رہا ہوں۔ دیکھئے قانونی اسلام اور قانونی ایمان ایک ہی چیز ہے۔ای طرح حقیقی اسلام اور

ور اربعین نؤوی کرده وی 63 کرده کرد فطابات جمع کسی حقیقی ایمان بھی ایک ہی چیز ہے۔ قانونی اسلام کلمۂ شہادت پر بنی ہےاوراس کوہم قانونی ایمان بھی کہتے ہیں۔حقیقی اسلام توبیہ ہے کہ ہمہ تن ہمہوجوہ اللہ کا بندہ بن جانا۔ بیاسلام جہاں نقطہ آ غاز(starting point) ہے وہاں آ خری درجہ (final stage) بھی یہی ہے۔حضرت ابراہیم اور حضرت اساعیل پیلا جب خانہ کعبہ کی بنیادیں اٹھارہے تھے تو یہ حفزت ابراہیم ؑ کے بڑھایے کا زمانہ تھا' ان کی سو برس کی عمر تھی اور حضرت اساعیل طایکا تیرہ برس کے تھے۔ اُس وقت دونوں باپ بیٹا اللہ تعالیٰ سے دعا کرر ہے عَے: ﴿ رَبُّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِنْ ذُرِّيَّتِنَآ أُمَّةً مُّسْلِمَةً لَّكَ ۗ ﴾ (البقرة:١٢٨) ''اےاللہ! ہمیں (باپ بیٹا دونوں کو) اپنا فرماں بردار (اپنامسلمان) بنائے رکھاور ہاری اولا دمیں ہے بھی ایک اپنی فرماں بردار (مسلمان ) اُمّت بریا کرنا!'' تو دیکھئے اتنے اونچے مقام پر پہنچ کر بھی وہ اپنے لیے بیدعا کررہے ہیں کہا ہے اللہ ہمیں مسلمان بنائے رکھ! للبذاید نہ سجھے کہ اسلام کوئی حقیر شے ہے معاذ اللہ باں قانونی اسلام کا صرف کلمهٔ شهادت پر دار و مدار ہے۔ اس میں ایمان و یقین کا کوئی ریفرنس نہیں ہے۔جبکہ حقیقی اسلام یہ ہے کہا ہے آپ کواللہ تعالیٰ کے حوالے کر دینا' سرتشلیم ٹم کر دینا' پوری زندگی کواللہ تعالیٰ کے احکام کے تابع کر دینا۔میں عرض کر چکا ہوں کہ قانونی اسلام اور قانونی ایمان ایک ہی شے ہے۔سورۃ النساء کی آیت ۹۴ ہم پڑھ کیے ہیں کہ جو خص تمہارے سامنے اپنے آپ کومسلمان کی حیثیت سے پیش کررہاہے تو تم اسے بیہ نہیں کہہ سکتے: ﴿ لَمُنْتَ مُؤْمِنًا ﴾ ''تم مؤمن نہیں ہو''۔ یہاں ایمان کا لفظ کس لیے آ ر ہاہے؟ بیددراصل قانونی ایمان ہے جو قانونی اسلام کے مترادف ہے۔اور حقیقی ایمان کیا ہے؟ وہ ہے دل میں یقین کا پیدا ہونا۔ایمان کے لفظی معنی ہیں تصدیق کرنا۔ایمان ك بعد 'ب' يا 'ل "كاصله آتا ب 'آمن به "يا 'آمن كه "مقدم الذكرانداز ي ایک قلبی تقیدین کیفین والی تقیدین مراد ہوتی ہے جبکہ مؤخر الذکر انداز میں محض سَرسَری تھىدىق ہوتى ہے كہ كى نے آكرآپ كوكوئى خبر دى اور آپ نے اس كى نفى نہيں كى -اس ليه ايمان كى تفصيل مين آمَنْتُ بِاللهِ وَمَلاَئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ ....الخ ك الفاظ

ور اربعین نَوَوی کم محد می و 64 محد می خطابات جمعہ کھی ''ب'' کے ساتھ آتے ہیں۔ای طرح سورۃ البقرۃ میں الفاظ آئے ہیں:﴿ لَيْسَ الْبِرَّ آنُ تُوَلُّوا وُجُوْهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ اْمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْأُخِرِ وَالْمَكْنِكَةِ وَالْكِتَٰبِ وَالنَّبِيِّنَ ﴾ (آيت ٧٤١) '' نيكى بس يهن بيس كرتم ا پنا رُخُ مشرقَ اورمغرب کی طرف بھیرلو' بلکہ نیکی ( کا کمال) تو یہ ہے کہ کوئی شخص اللہ' رو زِ قيامت وشتول كتاب اورتمام نبيول يرايمان لائ "راور: ﴿ أَمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنُولَ اِلَيْهِ مِنْ رَّبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ ﴾ (البقرة:٢٨٥) '' يه رسول (مَثَاثَيْنِمُ) اور مؤمنين ایمان لائے اُس (کتاب) پر جواُ تاری گئی اُس کی طرف اُس کے ربّ کی طرف ہے۔'' جب دل میں ایمان ہوتا ہے توعمل میں اس کا ظہور ہوتا ہے۔ جب ایمان دل کی گہرائیوں میں جاگزیں اور راسخ ہوجائے تو پھر کیسے ممکن ہے کہ اللہ تعالیٰ کے حکم کی خلاف ورزی ہواللہ تعالیٰ کے کسی فرمان ہے سرتانی کی جائے! دراصل جب اسلام اورایمان کی اصطلاحات کو گڈیڈ کر دیا جاتا ہے تو بھرمغالطے پیدا ہو جاتے ہیں۔سورۃ النساءاور سورة المائدة ميں دوايمانوں كا ذكر مور ہاہۓ قانونی ايمان اور حقیقی ايمان \_سورة النساء مين ارشاد ٢: ﴿ يَا يَتُهَا الَّذِيْنَ امَنُوْ الْمِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِي نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِتَٰبِ الَّذِيْ أَنُولَ مِنْ قَبُلُ ﴾ (آيت١٣١)''اكايان والو! ايمان لا وَ الله پراوراُس کے رسول پراوراس کتاب پر جواُس نے اپنے رسول پر نازل کی' اوراس کتاب پر جو کہ پہلے نازل کی تھی''۔اب یہاں کہا جار ہاہے کداے ایمان والو! ایمان لاؤ۔توبید دوایمان ہوگئے ۔مرادیہ ہے کہ قانونی ایمان تو تمہیں حاصل ہو چکا ہے تم نے كلمة شهادت يرُّها عَمَّ ن اقراركيا: آمَنْتُ بِاللهِ كَمَا هُوَ بِأَسْمَانِهِ وَصِفَاتِهِ وَقَبِلْتُ جَمِيْعَ أَخْكَامِهِ إِقْرَارٌ بِاللِّسَانِ وَتَصْدِيْقٌ بِالْقَلْبِ للهذاتم قانوني مؤمن توجو كَنَ اب حقیقی ایمان لاؤ۔ یہی معاملہ سورۃ المائدۃ کی آیت ۹۳ کا ہے۔اس کا پس منظریہ ہے که جب حرمتِ شراب کا آخری حکم آیا تو صحابه کرام جنگیم میں ایک تشویش بیدا ہوگئ که جب شراب کی حرمت کے بارے میں قرآن مجید میں اشارات وارد ہورہ تھے تو کاش ہم اُسی وفت اس کوچھوڑ دیتے 'لیکن اب تو ہمیں شراب پیتے بچاس بچاس برس ہو گئے

و اربعین نووی کی می دو 65 کی در خطابات جمد کمی

میں اب تو شراب ہمارے جسم کے ایک ایک خلیے کے اندر بھنج چکی ہوگی ہمارا تو اَب وجود ہی خاب کہ نہیں اس تھم ہی نجس ہو چکا ہے نہیں گیا کہ نہیں اس تھم قطعی کے آنے سے پہلے جوتم نے کھایا پیاہے اس پر کوئی مؤاخذ ہنہیں ہے۔ فرمایا:

﴿ لَيْسَ عَلَى الَّذِيْنَ الْمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ مُحَنَاحٌ فِيْمَا طَعِمُوٓ ا إِذَا مَا اتَّقُوْا وَالْمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ ثُمَّ اتَّقُوْا وَالْمَنُوا ثُمَّ اتَّقُوْا وَالْمَنُوا ثُمَّ اتَّقُوْا وَآخُسَنُوا ثُمَّ اللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِيْنَ ﴿ ﴾ (المائدة)

''جولوگ ایمان لائے اورانہوں نے نیک اعمال کیے انہوں نے پہلے جو کچھ کھا یا بیااس پر کوئی گرفت نہ ہوگی جبکہ اُن کا طرزِعمل میہ رہا ہو کہ انہوں نے تقویٰ کی روش اختیار کی اور ایمان لائے 'اورعمل صالح کیے' بھر مزید تقویٰ کا اضافہ کیا اور ایمان لائے 'بھر مزید تقویٰ اختیار کیا اور احمان کی روش اختیار کیا۔ اور اللہ محسنین سے محبت رکھتا ہے۔''

## اسى طرح سورة القنف مين فرمايا كيا:

﴿ لِنَا يُنْهَا الَّذِيْنَ اٰمَنُوا هَلْ اَدُلَّكُمْ عَلَى تِجَارَةٍ تُنْجِيْكُمْ مِّنْ عَذَابِ الِيْمِ ﴿ لَيُم تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَتُجَاهِدُونَ فِى سَبِيْلِ اللهِ بِآمُوالِكُمْ وَاَنْفُسِكُمْ \* فَلْمُونَ ﴿ كَانَتُهُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ ﴾

''اےایمان والو! کیا میں تہمیں بتاؤں وہ تجارت جو تمہیں در دناک عذاب سے چھٹکارا دلا دے؟ ایمان لا وَاللّٰہ پراوراس کے رسول پراور جہاد کرواللّٰہ کی راہ میں اپنے مالوں اوراپنی جانوں کے ساتھ۔ یہی تمہارے لیے بہتر ہے اگرتم جانتے ہو''

تو جان لیجے کہ پہلا ایمان' قانونی ایمان' اور دوسرا ایمان' حقیقی ایمان' ہے۔
اوراس پربھی بسنہیں' بلکہ سورۃ المائدۃ کی متذکرہ بالا آیت میں تواس کے بعد تیسری
منزل''احیان' کا ذکر ہے۔ آیت کے اختامی الفاظ پھر پڑھ لیجے:﴿وَاللّٰهُ یُحِبُّ
الْمُحُسِنِیْنَ ﴿ ﴾ ''اور الله تعالی کی اصل محبت تو محسنین سے ہے' ۔ یہ ہیں وہ تین
درج:اسلام' ایمان اوراحیان ۔

سورة الحجرات ميں اسلام اورا يمان كو دوعلىجد ه علىجده اصطلاحات ميں بيان كيا گيا \_ چنانچه قانونی ایمان کو'' اسلام'' کہا گیا اور حقیقی ایمان کو'' ایمان'۔ اگر کوئی اس اصطلاحی فرق کواچھی طرح سمجھ کراور پیش نظرر کھ کرقر آن مجید کا مطالعہ کرے گا تو کہیں ٹھوکرنہیں كَمَا حَدًا لِذِهِ مَا يَا: ﴿ قَالَتِ الْاَعْرَابُ أَمَنَّا ۚ قُلُ لَّهُ تُؤْمِنُوا وَلَكِنُ قُولُوٓ ا اَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَدُخُلِ الْإِيْمَانُ فِنِي قُلُوْ بِكُمْ ﴾ (آيت ١٣)'' په بذودعويٰ کررے ہیں کہ ہم ايمان لے آئے۔(اے نی مُنَافِیْزُم!)ان سے کہددیجیتم ہرگز ایمان نہیں لائے ہو(اس مغالطے میں نەر بهنا)' بلكه يوں كہوكہ ہم اسلام لے آئے ہيں' اور ابھی تک ايمان تمہارے دلوں ميں داخل نہیں ہوا'' ۔ یعنی ایمان تو وہ ہوگا جب وہ تمہار ہے دلوں میں راسخ ہوجائے گا۔ ابھی تک بہ قانونی ایمان ہے جواسلام کے درجے کی شے ہے۔ قانونی ایمان کی بنیاد برتم مسلمان قرار یائے ہو۔ آ گے فرمایا:﴿وَإِنْ تُطِیْعُوا اللّٰہَ وَرَسُوْلَهُ لَا یَلِیْکُمْ مِّنْ أَغْمَالِكُمْ شَيْئًا ﴾ ''اور اگرتم الله اور اس كے رسول كى اطاعت كرتے رہوتو الله تمہارے اعمال میں سے ہرگز کچھ کم نہیں کرے گا''۔ یہ ایک عجیب بات سامنے آ رہی ہے کہ ان کے ایمان کی نفی مطلق ہے: ﴿ لَمْ مُؤْمِنُوْ ا﴾ ''تم ہرگز ایمان نہیں لائے ہو'۔ اور:﴿ وَلَمَّا يَدُخُلِ الْإِيْمَانُ فِي قُلُوْ بِكُمْ ﴾ ''اورابھی تک ایمان تمہارے دلوں میں داخل نہیں ہوا'' ۔ لیکن یہاں انہیں مسلمان مانا جارہا ہے:﴿ وَلَكِنْ قُوْلُوٓ ا اَسْلَمُنَا ﴾ '' بلکہتم یوں کہو کہ ہم اسلام لے آئے ہیں''۔اورساتھ ہی ان کے اعمال کو قبول بھی کیا جار إ ہے: ﴿ وَإِنْ تُطِيْعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ لَا يَلِثُكُمْ مِّنْ اَعْمَالِكُمْ شَيْئًا ۗ ﴾ ' اور اگرتم الله اوراس کے رسول کی اطاعت کرتے رہوتو اللہ تمہارے اعمال میں سے ہرگز کچھ کم نہیں کرے گا''۔اکثر لوگوں کو اس میں دھو کہ ہوا ہے کہ یہاں جن کا ذکر ہور ہا ہے وہ منافق ہیں۔ میں کہتا ہوں ایسا ہر گزنہیں ہے منافق کا تو کوئی عمل قبول ہی نہیں کلہذا ہے منافق نہیں ہیں ٔ بیان کامحض اسلام ہے جو بغیرا بمان کے ہے۔

اس بات کوامام ابن تیمیہ نے اپنی کتاب''الایمان'' کے اندر بہت خوبصورتی کے ساتھ بیان کیا ہے کہ ایمان کے بغیر بھی اسلام ہوسکتا ہے۔ جوشخص ابھی ایمان لایا ہے تو

ظاہر بات ہے کہ وہ مسلمان تو ہوگیا ہے' اب ایمان اس کے دل میں کب رائخ ہوگا ہے دوسری بات ہے۔ جیسے ہمارا معاملہ ہے کہ ہم پیدا ہوئے تو ہمیں دا ہے کان میں اذان منا دی گئی' با کمیں میں اقامت پڑھی گئی۔ ہم دواڑھائی سال کے ہوئے تو اپنے مال باپ کونماز پڑھتے دکھے کران کے ساتھ ہم بھی تجدے کرنے لگ گئے۔ پھر پانچ سات برس کے ہوئے تو نماز شروع کر دی۔ اس طرح اسلام تو پیدائشی طور پر حاصل ہوگیا' برس کے ہوئے تو نماز شروع کر دی۔ اس طرح اسلام تو پیدائشی طور پر حاصل ہوگیا' لیکن ایمان اگر آئے گا تو آئے آئے آئے گا۔ اللہ تعالیٰ ہمیں اُن خوش نصیبوں میں شامل فر مائے جنہیں ایمان کی دولت حاصل ہے۔ لہٰذا اسلام اور ایمان کے اندر بیفر قل لازم ہے۔

یمی معاملہ ان بدّوؤں کا تھاجن ہے کہاجار ہاہے کہتم ایمان نہیں لائے۔ بیوہ لوگ ہیں جورسول الله مُناشِطُ کی حیات طیبہ کے آخری وَور میں فنخ کمہ کے بعد کمکہ پچھ غزوہ تبوک کے بھی بعدا بمان لائے ۔اس کے بعد سورۃ التوبہ کی پہلی چھآیات نازل ہوئیں کہ اب مشرکین کے ساتھ اہلِ ایمان کا کوئی معاہدہ نہیں ہے' سار ہےمعاہدے ختم ہیں' اب چارمینے کی مہلت ہے کہ شرکین عرب میں سے جوکوئی ایمان نہیں لائے گا توقل کردیا جائے گا۔ سورة التوبة كى يہ پہلى چھ آيات قرآن مجيد كى سخت ترين آيات ہيں۔ سورة التوبة کے شروع میں آیت بسم اللہ نہیں ہے جس کی ایک تا ویل یہی کی گئی ہے کہ بیسورت تلوار ہاتھ میں لے کرنازل ہوئی ہے۔ آیت بسم اللہ میں تو اللہ تعالیٰ کے اسائے گرامی الرحمٰن اور الرحيم شامل ہيں جبکہ يہاں تواللہ تعالی كی شانِ رحمانيت كانہيں بلکہ اُس کے جلال كاظہور ہو ر ہا ہے چنانچہ یہاں آیت بسم الله نہیں ہے۔ یہاں اعلان کیا جار ہا ہے کہ مشرکینِ عرب میں سے جوایمان نہ لایا تو اسے اب قل کر دیا جائے۔ اس لیے کہ رسول الله مُنْ اللَّهُ عُلَيْمًا کی اصل بعثت بنی اساعیل یعنی اہل عرب کے لیے تھی اور بیاللہ تعالیٰ کا قاعدہ اور قانون رہاہے کہ جس قوم کی طرف معین طور پررسول بھیج دیا جاتا تھاوہ اگرایمان نہ لاتی تھی تو بربا دکر دی جاتی تھی ٔ ختم کر دی جاتی تھی۔ چنانچ قوم ِنوح ہلاک کی گئ قومِ ہود ہلاک کی گئ تومِ صالح ہلاک کی گئی' قوم شعیب ہلاک کی گئی' سدوم و عامورہ کی بستیاں تباہ کی گئیں' آ لِ فَرعون

و (اربعین نُووی کی می در ایل اس اس اس اس سے سے اور ان پر آپ کے ذریعے سے اتمام جمت ہو چکا تھا البندااس اسول کے تحت مکم نازل ہوا کہ اب اگر وہ ایمان نہیں الاتے تو ان کو تہ تی کر دیا جائے گا۔ اس جیلنے کے بعد پچھلوگ تو ایسے نکلے جوابمان نہیں لائے اور جان بچانے کے اس جیلنے کے بعد پچھلوگ تو ایسے نکلے جوابمان نہیں لائے اور جان بچانے کے لیے انہوں نے عرب سے ہجرت کر لی جبکہ اکثریت نے اسلام قبول کر لیا۔ اب اُس وقت جنہوں نے اسلام قبول کیا ان میں یقینا ایسے بھی ہوں گے جنہوں نے طوص دل سے اسلام قبول کیا ہوگا۔ لیکن ان میں یقینا ایسے بھی ہوں گے جنہوں نے خلوص دل سے اسلام قبول کیا ہوگا۔ لیکن ان میں سے پچھا ایسے بھی ہوں گے جنہوں نے منافقت سے اسلام قبول کیا ہوگا۔ لیکن ان میں سے پچھا ایسے بھی ہوں گے جنہوں نے کھورک کی موقع دیکھیں گے تو سر اٹھا کی گوشش کریں گے۔ اور بعد میں ایسا ہوا بھی۔ اور پچھلوگ ایسے بھی ہوں گے جن کا معاملہ بین بئین ہو نیعنی نہوان کے دل میں بد نیتی تھی کہ انہیں منافق کہا جائے اور نہ دل میں واقعی ایمان آ یا تھا کہ مؤمن قرار دیے جا کیں 'یعنی نہو مؤمن ہیں اور جائے اور نہ دل میں واقعی ایمان آ یا تھا کہ مؤمن قرار دیے جا کیں' یعنی نہو مؤمن ہیں اور جائے اور نہ دل میں واقعی ایمان آ یا تھا کہ مؤمن قرار دیے جا کیں' یعنی نہو مؤمن ہیں اور خدمنا فین' بلکہ ایک درمیانی معاملہ ہے کہ بغیر ایمان کے اسلام ہے۔

اب سوچئے کہ اِس وقت اُمْتِ مسلمہ کی عظیم اکثریت کی اصل گراہی کیا ہے؟ یہ کہ اوگ قانونی اسلام اور حقیقی اسلام یا حقیقی ایمان کو ایک سمجھ بیٹے ہیں کہ جب ہم مسلمان ہونا اور شے ہے مؤمن ہونا اور شے ہے مؤمن ہونا اور شے ہے۔ رحم '' زعشق تا بہ صبوری ہزار فرسنگ است!''ہم چونکہ قانو نا مسلمان ہیں اور شے ہے۔ رحم '' زعشق تا بہ صبوری ہزار فرسنگ است!''ہم چونکہ قانو نا مسلمان ہیں لہٰذا مغالطہ ہوگیا ہے کہ ہم مؤمن ہیں۔ ہماری ساری بے ملی اور برعملی کا سبب یہی مغالطہ ہے اور اس پر ہمیں تثویش اس لیے نہیں ہوتی کہ ہم اس زعم میں ہیں کہ ہم بہر حال کلمہ گو ہیں مسلمان ہیں اور جب ہم مسلمان ہیں تواللہ تعالی نے قرآن مجید میں اہلِ ایمان کے ساتھ جو دو عدے کیے ہیں وہ ہمارے ساتھ پورے ہوں گے۔ بیاصل مغالطہ ہے جس کا ہم شکار ہیں۔ قانونی اسلام کا تعلق حقیق ایمان کے ساتھ جوڑ دینا غلط ہے۔ قانونی اسلام کا تعلق حقیق ایمان کے ساتھ جوڑ دینا غلط ہے۔ قانونی اسلام کا تعلق حقیق ایمان کے ساتھ نہیں۔ اِس وقت اُمت کی گراہی کا اصل سبب یہی ہے کہ قانونی اسلام کو یا قانونی ایمان کو حقیق ایمان کو ساتھ کو تونی ایمان کو حقیق ایمان کے ساتھ نونی اسلام کو یا قانونی ایمان کو حقیق ایمان کو حقیق ایمان کے ساتھ نونی ایمان کو حقیق ایمان کو حقیق ایمان کو یا قانونی ایمان کو یا قانونی ایمان کو یا قانونی ایمان کو حقیق ایمان کو حقیق ایمان کو یا قانونی ایمان کو یا قانونی ایمان کو حقیق ایمان کو یا قانونی ایمان کو یا قانونی ایمان کو حقیق ایمان کو حقیق ایمان کو یا قانونی ایمان کو یا قانونی ایمان کو یا قانونی ایمان کو حقیق کے مقانونی اسلام کو یا قانونی ایمان کو چوند کو حقیق کیمان کو حقیق کو حقیق کو حقیق کو حقیق کے حقیق کو حقیق کیمان کو حقیق کیمان کو حقیق کو

و اربعین نَوَوی کی محدد (69 محدد خطابات جمع کی

اسلام یا حقیقی ایمان سمجھ لیا گیا ہے۔ حالانکہ قرآن مجید میں اہلِ ایمان کے ساتھ جو وعدے بھی ہیں وہ حقیقی مؤمنین کے ساتھ ہیں۔

اس حقیقی ایمان کے اثرات وثمرات اور آثار قرآن حکیم میں مختلف مقامات پر بیان کے بیں۔ ان میں سے سب سے جامع مقام سورۃ الحجرات کی آخری آیات ہیں۔ منذکرہ بالا آیت سے اگلی آیت میں ایمانِ حقیقی کی نہایت جامع تعریف بیان کی گئے ہے:

﴿ إِنَّهَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِیْنَ أَمَنُواْ بِاللّٰهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ یَرْتَا بُواْ وَجَاهَدُواْ

بِالْمُوَ الِهِمْ وَ اَنْفُسِهِمْ فِيْ سَبِيْلِ اللَّهِ \* أُولَٰئِكَ هُمُ الصَّدِقُوْنَ ﴿ ﴾
''مؤمن تو صرف وہ ہیں جوایمان لائے الله پراوراس کے رسول پر' پھرشک میں
ہرگزنہیں پڑئے اورانہوں نے جہاد کیا اپنے مالوں اورا پی جانوں کے ساتھ الله

بر کی راہ میں \_صرف بہی لوگ (اپنے دعوائے ایمان میں ) سپچے ہیں۔'' سستر سب سے سال منسال اور الفتان کھنا جارتا ہوا سے ہواں سرال ایس

اب میں آپ کے سامنے ایک اجمالی سانقشہ رکھنا چاہتا ہوں۔ ہمارے ہاں اس ضمن میں بہت زیادہ کلامی بحثیں ہوئی ہیں' بحث وشحیص پر بہت زورر ہاہے' منطق کا استعال کرنا' بال کی کھال اتارنا' بیرسارا کام ہی ہمارے باں ہوا ہے۔ایمان کے لیے اقراز بالليان' تصديق بالقلب اورعمل صالح' بيتين چيزيں لا زم وملزوم بيں يانہيں' اس سوال پر بردی بحثیں' بڑے مباحثے' بڑے مناظرے اور بڑے علمی معرکے ہوئے ہیں اور مختلف نقطہ ہائے نظر کے حامل بڑے عجیب عجیب گروہ سامنے آئے ہیں۔ان میں سے ا كي فرقه "كرامية" كا تفارا كرچه اس نام سے اب كوئى فرقد ہمارے ہاں نہيں ہے مگر ہماراعمل انہی سے ملتا جلتا ہے۔ان کا موقف بیتھا کمحض اقرارٌ باللسان سے نجات ہوجائے گی' کوئی اچھاعمل کر لیا تب بھی ٹھیک ہے اور اگر نہیں کیا تو پھر بھی کوئی بات نہیں ۔ان کا بیموقف ایک حدیثِ نبوگ پرمبنی تھا۔اگر کوئی پورے مجموعۂ احادیث کو سامنے رکھنے کی بجائے صرف ایک حدیث لے لے تو پھراتنی بڑی ٹھوکر کھانے کا امکان ضرور رہتا ہے۔ بخاری شریف میں حضرت ابوذ ر ڈاٹٹنڈ سے مروی حدیث ہے کہ رسول اللهُ مَا لَا لَهُ مُنَا اللَّهُ مُنْ عَالِمَ عَلَى عَبْدٍ قَالَ لَا اللَّهَ اللَّهُ ثُمَّ مَاتَ عَلَى ذَٰلِكَ اللَّه

و اربعین نووی کرد حود او کی کو کو کی کو کا الدالا الله کیرای پراس کی موت کو کا الجنته کا الْجَنته کا الْجَنته کا الله الا الله کیرای پراس کی موت واقع ہوجائے کر دور ہے کہ وہ جنت میں داخل ہوگائے حضرت ابوذر رفر ماتے ہیں کہ میں نے عرض کیا: وَانْ زَنی وَانْ سَرَقَ ؟''جا ہے اس شخص نے زنا کیا ہوا ور جا ہے چوری کی ہو (تب بھی) ؟'' آپ نے فر مایا: ((وَانْ زَنی وَانْ سَرَقَ ؟))'' ہاں جا ہے اُس نے زنا کیا ہوا ور کا ہو گائے وَانْ سَرَق ؟ کیا ہو جا ہے اس نے زنا کیا ہو اور جا ہے چوری کی ہو؟'' آپ مَن اَئے ہے گھر فر مایا: ((وَانْ سَرَق ؟) '' ہاں جا ہے جوری کی ہو؟'' آپ مَن اَئے ہے گھر فر مایا: ((وَانْ سَرَق ؟)) '' ہاں جا ہے ہوری کی ہو' حضرت ابوذر ہے نا کیا ہو جا ہے چوری کی ہو' حضرت ابوذر ہے نا کیا ہو اور جا ہے اُس نے زنا کیا ہو جا ہے ہوری کی ہو' خضرت ابوذر ہے نا کیا ہوا ور جا ہے اس نے زنا کیا ہوا ور جا ہے جوری کی ہو' ' آپ نے کھر فر مایا: ((وَانْ ذَنی وَانْ سَرَق ' عَلَی دَغُم اَنْفِ اَبیْ وَرِنْ سَرَق ' کیا ہوا ور اُن سَرَق ' عَلَی دَغُم اَنْفِ اَبیْ وَرِنْ سَرَق ' عَلَی دَغُم اَنْفِ اَبیْ

ذَرِّ))'' چاہے اس نے زنا کیا اور چاہے اس نے چوری کی ہو ( تب بھی وہ جنت میں

داخل ہوجائے گا)' چاہےا بوذ رکویہ پسند ہو یا نہ ہو'۔ اب پورے مجموعہُ احادیث کوجھوڑ

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب اللباس باب ثياب البيض وصحيح مسلم كتاب الايمان باب من مات لا يشرك بالله شيئا دخل الجنة

دوں۔ اِس موقع پر درباریوں میں سے ایک باعز بہت شخص جو ابھی تک اپنا ایمان چھپائے ہوئے ہوئے سے کھڑے ہوئے اورانہوں نے ایسی دھوال دارتقریر کی جو بلاغت و فصاحت کا ایک اعلیٰ ترین نمونہ ہے۔ قرآن مجید میں کسی رسول اور نبی کی تقریر بھی اتن مفصل نقل نہیں ہوئی ہے جتنی اس' در جُل مُوْمِنٌ مِّنْ اللّٰ فِوْعَوْنَ '' کی تقریر نقل ہوئی ہے۔ انہوں نے حاضرین کے سامنے ایسا سال با ندھا کہ فرعون کو بس کر نا پڑی اور اس نے کہا: ﴿ مَا اَدِی کُمْ اِلاَّ سَینِیْلُ الرَّشَادِ ﴿ ﴾ (المؤمن ) نیس تو تم لوگوں کو وہی رائے دے رہا ہوں جو مجھے مناسب نظر آتی ہے اور میں اس راستے کی طرف تبہاری را ہنمائی کرتا ہوں جو مجھے مناسب نظر آتی ہے اور میں اس راستے کی طرف تبہاری را ہنمائی کرتا ہوں جو مجھے مناسب نظر آتی ہے اور میں اس واقعہ سے پہلے اس حالت میں وفات ہوجاتی تو انہیں کیے مسلمان مانا جاتا الیکن بیا لیک امکانی صورت ہے جو میں نے آپ کے سامنے رکھ دی۔

<sup>(</sup>۱) صحيح البخارى كتاب العلم باب من خص بالعلم قومًا دون قوم كراهية ان لا يفهموا\_ وصحيح مسلم كتاب الايمان باب الدليل على ان من مات على التوحيد دخل الجنة قطعًا\_

## اسلام' ایمان اوراحسان(۳)

۲۲ جون ۷۰۰۷ء کا خطاب جمعه

نطبهٔ مسنونه کے بعد:

أَعُوُذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيطٰنِ الرَّجِيمِ \_\_\_ بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيمِ

وَالْعَصْرِةِ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِيْ خُسْرِةً إِلَّا الَّذِيْنَ الْمَنُوْا وَعَمِلُوا الصَّلِحٰتِ وَتَوَاصُوْا بِالْحَقِّةِ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِةَ (العصر)

قَالَتِ الْاَعْرَابُ أَمَنَا ﴿ قُلْ لَمْ تُؤْمِنُواْ وَلَكِنَ قُوْلُواْ اَسُلَهُنَا وَلَتَا يَدُخُلِ الْدِيْمَانُ فِي قُلُواً اللهُ وَرَسُولَهُ لَا يَلِثَكُمْ مِّنَ اَعْمَالِكُمْ اللهُ وَرَسُولَهُ لَا يَلِثَكُمْ مِّنَ اَعْمَالِكُمْ اللهُ عَنْوُرُ وَعِيْمٌ ﴿ وَالنَّحُرُتِ )

و اربعین نَوَوی کی محد می (73 محد می فطابات جمع کمی

ہے کیچیلی نشست میں یہ دونوں احادیث تفصیل سے بیان ہوچکی ہیں۔اب ظاہر بات ہے کہ ہم صرف ایک حدیث سے پورا شنباط نہیں کر سکتے ' بلکہ باقی سینکڑوں احادیث بھی پیش نظرر کھنی ہوں گی جن میں ایمان کے ساتھ عملِ صالح کو بھی نجات کے لیے لازم قرار دیا گیا ہے۔ آغازِ خطاب میں سورۃ العصر کی تلاوت کی گئی۔اس کا ترجمہ ہے:

''زمانے کی قتم! یقینا انسان خسارے میں ہے۔ سوائے اُن لوگوں کے جو ایمان لائے اور انہوں نے نیک عمل کیے اور آپس میں حق بات کی تاکید کی اور ایک دوسرے کو صبر کی تلقین کی۔''

اس اعتبار سے صرف اس ایک حدیث کی بنیاد پر کوئی موقف قائم کر لینا غلط ہے۔ اس ایک حدیث سے استدلال کر لینے سے تو تصدیق بالقلب اور اعمال صالحہ تو کیا ایمان بالرسالت بھی ٹابت نہیں ہوتا۔ اس لیے کہ اس میں تو رسول اللّٰهُ فَالِیْمُ اللّٰهُ عَلَیْمُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَیْمُ اللّٰهُ عَلَیْمُ اللّٰهُ عَلَیْمُ اللّٰهُ عَلَیْمُ مِن اللّٰهُ عَلَیْمُ اللّٰهُ عَلَیْمُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَیْمُ اللّٰهُ عَلَیْمُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰمُ الللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللللّٰمُ اللّٰهُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ الللّٰمُ الللّٰمُ الللّٰمُ الللّٰمُ اللللّٰمُ الللّٰمُ اللللّٰمُ الللّٰمُ اللللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِ الللّٰمِ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰ

((مَا مِنْ عَبُدٍ قَالَ لَا إِلٰهَ إِلَّا اللهُ ثُمَّ مَاتَ عَلَى ذَلِكَ إِلَّا دَخَلَ الْجَنَّةَ))

"كُونَى تَحْصُ اليانبين ہے جو كہے لا إِللهَ إِلَّا اللهُ ' پھراسى پرأس كى موت واقع ما " "

ہوجائے' گریہ کہ وہ جنت میں داخل ہوگا۔'' موجائے' گریہ کہ وہ جنت میں داخل ہوگا۔'' میں میں میں میں میں میں اقرار دور العین ہوجہ

اب یہاں تو صرف تو حید ہے ٔ رسالت کا اقرار بھی نہیں اور باقی ایمانیات بعنی آخرت ٔ ملاککہ 'کتابوں اور انبیاء ﷺ پر ایمان بھی سرے سے زیر بحث نہیں آئے۔اس لیے اس ایک حدیث ہی کو اپنی گفتگو اور نتائج کا مبنیٰ یا مدار بنا لینا غلط ہے۔ البتہ حضرت انس ڈاٹٹی سے جو حدیث نبوی مروی ہے اس میں رسالت کا اقرار بھی ہے اور اس کے الفاظ میں ہمہ گیریت بھی ہے۔رسول الله مُنافِی اللہ عنے حضرت معافی ڈاٹٹی سے فرمایا:

((مَا مِنْ اَحَدٍ يَشْهَدُ اَنْ لَا اِلْهَ اِللَّهِ اللَّهُ وَاَنَّ مُحَمَّدًا رَسُوْلُ اللَّهِ صِدْقًا مِنْ قَلْبِهِ اِلَّا حَرَّمَهُ اللَّهُ عَلَى النَّارِ))

'' جو صحص بھی اپنے دل کی گہراً کی اور صدافت سے بیاگواہی دے کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں اور محمد (مَثَلَّ ثَلِیْتُمَ ) اللہ کے رسول ہیں تو اللہ تعالیٰ اس پر جہنم کی آ گ کوحرام کردے گا۔''

اس حدیث میں ایک تو رسالت کا اقرار بھی ہے اور دوسرے''صِدُقًا مِنْ قَلْبِهِ'' کے

و (اربعین نفوی کی می در ۱۹ می در خطابات جمعه که الفاظ میں تو معانی کا ایک جہان پوشیدہ ہے گویا ایک قیامت مضمر ہے۔اس لیے کہ کوئی شخص اگر سے دل سے کوئی بات زبان سے نکالے گا توعمل بھی تو اُس کے مطابق کرے گا۔اگراللہ تعالی کو' صِدْفًا مِنْ قَلْبِهِ'' (سے دل سے) مانے گا تو اس کے احکام پر بھی تو طے گا۔اگراللہ تعالی کو' صِدْفًا مِنْ قَلْبِهِ'' (سے دل سے) مانے گا تو اس کے احکام پر بھی تو طے گا۔اگراللہ تعالی کو نے دل سے اور بخت اراد سے دل سے دل ہے داراد سے کہ مناللہ فائی کی سے ال

چلے گا۔ای طرح اگر سچے دل ہےاور پختہ اراد سے ساتھ حضرت محمد مَنَّ الْفِیْمُ کی رسالت کا قرار کرے گا تو آپ مَنَّ الْفِیْمُ کی ہیروی بھی تو کرے گا۔البتہ صرف حضرت ابوذر رڈالٹیٰۂ سے مروی حدیث ہمارےا ستدلال کی بنیا زنہیں بن سکتی۔

دوسراطقه 'اشاعره' کا ہے جن کے نزدیک ایمان اور نجات کے لیے زبان سے اقرار لازم نہیں ہے 'صرف دل کی گواہی کافی ہے۔ اس شمن میں میں نے آلِ فرعون کے مؤمن کی مثال دی تھی جن کے بارے میں قرآن میں آیا ہے: ﴿ یَکُیُمُ اِیْمَانَدُ ﴾ مؤمن کی مثال دی تھی جن کے بارے میں قرآن میں آیا ہے: ﴿ یَکُیُمُ اِیْمَانَدُ ﴾ (المورمن ۲۸)' وہ (ایک خاص وقت تک) اپنے ایمان کو چھپائے ہوئے ہے' لیکن جب وقت کے فرعون نے در بار میں قرار داد (resolution) پیش کی: ﴿ ذَرُونِیٰ آفُتُلُ مُوسِلی ﴾ (المورمن ۲۲) '' مجھے اب اجازت دوموی (علینیا) کوئل کرنے کی' تو اُس وقت مؤمن آلِ فرعون نے کہ رہوں کے سامنے اعلانِ جن کیا دور این مقتل اور مؤر تقریر سے ایساس با ندھا کہ فرعونِ وقت ہے بس ہوگیا۔ اس میں اور اپنی مقتل اور مؤر تقریر سے ایساس با ندھا کہ فرعونِ وقت ہے بس ہوگیا۔ اس میں اعران کو پیش نظر رکھے! ہوسکتا ہے کہ مؤمن آلِ فرعون نے بالعوم تو اپنی ایمان کو مطختا خفیہ رکھا ہولیکن حضرت موی علینیا کوراز دارانہ انداز میں بتا دیا ہواور انہیں اس پرگواہ بنالیا ہو! واللہ اعلم بالقواب!

اشاعرہ کے بعد ہمارے ہاں دو طبقے اور ہیں' یعنی مُر جمہ اور احناف (احناف سے مراد ہیں امام ابوحنیفہ ّاور اُن کے بیروکار)۔ ان میں سے مُر جمّه کے نزدیک ایمان ''اقرارٌ باللیان' اور' تقیدیق بالقلب' دونوں کے مجموعے کا نام ہے' جبکہ مُل کا ایمان اور نجات سے سرے سے کوئی تعلق نہیں۔ گویا بیا ہے عقیدے کے اعتبار سے کرامیہ کے اور نجاب ہیں۔ اور احناف جو پوری دنیا کے اندرایک بڑی تعداد میں موجود ہیں' اِن کا موقف بھی ہے کہ ایمان نام ہے تقید یق بالقلب اور اقرارٌ باللیان کا' اور' 'عمل' 'ایک

علیحدہ چیز ہے ایک الگ کیٹیگری ہے جس کا ایمان سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ ہیں دعلیحدہ ' کالفظ اس لیے استعال کررہا ہوں کہ ان کے نزدیک عمل کا تعلق ایمان سے تو نہیں ہے البتہ نجات کے ساتھ اس کا ایک تعلق ہے۔ اس بنیاد پر مُر جدُ اوراحناف کے موقف میں بڑا بنیادی فرق واقع ہوجا تا ہے۔ احناف کے نزدیک اگر کسی کے دل میں ایمان تھا اور اس نے دنیا میں زبان سے اس کا اقرار بھی کیا' اس محفل کے اعمال کا جب وزن کیا جائے گا اور اس کی نیکیوں کا پلڑا گناہوں سے بھاری نکلے گا تو ایسا شخص سیدھا جنت میں جائے گا۔ ایک اگر تھد ہی بھی تھی اور اقرار بھی تھا لیکن اعمال میں گناہوں کا پلڑا گناہوں سے بھاری ہوا تو وہ جہنم میں جائے گا' لیکن اپنے گناہوں کے بقدر سزایا کراپنے نیکیوں سے بھاری ہوا تو وہ جہنم میں جائے گا' لیکن اپنے گناہوں کے بقدر سزایا کراپنے ایمان کی بدولت جواس کے دل میں تھا' وہاں سے نکال لیا جائے گا اور جنت میں داخل کر ویا جائے گا۔ ان کے نزدیک عمل کا تعلق نجات سے تو ہے لیکن یہ ایمان کا حصہ نہیں ہے۔ ویا جائے گا۔ ان کے نزدیک عمل کا تعلق نجات سے تو ہے لیکن یہ ایمان کا حصہ نہیں ہے۔

ان کے علاوہ ہمارے ہاں چارگروہ ایسے ہیں جن کے نزدیک ایمان تین چیزوں "
''اقرار ٹاللمان' تصدیقٌ بالقلب اور عملِ صالح'' کا مجموعہ ہے۔ گویاان کے نزدیک عمل صالح بھی ایمان کا جزو ہے۔ ان میں سب سے نمایاں تو سیدالمحد ثین امام بخاریؒ ہیں' اور باقی اعمد بن ضبل ہُ ایک امام مالک' امام شافعی اور امام احمد بن ضبل ہُ ایک ہے۔ چنانچہ اعمہ اربعہ میں سے بھی تین اس رائے کے قائل ہیں کھلِ صالح ایمان کا جزو ہے۔

اس اعتبار سے دیگر گروہ معتزلہ شیعہ اورخوارج ہیں۔خوارج کہتے ہیں کہ گناہ کہیرہ سے انسان ایمان اور اسلام دونوں سے نکل جاتا ہے کہندا مرتد قرار یا تا ہے۔اب اس کا مال اور بیوی بچے مال غنیمت ہیں۔خوارج کے نفر پرتو اُمت کا اتفاق ہے کہ بیلوگ دائرہ اسلام سے خارج ہیں۔معتزلہ اور شیعہ ان کے آس پاس ہیں۔معتزلہ کے زدیک گناہ کہیرہ کی بنیاد پر ایک انسان ایمان سے بھی نکل جاتا ہے اور اسلام سے بھی کی فرنہیں ہوتا کہذا وہ مرتد شار نہیں ہوگا۔وہ مباح الذم اور مباح المال نہیں ہوگا۔اس حوالے سے ایک سوال پیدا ہوتا ہے کہ جب کوئی شخص ایمان سے بھی نکل گیا اور اسلام کے اسلام اور کفر کے در میان کوئی بفر (buffer)

زون تو ہے نہیں! کفراور اسلام کی سرحدیں تو ملی ہوئی ہیں۔ کوئی شخص یا تو إدھر ہے یا اُدھر۔ تو اس اعتبار سے معتزله کا موقف مبہم بھی ہے 'غیر معقول بھی ہے اور غیر منطق بھی۔ البیته شیعہ کہتے ہیں کہ ایساشخص پھر منافق ہے۔لیکن منافق بھی قانونی طور پر تو مسلمان ہوتا ہے۔تو گو بامعتزله اورا ہلِ تشتیع کا موقف ایک دوسرے کے بہت قریب ہے۔

اس شمن میں امام المحدّثین امام بخاریؒ اور ائمہ ُ ثلاثہ کا موقف یہ ہے کہ اگر چہ
ایمان اور عمل صالح لازم وملزوم ہیں اور عمل صالح ایمان کا جزو ہے کیکن گناہ کیرہ سے
کوئی شخص نہ ایمان سے نکلتا ہے اور نہ اسلام سے نکلتا ہے 'البنہ وقتی طور پر جبکہ دہ گناہ کررہا
ہوتا ہے 'ایمان اس کے دل سے نکل کر اس کے اُوپر منڈ لا تار ہتا ہے اور جب وہ گناہ سے
فارغ ہوتا ہے تو ایمان پھرواپس آ جا تا ہے۔

اب میں صرف اہل سنّت تک اپنی بات کومحد و در کھنا جا ہتا ہوں' اس لیے کہ مُرجئہ' معتز لہ' اشاعرہ اور کرامیہ تو اُب ہمارے ہاں موجو زنہیں ہیں' ان کے بارے میں بات کرنے کی ضرورت نہیں ۔ اہل تشیّع اگر چہموجود ہیں' لیکن ان کے بارے میں مَیں زیادہ بات نہیں کرنا جا ہتا۔

ہمارے ہاں اہل سنت کے دوہی طبقے ہیں کینی احناف اور اہلی حدیث ۔ اہلی حدیث کے نزدیک سب سے ہوی جمت اور سب سے بڑی دلیل امام بخاری ہیں اور احناف کے نزدیک سب سے بڑی دلیل امام الفقہاء امام ابوصنیقہ ہیں اگر چہ فقہ خفی امام ابوحنیقہ کے کچھ فقاوی کے علاوہ زیادہ تر اُن کے دوشاگر دوں قاضی ابویوسف اور امام محمد رحمہما الله کے فتاوی پر مشتمل ہے۔

احناف اوراہل حدیث کے الگ الگ موقف سامنے آئے کے بعد إن کے اندر تطبیق کیا ہوگئ ہے اور بہت اہم نکتہ ہے۔ اس تطبیق کے ذریعے یہ عقدہ فلیت کیا ہوگئ ہے ایک بہت باریک اور بہت اہم نکتہ ہے۔ اس تطبیق کے ذریعے یہ عقدہ (dilemma) حل ہوجا تا ہے۔ امام ابوحنیفہ کا جوموقف ہے کہ ایمان تقدیق بالقلب اور شہادت یا قرار کا نام ہے تو دنیا میں تو '' تقدیق بالقلب' کی توثیق (verification) ہو ہی نہیں سکتی۔ لہذا اِس موقف کی روسے دنیا کی حد تک ایمان گویا صرف اقرار پر ہمی

ہے۔ اورامام ابوصنیفہ کا یہ موقف بھی بہت واضح ہے کہ گناہ کیرہ کے ارتکاب سے بھی کوئی شخص نہ اسلام سے نکلتا ہے نہ ایمان سے بلکہ وہ مسلمان ہیں رہتا ہے۔ ان کے نزویک جہاں تک نفس تصدیق کاتعلق ہے تو اس میں نہ اضافہ ہوتا ہے اور نہ کی ہوتی ہے بلکہ یہ جامد حیثیت میں برقر اررہتی ہے کیکن ایمان میں جوحة ت اور شدّت ہے اس میں کمی یا بیشی ہو عتی ہے۔ چنا نچہ اس حوالے سے امام ابوصنیفہ کا موقف عام طور پر اِن الفاظ میں بیان کیا جاتا ہے: اللایمان قول کا کا یوید کہ وکھ وکھ کا اُلی کیا تا ہے جو نہ گھٹتا ہے نہ بڑھتا ہے '۔ جبکہ امام بخاری کا موقف ہے: اللایمان قول کا کا نام ہے جو نہ گھٹتا ہے نہ بڑھتا ہے '۔ جبکہ امام بخاری کا موقف ہے: اللایمان قول کو وعمل میں ہے جو نہ گھٹتا بھی ہے اور بڑھتا ہے جو نہ گھٹتا ہی ہوتے ہیں جو تو بیل ہوال اور بطا ہر الفاظ یہ دونوں موقف ایک دوسر سے کی کمل ضدمعلوم ہوتے ہیں' جو قابل تطبیق (reconcilable) ہیں ہی نہیں۔ لیکن میرے نزد یک یہ وونوں ہوقف صد وونوں ہی صد فصد درست کیے ہو سکتے ہیں جبکہ ان کا کل اور مقام ہی جدا ہے!

حقیقت یہ ہے کہ اما م ابو صنیفہ فقیہہ ہیں۔ وہ ایمان کے قانونی بہلو پر بات کررہ ہیں جس کی بنیاد پر کوئی شخص دنیا میں سلمان سمجھا جاتا ہے۔ سورۃ النساء کی آیت ۹۳ کے حوالے سے یہ بات بیان ہو چک ہے کہ میدانِ جنگ میں بھی اگر کوئی شخص اپنے اسلام کا اقرار کرے تو آپ اُسے یہ بہیں کہہ سکتے کہ 'کست مُوْمِعنًا' (تم مؤمن نہیں ہو)' اس لیے کہ دنیا میں اسلام کی بنیا واقر ارہے۔ اس حوالے سے گزشتہ نشست میں حضرت اسامہ بین زید بڑھی کا واقعہ بیان ہو چکا ہے کہ ایک کا فرسے اُن کا دوبدو مقابلہ ہور ہاتھا' وہ کا فر آپ کی تلوار کی عین زومیں تھا کہ اُس نے کلمۂ شہادت پڑھ لیا۔ حضرت اسامہ نے تعوار چلا کر آپ کی تلوار کیا کر دن اڑ اوی۔ اس پر رسول اللّٰه عَلَیْ اَسْ اُسْ کی گردن اڑ اوی۔ اس پر رسول اللّٰه عَلَیْ اُسْ نے سرزنش فر مائی کہ اے اسامہ! قیامت کے دن کیا کرو گے جب یہ کلمۂ شہادت تمہارے خلاف استفا شہ لے کرآ ہے گا؟

و اربعین نؤوی کی دو 78 کار خطابات جمع کی ا

رکوۃ 'جواسلام کے ارکان ہیں اور چوٹی کے اعمال ہیں' ان پڑسل نہ کرنے کی بنیاد پر بھی کوئی شخص کا فرنہیں ہوتا' البتہ ان میں سے کسی کا انکار کردے گاتو کا فرہوجائے گا۔مختلف فقہاء کے نزدیک اگر کوئی شخص نماز نہیں پڑھتا تو تعزیر کے طور پر اسے جسمانی سزادی جائے گی' اسے قید کیا جائے گا اور اسے توبہ پر مجبور کیا جائے گا۔بعض فقہاء کا موقف ہے کہ ایک حدیث میں الفاظ آئے ہیں:

((بَیْنَ الرَّجُلِ وَبَیْنَ الشِّوْكِ وَالْمُکُفْرِ تَوْكُ الصَّلَاقِ))(۱) '' بندے اور کفروشرک کے مابین نماز کامعا ملہ حائل ہے۔''

لیکن یہ آل کرنا بھی تعزیرا ہوگا' مرتد سمجھتے ہوئے نہیں۔ جیسے شادی شدہ زانی پر حد جاری کرکے اسے رجم کے ذریعے آل تو کیا جائے گا'لیکن اسے مرتد سمجھتے ہوئے نہیں۔ چنانچہ بالعموم عمل کی بنیاد پر تکفیر نہیں ہوگی' البتہ بعض اعمال ایسے ہیں جن کے ارتکاب سے تکفیر ہوجائے گی' جیسے کوئی شخص شرک جلی کا مرتکب ہور ہاہے' مثلاً کسی بُت کو بجدہ کرر ہاہے تو وہ کا فرہے۔

احناف کاجوبیموقف ہے کہ ایمان ایک جامد حالت میں ہے جونہ گھٹتا ہے نہ بڑھتا ہے اس کا مطلب یہ ہے کہ اسمام کی بنیاد پر یا قانونی ایمان کی بنیاد پر دنیا میں ایک شخص کوجوقانونی مرتبہ (legal status) حاصل ہوتا ہے اس میں نہ اضافہ ہوتا ہے نہ کی ہوتی ہے۔ نیک اعمال سے کسی مسلمان کا مرتبہ او نچانہیں ہوتا اور بُرے اعمال سے نیچانہیں ہوتا کوئی مسلمان اللہ کے ہاں تو اپنے قتی و فجور کی سزا پائے گا 'لیکن دنیا میں اس کا مرتبہ کا بہت عالی اللہ کے ہاں تو اپنے قتی و فجور کی سزا پائے گا 'لیکن دنیا میں اس کا مرتبہ کا بہت عالی مرتبت اور بہت اہم قول ہے کہ: اَلْمُسُلِمُ کُفُو لِکُلِ مُسُلِم یعنی ''ہمسلمان دوسر مسلمان کے برابر ہے''۔ اس کے لیے میں ایک مثال دیا کرتا ہوں کہ ایک شخص کے دو بیٹے مسلمان کے برابر ہے''۔ اس کے لیے میں ایک مثال دیا کرتا ہوں کہ ایک شخص کے دو بیٹے ہیں۔ ان میں سے ایک مؤمن اور متی ہے جبکہ دوسرا ہیں۔ ان میں سے ایک مؤمن اور متی ہیں یا بھی کبھار پڑھ لیتا ہے' اور بھی بھی شراب بھی بی یا سی و فاجر ہے' وہ یا تو نماز پڑھتا ہی نہیں یا بھی کبھار پڑھ لیتا ہے' اور بھی بھی شراب بھی بی یا سی و فاجر ہے' وہ یا تو نماز پڑھتا ہی نہیں یا بھی کبھار پڑھ لیتا ہے' اور بھی بھی شراب بھی بی یا

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب الإيمان باب بيان اطلاق اسم الكفر على من ترك الصلاة \_ ترغرى كى روايت يس الفاظ بين:((بَيْنَ الْكُفُرِ وَالْإِيْمَانِ تَرَكُ الصَّلَاةِ))

لیتا ہے۔اب باپ کے فوت ہونے پر جب دراشت تقسیم ہوگی تو کیامتی کوزیادہ ادر فاسق و فاجرکو کم حصّہ ملے گا؟ نہیں 'بلکہ برابر برابر ملے گا۔اس لیے کہ ایک مسلمان کا قانونی مرتبہ (legal status) ایک جامد چیز ہے جس میں نہ کوئی اضافہ کمکن ہے اور نہ کوئی کی ﷺ

آج کے ذور میں ایک بڑا اہم مسئلہ یہ ہے کہ اگر اسلامی ریاست قائم ہوجائے اور الله كرے كه اپيا ہو' تو اس كے سربراہ كا انتخاب كس طريقے ہے ہوگا؟ اس كے ليے مشاورت کا کیا نظام ہوگا؟ اگرا نتخابات کا طریقہ اختیار کیا جائے تو رائے دہی کا حق سس کو حاصل ہو گا؟ خلافتِ راشدہ کے دَور میں تو چونکہ قبائلی معاشرہ تھا لہذا سربراہِ ر ماست کے انتخاب کے لیے قبیلوں کے سر دارمل بیٹھ کر جومشور ہ کر لیتے تھے وہی کافی ہوتا تھا۔لیکن اب قبائلی معاشرہ نہیں ہے'اور خلیفہ' وقت یا سربراہِ ریاست کا انتخاب بھی ضروری ہے' اس لیے کہ وہ آ سان ہے تو نازل نہیں ہوگا اور نہ ہی کوئی نبی یارسول ہوگا' لہذااس کے لیے انتخاب کا کوئی نہ کوئی طریقہ ایجا دکرنا پڑے گا۔ تواب مسئلہ یہ ہے کہاس کے ابتخاب کاحق صرف متفیوں کو ہوگا یا اس میں فاسق و فاجرمسلمان بھی رائے دے سکتے ہیں؟ لوگوں کے ذہنوں میں اس طرح کا تصور ہے کہ شاید متجدوں میں رجسر کھول دیے جا کیں گےاور پنج وقتہ نماز کی حاضری لی جائے گی'اور جونمازی ہوگا اس کوووٹ کاحق دار سمجھا جائے گا۔ لیکن ایسی بات نہیں ہے۔ قانونی اور دستوری حقوق Legal and) (constitutional rights میں متقی اور فاسق مسلمان بالکل برابر ہیں۔ جیسے فزیالوجی کا کیک قاعدہ ''All or none law'' کہلا تا ہے۔ یعنی کوئی چیز ہوگی تو پوری ہوگی اور نہیں ہوگی تو بالکل نہیں ہوگی کی بیشی والی بات نہیں ہوگی ۔اسی طرح کوئی شخص اسلام کے دائرے میں ہے تو اسے سارے قانونی حقوق حاصل ہیں اورا گردائر ہ اسلام میں نہیں ہے تواس کے سارے حقوق فتم ہیں۔ جو بھی اسلام کی سرحدسے باہر نکلا وہ کا فراور مرتد ہوا' اب اُس کےمسلمان کی حیثیت ہے حقوق ختم ہو گئے ۔اس کے نکاح میں اگر کوئی مسلمان

جهراس موضوع پرالله تعالی نے مجھے الحمد لله شرح صدرعطا فرمایا ہے اور'' حقیقت ایمان''نامی کتاب میں اس ضمن میں مفتل مباحث ضبط تحریر میں آھیے ہیں۔

ور اربعین نؤوی کرده کا (80 کاروری کی ایسی کوی کاروری کی کاروری کی کاروری کی کاروری کاروری کاروری کاروری کاروری

خاتون ہے تو اُس سے نکاح فنخ ہو گیا'اب وہ مسلمان باپ کی وراثت میں سے حصہ نہیں پاسکتا۔ توامام ابو حنیفُدگا موقف قانونی ایمان کے حوالے سے ہے۔

اب ہم امام بخاریؒ کے موقف کی طرف آتے ہیں۔ امام بخاریؒ کا موقف حقیق ایمان یا بالفاظ دیگر یقین قبی والے ایمان کی بنیاد پر ہے۔ یہ بڑی منطقی می بات ہے کہ وانسان کا عمل اِس یقین قبی والے ایمان کے خود بخو د تا لع ہو جاتا ہے۔ اس لیے کہ وہ یقین ہی کیا ہواجس کے تا بع عمل نہ ہوا یقین تو بہت دور کی بات ہے اگر کسی بات پر مگانِ غالب بھی ہوتا ہے۔ مثلاً سب کو معلوم ہے غالب بھی ہوتا ہے۔ مثلاً سب کو معلوم ہے کہ ہرسانپ زہر پلانہیں ہوتا۔ ہمارے ہاں چو ہا خورسانپ مشہور ہے جو چوہوں کو تلاش کرکے ہڑپ کر جاتا ہے اور وہ انسانوں کو نہیں کا قا' اور اگر کا بھی لی تو اُس میں زہر نہیں ہوتا۔ اس کے علاوہ اور بھی بہت سے سانپ ہوتے ہیں جو زہر میلے نہیں ہوتے۔ اس کے علاوہ اور بھی بہت سے سانپ ہوتے ہیں جو زہر میلے نہیں ہوتے۔ اس کے علاوہ اور بھی بہت سے سانپ ہوتے ہیں جو زہر میلے نہیں ہوتے ۔ کہ شاید بیز ہر یلا ہو۔ چنانچے بیا یک منطقی می بات ہے کہ انسان کا عمل اس کے ایمان کی بنیاد پر کہ شاید بیز نہر یلا ہو۔ چنانچے بیا یک منطقی می بات ہے کہ انسان کا عمل اس کے ایمان کے ساتھ خود بخو د تا بع ہوجاتا ہے۔ قرآن مجید میں جہاں بھی ایمان کا ذکر آیا ہے اس کے ساتھ عمل کا ذکر بھی لاز ما ہوا ہے۔ جیسے سورۃ العصر کے الفاظے مبار کہ ہیں:

﴿ وَالْعَصْرِ ۞ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي خُسْرٍ ۞ إِلَّا الَّذِيْنَ امْنُوْا وَعَمِلُوا الصَّلِحُتِ وَتَوَاصَوُا بِالصَّبْرِ ۞ ﴾ الصَّلِحُتِ وَتَوَاصَوُا بِالصَّبْرِ ۞ ﴾

'' زمانے کی قتم! یقیناً انسان نصارے میں ہے۔ گر وہ لوگ جوابیان لائے اور انہوں نے نیک اعمال کیے اور آپس میں حق بات کی تا کید کی اورصبر کی تلقین کی '' انتہاں کے سیاست میں میں میں جس میں جس میں ہوتا ہے۔

اس طرح سورة التين كالفاظِ مباركه بين:

﴿ وَالتِّيْنِ وَالزَّيْتُوْنِ ۞ وَطُوْرِ سِيْنِيْنَ۞ وَهَذَا الْبَلَدِ الْآمِيْنِ۞ لَقَدُ خَلَقْنَا الْبَلَدِ الْآمِيْنِ۞ لَقَدُ خَلَقْنَا الْبَلَدِ الْآمِيْنِ۞ لَكَ اللَّهِ الْآمِيْنِ۞ الْآلَدِيْنَ الْمَنُوْا وَعَمِلُوا الطّيلِحُتِ فَلَهُمْ أَجُو عَيْرُ مَمْنُوْنِ۞ ﴾ وعَمِلُوا الطّيلِحُتِ فَلَهُمْ أَجُو عَيْرُ مَمْنُوْنِ۞ ﴾ وعمِلُوا الطّيلِحُتِ فَلَهُمْ أَجُو عَيْرُ مَمْنُوْنِ۞ ﴾ وتعملُوا الطّيلِحُتِ فَلَهُمْ أَجُو عَيْرُ مَمْنُونِ۞ ﴾ ورقتم هم انجراور زيون كى اورطور سيناكى اوراس يُرامن شهر (كَمَهَ مَرمه) كى المنتام بالجيراور زيون كى اورطور سيناكى اوراس يُرامن شهر (كَمَهُ مَرمه) كى اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

و اربعین نؤوی کی محد 81 محد و الا تاریخی کمی

تحقیق ہم نے انسان کو بہترین ساخت پر پیدا کیا' پھر ہم نے اے الٹا پھیر کر سب نیچوں سے نیچا کر دیا' سوائے ان لوگوں کے جوایمان لائے اور نیک عمل کرتے رہے' تو اُن کے لیے بھی ختم نہ ہونے والا اجرہے''

تواس اعتبارے ملِّ صالح حقیقی ایمان یا بالفاظِ دیگریقین قلبی والے ایمان کا جزولا نفک ہے۔ یہ امام بخاریؓ کا موقف ہے اور یہ بھی صد فیصد درست ہے۔ اور یہ یقین قلبی والا ایمان جیسا کہ میں بتا چکا ہوں جا منہیں ہوتا ' بلکہ گھٹتا بھی ہے اور بڑھتا بھی ہے اور اعمالِ سیء کی بنا پر اِس کی نفی بھی ہوتی ہے۔ بے شار احادیث ایسی ہیں جن میں بتایا گیا ہے کہ قلال گناہ کرو گے توایمان کی نفی ہوجائے گی۔ جیسے یہ حدیثِ نبوی پہلے بھی بیان ہوچک ہے:

((لَا يَزْنِي الزَّانِيُ حِيْنَ يَزْنِيُ وَهُوَ مُؤْمِنٌ ' وَلَا يَسْرِقُ السَّارِقُ حِيْنَ يَسْرِقُ السَّارِقُ حِيْنَ يَسْرِقُ وَهُوَ مُؤْمِنٌ )) يَسْرِقُ وَهُوَ مُؤْمِنٌ ' وَلَا يَشْرَبُ الْحَمْرَ حِيْنَ يَشْرَبُهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ ))

'' کوئی زانی حالتِ ایمان میں زنانہیں کرتا' کوئی چور حالتِ ایمان میں چوری نہیں کرتااور نہ ہی کوئی شرابی حالتِ ایمان میں شراب پیتا ہے۔''

اگرکوئی فخص زنا کردہا ہے یا چوری کردہا ہے یا شراب پی رہا ہے تو اُس کے ایمان کی کیا قدرو قیمت رہ جاتی ہے؟ آم کے درخت پراگر آم نہیں گئے تو کیا فاکدہ اُس درخت کا؟ اس تو کلے کر اُس کی کٹڑی جلالی جائے گی۔ وہ ایمان تو پھرد ھیلے کا بھی نہیں ہے جس میں عملِ صالح کے برگ و بار نہ گئے ہوں 'بلکہ گناہ ہی گناہ ہوں! اس حدیث میں تو بڑے گناہوں زنا 'سرقہ اورشراب خوری کا ذکر ہے کیکن ایک حدیث میں تو ایک معمولی کی خطق پر بھی ایمان کی فی اورشراب خوری کا ذکر ہے کیکن ایک حدیث میں تو ایک معمولی کی خطق پر بھی ایمان کی فی کی گئی ہے۔ یہ حدیث میں تو ایک موقع پر رسول اللہ کا ٹیڈی نے ارشاد فرمایا: ((والله لا یوٹی فر) 'والله لا یوٹی نو کہ ایک موقع پر رسول اللہ کا ٹیڈی کی ایمان کی فی کی میں مومن نہیں اللہ کی قتم وہ خص مومن نہیں اللہ کی قتم وہ خص مومن نہیں اللہ کی قتم وہ خص مومن نہیں اللہ کا بارے میں یہ بات کہی جا رہی ہے! انہوں نے دریافت کیا: و مَنْ یکارَسُول کا الله مِنْ اللہ کی تم وہ خص مومن نہیں ہے! انہوں نے دریافت کیا: و مَنْ یکرَسُول کا الله مِنْ اللہ کی تم وہ خص مومن نہیں ہے انہوں نے دریافت کیا: و مَنْ یکرَسُول کا الله مِنْ اللہ کی تم وہ خص مومن نہیں ہے انہوں نے دریافت کیا: و مَنْ یکرَسُول کا الله مِنْ اللہ کی تم وہ خص مومن نہیں ہے ۔ یہاں آپ نے اللہ کے رسول کا ایکٹی کی ایدارسانی ہے ۔ یہاں آپ نے زنایا چوری وغیرہ جسے کی بمیرہ گناہ کا سے اس کا پڑوی چین میں نہیں ہے '۔ یہاں آپ نے زنایا چوری وغیرہ جسے کی بمیرہ گناہ کا سے اس کا پڑوی چین میں نہیں ہے'۔ یہاں آپ نے زنایا چوری وغیرہ جسے کی بمیرہ گناہ کا

ور اربعین نؤوی کی در اور 82 کار مری و البات جمع کاری ذ کرنہیں فر مایا' بلکہ محض بدخلقی پرتین باراللہ عزّ وجل کی تسم کھا کرکہا کہ ایساشخص مؤمن نہیں ہے۔ ہارے نقبهاء اِس حدیث کا ترجمہ اِن الفاظ میں کرتے ہیں: ''اللہ کی شم' اُس مخص کا ایمان کامل نہیں ہے....، 'اس لیے کہ مطلقاً ایمان کی فی ہے امام ابوصنیفیہ کے موقف کی نفی ہو جاتی ہے۔ کیکن آپ سوچنے کہ اس حدیث میں جوز ور ہے اس مفہوم سے اس کا تو دھیلہ ہوجاتا

ہے!اس لیے کہ ایمان کامل تو کسی کسی کونصیب ہوتا ہے۔ اِس حدیث کے الفاظ میں وہ زور ہے کہ آ دمی کانب جاتا ہے لیکن اس ترجے ہے اس کا اصل مقصد ختم ہوجاتا ہے۔ لہذا اسے اس کی حالت پر برقرارر کھیے کہ ایسا محض مؤمن نہیں ہے اس کے دل میں ایمان نہیں ہے۔ البية ايباقتحص كافربهي نبيس ہے كەاب مرتد قراريا كرواجب القتل ہوگيا ہؤ بلكہ وہ قانونی طور پر

مسلمان ہی ہے کیونکہ وہ زبان ہے اپنے اسلام کا اقرار کررہاہے۔ بیتو خوارج معتزلہ اور اہل تشیع وغیرہ کاعقیدہ ہے کہ گناہ ہے انسان ایمان اور اسلام دونوں ہے نکل جاتا ہے۔ یہ جویں نے بتایا کہ اعمال کی بنیاد پر ایمانِ حقیق کے اندر کمی بیشی ہوتی رہتی ہے

اوربعض اوقات اس کی نفی بھی ہوجاتی ہے' تواس ضمن میں مَیں قر آن مجید کے تین حوالے بيش كرريا موں \_غزوهُ أحزاب كانقشه ذراذ من ميں لائے \_ بير برانتگين وقت تھا۔ باره ہزار کالشکر مدینے کو گھیرے ہوئے تھا۔ایک طرف تو خیر'' حرّات'' تھے جہاں ندگھوڑ اچل سكَّمَا تَهَا نه اونتُ ٰ لهٰذا بيهمت محفوظ تَهي ُ ليكن باقي تتيون اطراف مين دشمنون كالشكر تها. مسلمانوں پرکئی کئی دن کا فاقہ تھا۔ یوں سجھتے کہ مسلمانوں کے ایمان کی آخری در ہے میں آ ز مائش ہوگئ \_نیج اً منافقین کا نفاق ان کے دلوں سے نکل کران کی زبانوں برآ گیا۔ سورة الاحزاب مين ان كے الفاظ فقل ہوئے ہيں: ﴿ وَإِذْ يَقُولُ الْمُنْفِقُونَ وَالَّذِيْنَ فِي قُلُوبِهِمْ مَّرَضٌ مَّا وَعَدَنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ

اِلاَّ غُرُوْرُاس) ''اور (یا دکرووہ وفت) جب منافقین اور وہ سب لوگ جن کے دلوں میں روگ تھا (صاف صاف) کہدرہے تھے کہ اللہ اور اس کے رسول نے جو وعدے ہم سے کیے تھے وہ فریب کے سوا پچھ نہ تھے۔'' ہمیں تو اللہ اور اس کے رسول نے سزر باغ دکھا کر اور جھوٹے وعدے کر کے مروا دیا!

(نعوذ بالله) \_الله كے رسول نے تو كہاتھا كەقبصر وكسرى كے خزانے تمہارے قدموں میں ہوں گے <sup>شا</sup>اور یہاں یہ کچھ ہور ہاہے! تو جس نفاق کو وہ چھیائے ہوئے تھے وہ ان کی زبانوں برآ گیا۔اس کے برعکس دیکھئے کہ اس کیفیت میں اہلِ ایمان کا روعمل کس قدر مختلف تفاراس كانقشه سورة الاحزاب ميں بايں الفاظ تحيينيا كيا ہے:

﴿ وَلَمَّا رَا الْمُؤْمِنُونَ الْآخُوَابَ ۚ قَالُوا لَهٰذَا مَا وَعَدَنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ اللهُ وَرَسُولُهُ وَمَا زَادَهُمْ إِلَّا إِيْمَانًا وَّتَسْلِيْمًا ﴿ الاحزابِ ''اور جب سے مؤمنوں نے لشکروں کو دیکھا تو کہا یہی تو ہے جس کا ہم سے وعدہ کیا تھا اللہ اور اس کے رسول (مُثَالِثَیْمُ) نے اور اللہ اور اس کے رسول کی بات بالکل سچی تھی۔اس واقعہ نے ان کے ایمان اور سپر دگی ہی کواورزیا دہ بڑھایا۔''

یعنی اس آنر مائش سے اہل ایمان کے ایمان میں اضافہ ہو گیا اور اہلِ نفاق کا نفاق ان کی زبانوں پرآ گیا۔اہلِ ایمان کے پیش نظر دراصل وہ آیات تھیں جن میں اللہ تعالیٰ نے

مدنی دّ در کے شروع میں ہی فر مادیا تھا:

﴿ وَلَنْبُلُونَّكُمْ بِشَيْءٍ مِّنَ الْخَوْفِ وَالْجُوْعِ وَنَفْصٍ مِّنَ الْأَمُوَالِ وَالْأَنْفُسِ وَالثَّمَوٰتِ \* وَبَشِّرِ الصِّيرِيُنَ ﴿ البقرة )

''اور (اےملمانو! کمر ہمت کس لو) ہم لاز ما تہمیں آ زما کیں گے (تہمیں بڑے بڑے امتحانوں سے گزاریں گے ) کسی قدرخوف سے اور بھوک ( فقر و فاقه) سے اور مالوں طانوں اور مجلول کے نقصان سے ۔ اور (اے نبی !) بثارت دے دیجیے(ان آ ز مائٹوں میں )صبر کرنے والوں کو۔''

آ ز مائش کا یمی متیجہ نکاتا ہے کہ کوئی امتحان میں قبل ہوتا ہے اور کوئی پاس ہوتا ہے۔ جیسے عربي كهاوت ہے: إِنَّ فِي الْإِمْتِحَانِ يُكُومُ الْمَوْءُ أَوْ يُهَانُ ' امتحان كے موقع پريا تو 🖈 ہجرتِ مدینہ کے موقع پر جب سراقہ بن مالک نے رسول الله مُکافِیْزُم کا تعاقب کیا اور اُن کا تھوڑا بار بارزمین میں دھنسا تو آپ مَالْتُنْتِلْ نے ان کو مخاطب کر کے کہا تھا:''اے سراقہ! میں کسریٰ کے کنگن تمہارے ہاتھوں میں دیکیر ہا ہوں''۔ چنانچہ دورِ فاروقی میں فتح ایران کے بعد کسریٰ کے ز بورات بھی مال غنیمت میں آئے اور حضرت عمر فاروق ڈاٹنڈ نے کسریٰ کے کنگن حضرت سراقہ دلائیز کے ہاتھوں میں پہنائے۔

و اربعین نُووی کے محد میں 84 میں خطابات جعہ کمی سمی کی عزت افزائی کی جاتی ہے یااسے ذلیل کیاجا تا ہے۔'' دوسرامقام سورة الانفال كي آيت كريمه ہے: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِيْنَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتُ قُلُوْبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمُ الْيُنَّهُ زَادَتُهُمْ إِيْمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُوْنَ۞﴾ ''یقیناً (سیچ) اہلِ ایمان تووہ لوگ ہیں جن کے دل لرز جاتے ہیں جب (ان کے سامنے ) اللہ کا ذکر کیا جاتا ہے اور جب ان پراللہ کی آیات پڑھی جاتی ہیں تو ان کےایمان میں اضافہ ہوجا تا ہے اور وہ اپنے ربّ پر ہی بھروسہ رکھتے ہیں۔'' جب کوئی مسلمان قرآن پڑھتا ہے تو اگروہ کج رونہیں ہے تو اس کے ایمان میں لاز مااضافہ ہوتا ہے جس کا احساس اسےخود بھی ہور ہا ہوتا ہے۔اسی طرح جب کوئی شخص اہل ایمان کی مجلس میں بیٹھتا ہے تو وہ خودمحسوں کرتا ہے کہاس کے ایمان میں اضافیہ ہوا ہے۔اس کے برعكس جب كوئى شخص غافلين اوراو باش لوگوں كى صحبت ميں كچھود قت گزار تا ہے تو وہ خودمحسوس كرتا ہے كداگراس كے پاس ايمان كى كچھ بونجى تقى تواب اس ميں كى ہوگئ ہے۔ للبذا ثابت ہوتا ہے کہ بی ایمان جامد شے نہیں ہے میمل صالح کے ساتھ بڑھتا ہے اور گنا ہوں کے ساتھ گفتاہے اوراگر گناہ انسان کا احاطہ کرلیں تو پہتم بھی ہوجا تا ہے۔ جیسے ارشادِ باری تعالیٰ ہے: ﴿ بَلَّى مَنْ كَسَبَ سَيِّنَةً وَّاحَاطَتْ بِهِ خَطِيْنَتُهُ فَاُولِّيْكَ أَصْحُبُ النَّارِ ۗ هُمُ فِيْهَا خُلِدُونَ ﴿ ﴾ (البقرة) '' کیوں نہیں! جس شخص نے ( جان بو جھ کر ) ایک بڑا گناہ کمایا اور اُس کے گناہ نے اس کاا حاطہ کرلیا توا پسے لوگ جہنمی ہیں' جس میں وہ ہمیشہ رہیں گے۔''

اب یہاں خلود فی النار کا ذکر ہے جو کا فروں کے لیے ہے مسلمان کے لیے تو خلود فی النارنہیں ہے۔جیسے احناف کی رائے ہے کہ اگر ایمان موجود ہے لیکن اعمالِ صالحہ کا پلڑ ا ہلکا ہے اور گنا ہوں کا پلڑا بھاری ہے تو وہ خص جہنم میں جائے گالیکن اپنے گنا ہوں کے بفذرسزا پاکروہاں سے نکال لیا جائے گا۔لیکن آیت مذکورہ میں چونکہ ہمیشہ کے لیے جہنم کا ذکر ہے تو ثابت ہوا کہ گنا ہوں ہے ایمان گھٹتار ہتا ہے اور جب گناہ کسی کا مکمل طور پر احاطه کرلیں تو ایمان ختم بھی ہوجا تا ہے۔علماء کا ایک بڑا بلیغ قول ہے:اکْمَعَاصِبیْ بَرِیْدُ و اربعین نَوَویؒ کمی در 85 می می خطابات جمعہ کا الکی فیو ''نافر مانی اور گناہ کفر کی ڈاک ہوتے ہیں'' یعنی انسان جب مسلسل گناہ کیے جاتا

ہے تو وہ گناہ اے کفرتک لے جاتے ہیں۔ تیسرامقام سورة التوبة کا ہے جس میں منافقین کا نقشہ بایں الفاظ کھینچا گیا ہے: ﴿ وَإِذَا مَاۤ ٱنْزِلَتُ سُوْرَةٌ فَمِنْهُمْ مَّنُ يَّقُوْلُ ٱیُّکُمْ زَادَتُهُ هٰذِهِ إِیْمَانًا ۖ فَامَّا

﴿ وَإِذَا مَاۤ ٱنۡزِلَتُ سُوۡرَةَ فَمِنْهُمُ مَّنَ يَـٰقَوۡلُ ٱيَّكُمۡ زَادَتُهُ هَٰ الَّذِيۡنَ اٰمَنُواْ فَزَادَتُهُمُ إِيۡمَانًا وَهُمۡ يَسۡتَبۡشِرُوۡنَ۞﴾

''اور جب کوئی سورت نازل ہوتی ہے تو اِن (منافقین) میں سے کوئی (استہزاء کے طور پر) کہنا ہے تم میں سے کس کا ایمان اِس سورت سے بڑھ گیا ہے؟ پس جو لوگ ایمان لائے اُن کے ایمان میں اس سورت نے (فی الواقع) اضافہ کر دیا اوروہ (اس سے) بہت خوش ہیں۔''

مُعَارِشِيادِهُوا: هَا حِيْبِيارِشَادِهُوا: ﴿هُوَ الَّذِي يُنَزِّلُ عَلَى عَبْدِةِ أَيْنٍ بَيِّنْتٍ لِيُنْخِرِجَكُمْ مِّنَ الظُّلُمُاتِ اِلَى

النَّوْرِ \* ﴾ (الحديد: ٩)

''وہ (اللہ) ہی توہے جوایئے بندے (محمطً النِّیْزِ) پر واضح آیات نازل کررہاہے تا کہ تہمیں تاریکیوں سے نکال کرروشن میں لے آئے۔''

اب اس حوالے سے ایک حدیثِ نبوی پیش خدمت ہے۔ حضرت عبداللہ بن مسعود طافیظ فرمایا:

((مَا مِنْ نَبِيّ بَعَثَهُ اللّٰهُ فِي أُمَّةٍ قَبْلِيْ اِلَّا كَانَ لَهُ مِنْ أُمَّتِهِ حَوَارِيُّوْنَ وَاَصْحَابٌ يَأْخُذُوْنَ بِسُنَّتِهِ وَيَقْتَدُوْنَ بِآمُرِهِ ۚ ثُمَّ اِنَّهَا تَخُلُفُ مِنْ بَعْلِهِمْ خُلُوْفٌ يَقُوْلُوْنَ مَا لَا يَفْعَلُوْنَ وَيَفْعَلُوْنَ مَا لَا يُؤْمَرُوْنَ))

''اللہ تعالیٰ نے مجھ سے پہلے جس اُمت میں بھی کوئی نبی بھیجا تو اُس کے اپنی اُمّت میں سے پچھاصحاب اورحواری (مددگار) ہوا کرتے تھے جواپے رسول کی سُنّت کواختیار کر لیتے تھے اور اس کے حکم کی پیروی کرتے تھے۔ پھران کے بعد ایسے ناخلف آتے تھے جو کہتے وہ تھے جو کرتے نہیں تھے اور کرتے وہ تھے جس کا بدورجه بدرجه زوال بمیشه سے چلا آ رہا ہے اور اُمت محمدٌ میں بھی ہوا ہے۔ صحابہ کرام دہ اُنتہ کے بعدتا بعینٌ کا دَور آیا'ان کے بعد تع تابعین کا دَور آیا'جوبہت سنہری اَدوار تھے۔مرورایام کے بعدیہ ہماراز وال کا دَورہے۔ ہمارے قول وفعل میں تضاد پیدا ہو چکا ہے اور ہم وہ پچھ کررہے ہیں جس کا ہمیں تھم نہیں ہوا۔ بیجو بدعات پر بنی رسومات ادا ہور ہی ہیں مثلاً میچ ہورہے ہیں ا دسویں بیسویں اور چاکیسویں ہورہے ہیں برسیاں ہورہی ہیں تو یہ کیا ہیں؟ یہ س نے بتا کی ہیں؟ اللہ اور اس کے رسول نے تو پنہیں بتا ئیں نہ صحابہ نے بتائی ہیں۔ یہ عیدمیلا دالنبی جوآج منائی جارہی ہے بینہ صحابہ نے بھی منائی ہے اور نہ تا بعین نے تو ہم بیکہاں سے لے آئے؟ یہ عیسائیوں کی پیروی ہی تو ہو رہی ہے۔کرسمس ان کے نزد کیک حضرت عیسی علیتیا کا یوم پیدائش ہےاوران کی عیدمیلا دہے تو ہم نے بھی ان کی دیکھادیکھی اپنے نبی حضرت محرمنًا فیڈام کی عیدمیلا دمنانی شروع کردی۔ جیسے عیسائی کرسمس کے موقع پر کرسمس کارڈ جیسجتے ہیں ایسے ہی ہمارے لوگ بھی عیدالفطر کے موقع پرسوسور دیے کاعید کار ڈخرید کر بھیجتے ہیں۔ دین کتابیں خریدنے کے لیے توجیب بند ہوجاتی ہے لیکن تہنیت کے کارڈ بھیجے جارہے ہیں سالگرہ کے کارڈ بھیج جارہے ہیں۔ تو ہم نے دین کے احکام ترک کردیے ہیں 'سنتیں ترک کردی ہیں' ليكن جس شے كا تھم نہيں ہے وہ كچھ كررہے ہيں \_رسول الله مَا اللَّهِ عَلَيْهِمْ آ كے فرمارہے ہيں: ((فَمَنُ جَاهَدَهُمْ بِيَدِهِ فَهُو مُؤْمِنٌ وَمَنْ جَاهَدَهُمْ بِلِسَانِهِ فَهُو مُؤْمِنٌ وَمَنْ جَاهَدَهُمْ بِقَلْمِهِ فَهُوَ مُؤْمِنٌ وَلَيْسَ وَرَاءَ ذَٰلِكَ مِنَ الْإِيْمَانِ حَبَّةُ خَرْدَلِ)(١) '' تو جو شخص ایسے لوگوں کے خلاف ہاتھ سے (طاقت سے ) جہاد کرے گا وہ مؤمن ہے' اور جو خض ان کے خلاف زبان سے جہاد کرے گا (غلط بات کوغلط کیے گا) وہ بھی مؤمن ہے' اور جو تخص اپنے دل کے ذریعے سے ان کے خلاف جہا دکرے گا ( دل میں شدیدنفرت رکھے گا ) وہ بھی مؤمن ہے۔اوراس کے بعد تورائی کے دانے کے برابر بھی ایمان نہیں ہے۔''

تو یہاں دیکھئے کہانسان کے طرزِعمل کی وجہ سے ایمان کی نفی مطلق ہور ہی ہے۔اگر کسی

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب الايمان باب بيان كون النهى عن المنكر من الايمان .....

ایمان اورعملِ صالح کے بارے میں دونوں قابل ذکر موقف بھی آپ کے سامنے أ مح اوران من تطبق كي صورت بهي آپ كے سامنے آگئي۔ ايك امام ابو حذيفة كاموقف ہے جوامام الفقہاء ہیں اور سائیان کے قانونی پہلوسے متعلق ہے کہ ایمان زبانی اقرار اور دلی تقىدىق كے مجموعے كا نام ہے اورعمل كا اس ہے كوئى تعلق نہيں ہے' بلكة عمل الگ ہے ايك كيشيگرى إ - اور دلى تقديق كوبهى دنيامين چونكه verify نبين كيا جاسكا للنداباتي قول رہ جاتا ہے۔اور بیموقف صد فی صد درست ہے۔ دوسراموقف امام المحدثین امام بخاری اور ائمهٔ ثلاثه یعنی امام مالک امام شافعی اور امام احمد بن حنبل میلید کا ہے جوحقیقی ایمان ہے متعلق ہے اور بیر بھی صد فی صد درست ہے۔ اِن دومسا لک یعنی حنی مسلک اور المحدیث مسلک کی اپنی اپنی جگه پر برسی اہمیت ہے۔ یہ بظاہر دوا لگ الگ مسلک ہیں لیکن ان کے مابین ایک مطابقت ہے۔اب علماء کرام کا کام ہے کہان کے مابین تطبیق پیدا کر کے لوگوں کو دکھا ئیں۔ ایک ہی کنویں کا مینڈک بن کر بیٹھ رہنے کے بجائے ہمیں جاہیے کہ دوسروں کے مسالک کا مطالعہ کریں اورغور وفکر کریں کہان کا موقف کس بنیادیر قائم ہے ان کا استدلال کیا ہے۔اور بیکا معوام تونہیں کر سکتے عوام کونو اِس مشکل دَور میں دو وفت کی روٹی کے لالے پڑے ہوئے ہیں۔جیسے امام الہندشاہ ولی الله دہلوگ کا کہنا ہے کہ الركسى معاشرے میں تقسیم دولت كا نظام غلط ہوتا ہے تو اُس كے نتیج میں وہاں دو طبقے وم اربعین نَووی کم محمد 88 محمد خطابات جمد کھی وجود میں آ جاتے ہیں' ایک مترفین (haves) اور دوسرے محرومین (have nots)۔ ایک طرف ارتکازِ دولت ہو جائے گا' دولت کے انبار لگ جائیں گے۔خود لاہور ہی میں اس کا مشاہدہ کر لیجیے کہ کروڑوں روپے کا ایک ایک پلاٹ ہے اور پھر عالی شان كوُصيال بني ہوئى ہیں۔ ڈیفنس' ماڈل ٹاؤن' گلبرگ وغیرہ میں آپ کو بیہ منظر نظر آ جائے گا۔جبکہ دوسری طرف دیکھئے تو بہت بڑی تعداد میں لوگ خطی خربت ہے بھی نیجے زندگی گز اررہے ہیں ۔انتہائی فقر کا عالم ہے۔ کیچے مکان اور حبگیاں ہیں جہاں بارش آتی ہے تو اُن کی قیامت ہوتی ہے سردی گرمی آتی ہے تو قیامت ہوتی ہے۔ تو تقسیم دولت کے غلط نظام سے ہمارے ہاں مٰدکورہ بالا دوطبقات وجود میں آ چکے ہیں تقسیم دولت کا غلط نظام دو دھاری ملوار ہے۔جدھریسے کا ارتکاز ہوجا تا ہے وہاں عیاشی اور بدمعاشی ہوتی ہے ٔ دولت کا بے جاا ظہار ہوتا ہے 'گویا بیشیطان کے چیلے ہیں۔اور جہاں فقر و فاقہ ہوتا ہے تو انسان حیوانوں کی سطح پر آجاتے ہیں' جیسے لدو اونٹ یا بار برداری کے جانور ہوں۔ابان سے کیا تو قع لگائی جاسکتی ہے کہوہ اللہ سے لولگا ئیں گے! بقول شاعر : ۔ دنیا نے تیری یاد سے بگانہ کر دیا

ریا سے برق میاد سے بیانہ سر دیا تھھ سے بھی دل فریب ہیںغم روز گار کے!

اِن بے چاروں کے لیے پیٹ بھرنا تو کیاجسم و جان کا رشتہ برقر اررکھنا بھی تقریباً ناممکن ساہوگیا ہے۔ایک حدیثِ نبویؑ میں تو یہاں تک فر مایا گیا ہے:(( گادَ الْفَقُورُ أَنْ یَّنْکُونَ سُمُدُمِوں)() '' ق

گُفْدًا))(۱) '' قریب ہے کہ فقرانسان کو کفرتک لے جائے!'' اس اعتبار سے مسلکوں کے مابین باہمی تطبیق پیدا کرنا بہت ضروری اور بہت عظیم

اس اعتبار سے مسلکوں کے مابین باہمی تطبیق پیدا کرنا بہت ضروری اور بہت عظیم کام ہے۔اس سے فرقہ واریت کی شدت کم ہوگی اور تلخی فتم ہوجائے گی۔اللہ تعالیٰ ہمیں اس کی تو فیق عطا فرمائے۔ آبین!

<sup>(</sup>١) رواه البيهقي في شعب الايمان بحواله مشكاة المصابيح كتاب الآداب والسلسلة

## اسلام' ایمان ادراحسان

۲۹ جون ۲۰۰۷ء کا خطاب ِ جمعه

خطبهٔ مسنونه کے بعد:

اَعُونُذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيطَٰنِ الرَّجِيْمِ · · · بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ

وَمَنُ يُسْلِمْ وَجْهَةَ إِلَى اللهِ وَهُو مُخْسِنٌ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرُوقِ الْوُفْقَى ﴿ وَهُ لَا اللهِ وَهُو مُخْسِنٌ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرُوقِ الْوُفْقَى ﴿ وَهَمْنَ ٢٢)

بَلَىٰ مَنْ ٱسْلَمَ وَجْهَا لِلهِ وَهُو مُحُسِنٌ فَلَهَ آجُرُهُ عِنْدَ رَبِّهِ " وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَخُزُنُونَ ﴿ البقرة )

وَمَنْ آخُسُنُ دِيْنًا قِبَّنُ ٱسُلَمَ وَجُهَهُ لِلهِ وَهُوَ مُحُسِنٌ وَّالَّبُمُ مِلَّةَ الْمُوهِ مُحُسِنٌ وَالَّبُمُ مِلَّةَ الْمُوهِ مُحُسِنٌ وَالنَّبُمُ مِلَّةً الْمُوهِ مُحُسِنٌ وَالنَّبُمُ مِلَّةً الْمُؤْمِدِمُ حَنِيْفًا ﴿ (النساء:١٢٥)

لَيْسَ عَلَى الَّذِيْنَ امَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِطِي جُنَاحٌ فِيهُا طَعِمُوا إِذَا مَا التَّكُوا وَاللَّهُ التَّقَوْا وَاللَّهُ التَّقَوْا وَاللَّهُ التَّقَوْا وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ الله

" حدیث جریل" ہمارے زیر مطالعہ ہے اور اس سے قبل تین نشتوں میں اس پر گفتگو ہو چکی ہے 'جن میں ہم نے اس کے اہم ترین جھے کا مطالعہ کر لیا ہے۔ فر را پس منظر کو ذہن میں لے آئے کہ ایک موقع پر رسول الله تُلُوّلُ الله کا مطالعہ کرام جی کا استھ مجد نبوگ میں تشریف فرما تھے کہ ایک موقع پر رسول الله تُلُوّلُ الله کا انتہائی سیاہ اور کیڑے میں تشریف فرما تھے کہ اچا تک ایک شخص نمودار ہوا۔ اس کے بال انتہائی سیاہ اور کیڑے انتہائی سفید تھے اس پر سفر کے کوئی آئا ارتبیں تھے اور نہ ہی صحابہ کرام جو التی میں سے کوئی اُس سے واقف تھا۔ بہر حال وہ شخص بڑھتا چلاگیا اور رسول الله تُلُوّلُو کُھُو کے عین سامنے جاکر بیٹھ گیا ہو ۔ ہو اور آپ کے زانو وک پر اپنے دونوں ہاتھ رکھ و یے۔ اس شخص نے آپ سے چھسوالات کے جن کے آپ نے جوابات دیے۔ جب وہ شخص روانہ ہوگیا تو رسول الله تُلُوّلُو کُمُ نے حضرت عمر ڈاٹھی سے دریا فت فرمایا کہ اے عمر!

تھے جو تہمیں تہارادین سکھانے آئے تھے'' حفرت جبريل اليَّلِان رسول اكرم تَالْيَكِمْ سے پہلا سوال كيا: يَا مُحَمَّدُ ٱخْبِرْ نِي عَنِ الْإِسْلَامِ! "أَ عِمْدُ (مَنْ لَيُنْظِرُ)! مجھے بتائيے كه اسلام كياہے ' - آپ نے جواب ديا تو جريل في تصديق وتويش كرت موس كها: صَدَفْتُ "أَبِ مَلَا يُؤَمِّ في فرمايا". انہوں نے دوسرا سوال کیا: فَانْحِبورْنِی عَنِ الْإِیْمَانِ! ''مجھے ایمان کے بارے میں بتائية!" آپ مَا لَيْنَا لِنَا اس كاجواب ديا تو انهوں نے كها: صَدَفْتُ "آپ نے سي فر ما یا''۔ جبر بل علیتها نے رسول الله مَنَا اللهُ عَلَيْهِم سے تيسرا سوال کيا: فَا خُيدِرْ فِي عَنِ الْإِلْحُسَانِ! '' مجھاحسان کے بارے میں بتائے''۔آپ نے فرمایا: ((اَنْ تَعُبُدُ اللَّهُ كَانَّكَ تَرَاهُ ' فَإِنْ لَهُ تَكُنْ تَوَاهُ فَإِنَّهُ يَوَاكَ)) ' ' تمهارااس كيفيت ميں الله كى بندگى كرنا كويا كهُم اے د مکھ رہے ہو۔ پس اگرتم اسے نہیں و مکھ رہے (یہ کیفیت پیدانہیں ہور ہی ) تو (یہ کیفیت تو پیدا ہو کہ) وہ تمہیں و مکھ رہا ہے'۔ ہم''اسلام'' اور''ایمان'' پر تو گزشتہ نشستوں میں مفضل گفتگو کر چکے ہیں اور آج کی نشست میں ہمارا موضوع یہی''احسان'' ہے۔ ''احسان'' کالفظ''مُسن'' سے بناہے جو کہ ارد و میں بھی مستعمل ہے۔ ہر شخص بخو بی جا نتاہے کہ حسن کے معنی ہیں خوبصورتی 'عمرگی' موز ونیت ۔اوراحسان کے معنی ہیں کسی کو حسين بنانا۔ حَسُنَ ' يَحْسُنُ كِمعني بين حسين ہونا۔ جيبے رسول اللهُ مَاللَيْمَا كَيْرَام كي تعريف میں کہا گیاہے: حَسُنَتْ جَمِیْعُ خِصَالِهِ ''آ یک کی تو تمام ہی عادات نہایت حسین تھیں''۔اور آخسنَ' یُخسِنُ کے معنی ہیں کسی کوحسین بنانا۔''احسان'' کولفظی اعتبار ہے اچھی طرح سمجھ لینا ضروری ہے تا کہ اس کی اصل حقیقت واضح ہوجائے'اس لیے کہ بدشمتی سے احسان کی جگہ ہمارے ہاں''نصوّف'' کا لفظ معروف ہو گیا ہے' اور اتنا معروف ہوا ہے کہ اس نے لفظ 'احسان' کو گویا ہماری لغت سے ہی خارج کر دیا ہے۔ احسان کے ایک لفظی معنی ہیں کسی پر بھلائی کرنا۔سورۃ القصص میں ہے کہ لوگوں

نے قارون سے کہا تھا:﴿وَآخْسِنُ كُمَآ أَخْسَنَ اللَّهُ إِلَيْكَ﴾ (آيت 24)''اورتم بھی لوگوں کے ساتھ اچھائی کا معاملہ کروجیسے کہ اللہ تعالیٰ نے تمہارے ساتھ اچھائی کی ہے''۔ یعنی الله تعالی نے تہمیں دولت مند بنایا ہے توتم بھی لوگوں کی ضروریات کا خیال رکھتے ہوئے'ان کی مدد میں اپنے مال میں سے خرچ کرو۔ تواحسان کے معنی پیجی ہیں کہ سمی کے ساتھ حسن سلوک کرنا' بھلائی کرنا۔لیکن ہوا یہ ہے کہ لفظ''تصوّف'' نے آ کر احسان کے اُس اصلی اور بنیا دی معنی کوذہنوں سے بالکل نکال دیا ہے اور ہمارے ذہنوں میں احبان کے صرف یہی معنی (حسن سلوک) رہ گئے ہیں۔ حالانکہ تصوّف کا لفظ نہ قرآن مجيد مين آيا ہے نہ حديث ميں۔رسول الله مَا الله عَلَيْمُ كا انقال كے تقريباً دوسو برس بعد تک پیرلفظ استعال نہیں ہوا۔ ڈاکٹر میر ولی الدین ایک بہت بڑے مصنّف اورمفکّر و فلسفی تھے حیدر آباد دکن کی جامعہ عثانیہ میں شعبۂ فلسفہ کے ہیڑ تھے اور'' قرآن اور تصوّف' کے عنوان سے ان کی کتاب بھی ہے انہوں نے اس لفظ پر تحقیق کی ہے اور رسالہ قشیریہ کے حوالے ہے لکھا ہے کہ بیلفظ پہلی مرتبہ۸۲۲ء (بمطابق۲۰۰ھ) میں یعنی آ تحضور مُثَاثِثَةً م كا انتقال ع ١٩٠ برس بعد استعال موا ب اس ليے كه آت كا انتقال ۲۳۲ء میں ہوا ہے۔ان کے خیال میں اس لفظ'' تصوف'' کے بارے میں ریجی اتفاق نہیں ہوسکا کہ اس کا مادہ کیا ہے۔کوئی کہتا ہے یہ 'صفا'' سے بنا ہے' کسی کے خیال میں ''صف'' سے بنا ہے اور کسی کی رائے ہے کہ بیہ''صُفہ'' سے بنا ہے ۔لیکن ڈاکٹر میر ولی الدین کی رائے میں بیتمام امکانات قطعاً غلط ہیں۔ان کے خیال میں بیصرف لفظ ''صُوف'' ہے بنا ہے' جس کے معنی'' اُون'' کے ہیں۔وہ کہتے ہیں کہاس دَور میں آ کر جن لوگوں نے روحانیت کے میدان کواپنی جولان گاہ بنایا تو انہوں نے اُونی لباس پہننا شروع کر دیا تا کہ جسم کو چیجے اور اسے بجائے راحت دینے کے تکلیف پہنچائے۔ دراصل روحانیت اور باطنیت (mysticism) کے میدان میں عاہے وہ Christian mysticism مؤجات Hindi mysticism مؤجاب How

Platonism ہوئیہ چیز لازم ہوتی ہے کہائے نفس کو تکلیف اور ایذا پہنچاؤ۔ تو اُن کے

و اربعین نؤوی کم محد می 92 محد محد فطابات جمد کمدی

خیال میں اس' 'صُوف'' ہے لفظ' 'صوفی'' بناہے۔ واللہ اعلم!

لفظ تصوّف کے بارے میں ایک اور تصور بھی رہا ہے جس کی اگر چہ این میری شمل نے بڑی تروید کی ہے کین میرا گمان یہ ہے کہ لفظ ' تصوّف' کا ماخذ یونانی لفظ ' sophia' ہے جس کے معنی ہیں حکمت۔ چنانچہ فلا سفی (Philosophy) کا لفظ جو ہمارے ہاں معروف ہے وہ اصل میں ' فائلوسونی' ہے جس کے معنی ہیں وہ حکمت جو منطق پر مبنی ہو۔ ایسے ہی تھیوسوفی (Theosophy) کا مطلب ہے حکمت دین معرفت خداوندی کا علم یا بالفاظ دیگر وجدان \_ یعنی ایک تو ند بہ کا عوامی اور عملی پہلو ہے اور ایک ہے اس کا علمی' فکری اور باطنی پہلو۔ آج بھی کراچی میں بندر روڈ پر تھیوسوفی کل اور میں بندر روڈ پر تھیوسوفیکل اور ایک ہے اس کا علمی' فکری اور باطنی پہلو۔ آج بھی کراچی میں بندر روڈ پر تھیوسوفیکل کے اندر جو باطنی حکمت ہے اس کوایک قد رِ مشترک کے طور پر سامنے لا یا جائے۔

بہر حال ''احیان' کے معنی کسی کے ساتھ حسن سلوک کرنا بھی ہیں اور کسی شے کو حسین بنانا بھی۔ اب میں حضرت شدّاد بن اوس واللہ گئی ہے۔ مروی ایک حدیث نبوی پیش کرتا ہوں کہ رسول اللہ کاللہ گئی ارشاد فر مایا: ((اِنَّ اللّٰه کَتَبَ الْاِحْسَانَ عَلَی کُلِّ شَیْءِ) '' یقینا اللہ نے ہر چیز کے بارے میں واجب کیا ہے کہ اس میں خوبصور تی پیدا کی جائے۔' اس کی آپ کُلِّ اللّٰهِ کُنا کُونِ الْفِتْلَةُ) '' بیس جب مارد جائے۔' اس کی آپ کُلِّ اللّٰهِ کُنا کُونِ الْفِتْلَةُ) '' بیس جب مہراد حبیر کسی وقتل کرنا ہوتو خوبصور تی ہے ساتھ قتل کرو' قتل کے اندرخوبصور تی سے بیراد ہم مہری کی وقتل کرنا ہوتو خوبصور تی ہے ساتھ قتل کرو' قتل کے اندرخوبصور تی سے بیراد بیراد ہو گئی ہوگئی ہو اس کی ماہر تھے اور فرونِ اولی میں جبکہ اس انداز اور طریقے سے قتل کیا جائے کہ اسے کم تکلیف ہو۔ قرونِ اولی میں جبکہ اسلامی ریاست اپنی آب و تا ہے کے ساتھ قائم تھی پیشہ ورجلّا د ہوتے سے جوا پے اس فن جس میں ماہر سے اور وہ تیز دھار آلے سے ایک ہی وار میں گردن کوتن سے جدا کرد ہے تھے اور میں گردن کوتن سے جدا کرد ہے تھے اور میں گردن کوتن سے جدا کرد ہے تھے اور میں گردن کوتن سے کہ اگر مگڑ ہو تیز دھار آلے ورس اور کی طور پر سرقلم ہوتے ہیں تو اس کا بھی طریقہ ہوتا ہے کہ پیشہ ورجلّا د تیز دھار آلے ورس اور میں گردن اڑا د سے ہیں۔ صدیث کے اگر مگڑ سے میں آپ کُلُونِ کُلُونِ کے ایک ہی وار میں گردن اڑا د سے ہیں۔ صدیث کے اگر مگڑ سے میں آپ کُلُونِ کُلُونِ کُلُونِ کے میں آپ کُلُونِ کُلُونِ

بہرمال آپ کے سامنے احسان کے لفظی معنی آگئے ہیں۔ ای سے قرآن مجید کی اصطلاح ہے ''احسانِ اسلام' 'یعنی اسلام میں خوبصور تی پیدا کرنا۔ ایک خض کا اسلام تو یہ کہ وہ محض مارے باند ھے فرائض مثل نماز' روزہ' جج' زکوۃ اواکر رہا ہے۔ اس میں اس کی دلی آ مادگی اور کے جنہیات کے معاطع میں بھی بے دلی اور تھڑ ولے بن کے ساتھ' طبیعت کی عدم آ مادگی سے محض خانہ پوری کر رہا ہے' جبکہ ایک محض پورے اہتمام اور توجہ کے ساتھ اور دل کی پوری آ مادگی سے مخض خانہ پوری کر رہا ہے' جبکہ ایک ہے' نوابی سے طبیعت کی پوری آ مادگی کے ساتھ احتر از کر رہا ہے' نفلی عبادات پر بھی بھر پور ہے نوابی سے طبیعت کی پوری آ مادگی کے ساتھ احتر از کر رہا ہے' نفلی عبادات پر بھی بھر پور اوجہ ہو تو گویا اس کا اسلام درجہ احسان کو بہنے گیا ہے۔ اس کے لیے میں نے ''احسانِ اسلام' کی اصطلاح استعمال کی ہے' یا اسے'' سلوک محمد گی' ' بھی کہا جا سکتا ہے۔ اس حوالے سے میں نے آ غازِ خطاب میں قرآن مجید کے مختلف مقامات سے تین آ بیات تلاوت کی ہیں۔ ان میں سے ایک سورۂ لقمان کی آ بیت ہے جوگی سورت ہے۔ فرمایا گیا: عور میں بیان میں ہور کا گھگ اِلی وکھو مُحسِنٌ فَقَدِ اسْتَمُسَكَ بِالْعُرُوةِ وَالَّی اللَّهِ وَهُو مُحسِنٌ فَقَدِ اسْتَمُسَكَ بِالْعُرُوةِ

الْوُنْقَى ﴿﴾ (لقىن: ٢٢) ''اور جوشخص اپنے چبرے کو اللہ کے سامنے جھکا دے (اپنے آپ کو اللہ کے

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب الصيد والذبائح وما يوكل من الحيوان باب الامر باحسان الذبيح والقتل وتحديد الشفرة\_

و اربعین نووی که محدی و 94 محدی خطابات جمعه کهی

حوالے کردیے) اور وہ محن ہوتو اُس شخص نے فی الواقع مضبوط <u>حلقے</u> کوتھام لیا۔''

العُووۃ الوُثُفی لیعنی مضبوط حلقہ یا کنڈ اکر نے سے کیا مراد ہے اسے یوں سیھے کہ اگر کوئی شخص بحری جہاز کے عرشے پر کھڑ اہواوروہ سمندر میں گر پڑے اسے تیرنا بھی نہ آتا ہو لیکن اس شخص کے ہاتھ میں جہاز کا کوئی گنڈ ا آجائے تو یقیناً وہ یہی سمجھے گا کہ اب نہ آتا ہو لیکنڈ ابی اس کی جان ہے اس گنڈ کوئس نے جھوڑ اتو وہ ڈوب جائے گا اور اگر اسے بیائڈ ابی اس کی جان ہے اس گنڈ کوئس نے جھوڑ اتو وہ ڈوب جائے گا اور اگر اسے

میں ہوئی ہے تھا ہے رکھا تو بچنے کا امکان موجود ہے۔ مضبوطی سے تھا ہے رکھا تو بچنے کا امکان موجود ہے۔

اس آیت مبارکہ میں اسلام اور احسان کوجمع کر دیا گیا ہے۔ یعنی اس شخص کا اسلام مارے باندھے اور زبردی کا نہیں ہے بلکہ وہ دلی آ مادگی کے ساتھ شریعت کے اوامر و نواہی پرکار بند ہے۔ اگر چہ مارے باندھے کے اسلام کوبھی قانونی حیثیت حاصل ہے۔ اگرکوئی شخص کلمہ پڑھ رہا ہے تو آپ اسے تل نہیں کر سکتے 'اِلَّا بیکہ اس نے کوئی ایسا جرم کیا ہو کہ اس کی بنا پر اس کی سز آفل ہو با یہ کہ اس کا مرتد ہونا ثابت ہو جائے 'بصورتِ دیگر اسلام اس کے لیے ڈھال ہے۔ اس کے بارے میں ہم تفصیل سے گفتگو کر چکے ہیں کہ میں حالتِ جنگ میں بھی اگر ایک کا فرید صوں کرے کہ اب میں بربس ہوگیا ہوں 'لہذاوہ کلمہ علی بڑھ دے تو بھر بھی آگر ایک کا فرید صوں کرے کہ اب میں بربس ہوگیا ہوں 'لہذاوہ کلمہ پڑھ دے تو بھر بھی آپ اس کو اپنے گائِ غالب کی بنا پڑ کہ اس نے صرف جان بچانے کراسلام کی اہمیت بھی آپی جگہ سلم ہے' لیکن اصل اسلام جومطلوب ہے وہ احسان والا کراسلام کی اہمیت بھی آپی جگہ سلم ہے' لیکن اصل اسلام جومطلوب ہے وہ احسان والا کے ساتھ 'اپنی امکانی جدوجہد کے ساتھ ان کا موں کو انجام دیا جائے۔

دوسرامقام سورة البقرة كي آيت ہے:

﴿بَلَى ۚ مَنُ اَسُلَمَ وَجُهَةً لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَلَةً اَجُرُهُ عِنْدَ رَبِّهٖ ۗ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَجْزَنُوْنَ۞﴾

'' کیوں نہیں' جس شخص نے اپنا چہرہ اللہ کے سامنے جھکا دیا (سرِسلیم ٹم کر دیا) اوروہ ہوامحن (یعنی اس نے بہت عمد گی اور دلی آ ماد گی کے ساتھ' بہتر ہے بہتر انداز میں اوامر ونواہی کا خیال رکھا) تواس کے لیے یقیناً اس کا اجراس کے ربّ کے پاس محفوظ ہے۔اور ایسے لوگوں کے لیے نہ کوئی خوف ہو گا اور نہ وہ ممکّین ہوں گے۔''

اس شمن میں تیسرامقام سورۃ النساء کا ہے' جہاں فرمایا گیا:

﴿ وَمَنْ اَحْسَنُ دِیْناً مِّمَّنُ اَسُلَمَ وَجُهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ ..... ﴾ (آیت ۱۲۵) ''اوراُس فخض سے بہتر دین کس کا ہوگا جس نے اپنا چہرہ اللہ کے سامنے جھا دیا (سرتشلیم ٹم کردیا)اور وہ بھی احسان کی کیفیت کے ساتھ .....''

ندکورہ بالا آیات میں بھی دیکھئے کہ اسلام اوراحسان کو جوڑ دیا گیا ہے۔ حدیث زیر مطالعہ میں ''اسلام' 'اور' احسان' کے درمیان ''ایمان' کا ذکر ہے۔ حضرت جریل فی رسول الله مُلَّا اَللَّهُ اِللَّهُ اَللَّهُ اِللَّهُ اَللَّهُ اَللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اَللَّهُ اِللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

''جولوگ ایمان لائے اور انہوں نے نیک اعمال کیے انہوں نے پہلے جو پچھ کھایا پیااس پر کوئی گرفت نہ ہوگی جبکہ ان کا طر زعمل بیر ہا ہو کہ انہوں نے تقویٰ کی روش اختیار کی اور ایمان لائے اور عمل صالح کیے پھر مزید تقویٰ کا اضافہ کیا اور ایمان لائے 'پھر مزید تقویٰ اختیار کیا اور احسان کی روش اختیار کی۔ اور اللہ محسنین سے محبت رکھتا ہے۔''

یہاں تین در ہے آ رہے ہیں:اسلام ٔایمان اور احسان۔اور حدیث زیر مطالعہ میں بھی یمی تین در ہے ہیں:اسلام ٰایمان اوراحسان۔

 و اربعین نؤوی کی دو 96 کار خطابات جمعہ کھی ''اب آپ مجھے احسان کے بارے میں بتائے'۔ تو آپؑ نے جواب ارشاد فر مایا: ((اَنْ تَغْبُدُ اللَّهَ كَانَّكَ تَرَاهُ ' فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ)) ' ' يدكم إس كفيت مس الله ك بندگی کروگو یاتم اسے دیکھ رہے ہو۔ پس اگرتم اسے نہیں ویکھ رہے (پیرکیفیت پیدانہیں ہو ر ہی) تو ( بیر کیفیت تو پیدا ہو کہ ) وہ تمہیں دیکھ رہا ہے''۔ بیدحفزت عمر ڈاٹٹؤ کی روایت کے الفاظ ہیں۔انہی کے صاحبزا دے حضرت عبداللہ بن عمر ڈھٹنے کی روایت کے الفاظ إِن ( أَنْ تَخْشَى اللَّهَ تَعَالَى كَانَّكَ تَوَاهُ ' فَإِنْ لَّمْ تَكُنْ تَوَاهُ فَإِنَّهُ يَوَاكَ) ' ' كَهُمْ الله تعالیٰ سے ڈرواِس شدّت کے ساتھ کہ گویاتم اسے دیکھ رہے ہو۔ پس اگرتم اسے نہیں و کچے رہے (پیر کیفیت پیدانہیں ہورہی) تو (پیر کیفیت تو پیدا ہو کہ) وہتمہیں و کیھ رہا ہے۔''اورجیمُ الأتمة حضرت عبدالله بن عباس ظفیٰ کی روایت کے الفاظ ہیں:((اَنْ تَعْمَلَ لِلَّهِ .....) '' كَرُوعُمْل كرے الله كے ليے (يا محنت كرے الله كے ليے )..... 'بيتين الفاظ وْ بَن مِين ركِهِ : أَنْ تَعُبُدُ اللَّهُ \* أَنْ تَخْشَى اللَّهُ \* أَنْ تَعْمَلَ لِللهِ \_ حضرت عمر وَالنَّهُ ك روایت' جو کہ حدیثِ جبریلؑ کا مقبولِ عام version ہے' اس میں لفظ''عبادت'' آیا ہے۔ چونکہ ہمارے ہاںعوا می سطح پرعبادت کا محد ودتصور ہے لہٰذا پہلفظ اس حدیث کو سجھنے میں جاب بن گیا ہے۔ عوامی سطح پر عبادت کا تصور محض نماز' روز ہ' جج اور زکو ۃ تک محدود ہے' اور''احسان''انہی چیزوں کے ساتھ مقید ہوکررہ گیا ہے کہ بس نماز بہتر سے بہتر ہواور بڑی عمدگی سے پڑھی جائے۔اس میں خشوع وخضوع ہؤ تعدیلِ ارکان کا لحاظ رکھا جائے وغیرہ وغیرہ۔ایسے ہی دیگرعبادات خوش اسلو لی سے ادا کی جائیں اوربس \_احیان کوصرف عبادات تک محدود کردینے سے اس حدیث کے عموم میں مجوبیت پیدا ہوسکتی تھی مگر اللہ کا شکرہے کہ ویگروور واپیوں کے اندراس کامفہوم کھل کرسا ہے آر ہاہے۔

چنانچداس حدیث میں عبادت کا مفہوم صرف عبادات تک محدود نہیں ہے بلکہ یہ ہمہ کیر ہے البتداس میں عبادات بھی شامل ہیں۔ دراصل عبد کے معنی غلام کے ہیں اور علاقی میں آقا کی ہمہ تن ہمہ وقت اور ہمہ جہت اطاعت ہوتی ہے۔ اس لیے کہ غلام مملوک ہوتا ہے ملازم (employee) نہیں ہوتا کہ اس نے اسے محفظے کام کرنا ہے باتی

وقات میں وہ آزاد ہے۔ لہذا عبادت اور بندگی میں employee ورجی کی حیثیت کا تعلق ذہن ہے نکال دیجے! ملازم تو کہہ سکتا ہے کہ آ پ نے مجھے باور چی کی حیثیت ہوتا ہے لہذا میں آ پ کے گھر کی صفائی نہیں کروں گا۔ لیکن غلام تو اپنے آ قاکی مکلیت ہوتا ہے لہذا وہ اسے بہنیں کہہ سکتا کہ میں فلاں کام تو کروں گا فلاں کام نہیں کروں گا۔ اسے تو ہمہ وفت ہم تن اور ہمہ جہت اطاعت کرنی ہے۔ سورۃ الذّریات میں دو ٹوک الفاظ میں فرمایا گیا: ﴿ وَمَا خَلَقُتُ اللّٰجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ ﴿ ﴾ دو ٹوک الفاظ میں فرمایا گیا: ﴿ وَمَا خَلَقُتُ اللّٰجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ ﴿ ﴾ دو ٹوک الفاظ میں فرمایا گیا: ﴿ وَمَا خَلَقُتُ اللّٰجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ ﴿ ﴾ دو ٹوک الفاظ میں فرمایا گیا: ﴿ وَمَا خَلَقُتُ اللّٰجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ ﴿ ﴾ دو ٹوک الفاظ میں فرمایا گیا: ﴿ وَمَا خَلَقُتُ اللّٰ حِنْ اللّٰ ا

دوسری چیز جو اِس عبادت کالازی حصہ ہے وہ عبادت میں ''محبت'' کاعضر ہے۔

یعنی عبادتِ الٰہی کا مطلب ہے محبت کے جذ ہے سے سرشار ہوکر ہمہ تن اور ہمہ جہت اللہ تعالیٰ کی اطاعت کرنا۔ اس کے لیے فاری کا ایک لفظ ہے ''بندگی' اور ایک ہے ''پرستش''۔ ان دونوں کو جمع کریں گے تو عبادت سے گی۔ بہر حال عبادات یعنی نماز' روزہ' جج' زکو ق ہی عبادت نہیں ہیں' البتہ بیعبادت میں شامل ضرور ہیں۔ یعظیم تر اور ہمہ کیرعباوت یعنی ہم آن بندگی کے لیے انسان کو تیار کرتی ہیں اور اس کے لیے مد فراہم کرتی ہیں۔ اس لیے کہ عبادت یعنی ہم تن' ہمہ وفت اور ہمہ جہت اللہ تعالیٰ کی بندگی اور اطاعت کرنا آسان کام نہیں ہے۔ اس کے لیے مدد کی ضرورت ہے۔ نماز' روزہ' ذکو ق اور جج اس کے لیے مدد کی ضرورت ہے۔ نماز' روزہ' ذکو ق اور جج اس کے لیے مدد کی ضرورت ہے۔ نماز' روزہ' ذکو ق اور جج اس کے لیے مدد کی ضرورت ہے۔ نماز' روزہ' ذکو ق

رسول الله من الله عن الله عن كدا حسان بيه به كهتم إس كيفيت مين الله كى بندگى كرو ، يا بالفاظِ ديگراس كيفيت مين الله سے ڈرو اس كى راہ مين چِدو مجهداور بھاگ دوڑ كروگويا تم اسے ديكھ رہے ہو۔ بياصل مين ايمان ويقين كى انتہائى كيفيت كا نام ہے۔ ايمان در حقيقت بِالْغَيْبِ ہے۔ الله تعالى جمارے سامنے تو نہيں ہے ، البتہ جمارے پاس ضرور و اربعین نؤوی کی در 18 عرب خطابات جمع کی ہے۔ جیسے فرمایا گیا: ﴿ وَنَحْنَ اَقُوَّابُ اِلَيْهِ مِنْ حَبُلِ الْوَدِيْدِ ﴿ ﴾ (قَ) ''اورہم انسان سے اس کی رگ ِ جان ہے بھی زیادہ قریب ہیں'' ۔ کیکن غیب کا ایک پردہ حائل ہے ۔ دراصل حدیث زیرمطالعه میں ایمان کی شدّت اور اس کی ایک جِهت (dimension) بیان ہور ہی ہے کہ ایمان کی گہرائی اتنی شدید ہو کہ گویاتم اللہ تعالیٰ کو دیکھے رہے ہو۔ یہاں الفاظ آئے ہیں: تکانگک ترکاہُ ''گویاتم اللہ کو دیکھ رہے ہو'۔اس لیے کہ اس دنیا میں رہتے ہوئے اللہ تبارک و تعالیٰ کو دیکھناممکن نہیں ہے۔حضرت موکی علیہ اللہ تعالیٰ کے جلیل القدر پنجبر ہیں۔ انہیں اللہ تعالیٰ نے اپنے ساتھ مکا لمے کا شرف نصیب فرمایا تو انہوں نے مکا لمے کے شرف سے ہمت پاکر استدعاکی: ﴿ رَبِّ اَدِنِیْ اَنْظُرُ إِلَيْكَ ﴿ (الاعراف: ۱۶۳) ''اے پروردگار! تو مجھ کو پارائے نظر دے کہ میں تجھے دیکھوں (لیمنی مجھے اپنا دیدارنصیب فرما)'' تو جواب ملا :﴿ لَنْ قَوْمِنِنْ ﴾ ''تم مجھے ہرگزنہیں دیکھ سکتے''۔ بلکہ رسول الله مُکَالِیُّنِمُ کے بارے میں بھی اختلاف ہے کہ آپ نے شبِ معراج میں اللہ تعالیٰ کو دیکھا یانہیں ۔قرآن مجید میں تو یہی ہے کہ:﴿ لَقَدْ رَا می مِنْ ایْتِ رَبِّهِ الْكُنْرى ﴿ ﴾ (النحم) "أسَّ نے اپنے ربّ كى عظيم ترين آيات كا مشاہدہ كيا" كين بہر حال صحابہ کرام ن اللہ میں ایک رائے بیر موجود ہے کہ آپ نے اللہ تعالی کو دیکھا۔ چنانچە حضرت على ڈاٹٹؤ كى رائے يہى ہے البتہ حضرت عمر دلاٹٹؤ كى رائے بينبيں ہے۔اور حفرت عائشہ ﴿ فَإِنَّا ہے بھی جب یو چھا گیا کہ کیا رسول اکرم مَکَّاتِیْکِمْ نے اللّٰہ تعالٰی کو دیکھا؟ تُو آپُّ نے بہت خوبصورت الفاظ میں فرمایا: نُورُ گُر آنی یُرای؟'' وہ تو نور ہے اسے دیکھا کیسے جائے گا؟''اس لیے کہ نور کے ذریعے سے تو آپ کسی چیز کود یکھتے ہیں لیکن نور کو تو

تو آپ نے بہت خوبصورت الفاظ میں فرمایا: نُور گا آئی یُرای ؟''وہ تو نور ہے'اسے دیکھا کیسے جائے گا؟''اس لیے کہ نور کے ذریعے سے تو آپ کی چیز کودیکھتے ہیں لیکن نور کوتو نہیں دیکھ سکتے! بہر حال گانگ ترکاہ سے مراد ہے اللہ پڑاس کے وجوداوراس کی حقیقت پر اِس قدریعی چیز کوآئکھوں سے دیکھنے سے یقین پیدا ہوتا ہے۔ براس قدریعی نہو جائے جس قدر کسی چیز کوآئکھوں سے دیکھنے سے یقین پیدا ہوتا ہے۔ رسول الله مُنافِقَةً کُم کے جوا گلے الفاظ ہیں: ((فَانَ لَمْ مَنگُنْ قَوَاهُ فَانَّهُ يَورَاكُ)'' لیس ارسول الله مُنافِقَةً کُم سکتے (یہ کیفیت پیدا نہیں ہو سکتی) تو (کم از کم رہ کیفیت تو پیدا ہوکہ) اگرتم اسے نہیں دیکھ سکتے (یہ کیفیت پیدا نہیں ہو سکتی) تو (کم از کم رہ کیفیت تو پیدا ہوکہ) وہ تمہیں دیکھ رہا ہے'۔ اس مُکڑے کے وہ مفہوم لیے گئے ہیں۔ایک تو یہ کہ یہ پہلے مُکڑے وہ منہوں کی ایک تو یہ کہ یہ پہلے مُکڑے

تکلیف جھیل رہا ہوتا ہے تو اُس وقت بیاحیاس اس کے لیے اس قدر دلجوئی کا سامان فراہم کرتا ہے کہ اللہ مجھے دیکھ رہا ہے میراما لک جس کے لیے میں بیسب پچھ کررہا ہوں' وہ مجھے دیکھ رہا ہے۔ابیانہیں ہے کہ ع''مرگئے ہم انہیں خبر نہ ہوئی''۔ہم توان کے لیے

ا پناسب کچھاٹا ہیٹھےاورانہیں پتا بھی نہیں چلانہیں' بلکہ میری ساری قربانیاں' محنتیں اور بھاگ ووڑ اللّٰد تعالیٰ کےعلم میں ہے۔

بہرحال کی بندہ مؤمن کے ول میں بدیقین پیدا ہوجانا کہ اللہ تعالی مجھے دکھ رہا ہے ' یہ بھی ورجۂ احسان پر فائز ہونے کے لیے کافی ہے۔ لیکن اگر اس ہے بھی آگے ایمان ویقین میں بدگہرائی پیدا ہوجائے کہ بندہ مؤمن کو بیاحساس ہو کہ گویا وہ خود اللہ تعالی کو دکھ رہا ہے تو یہ اس ہے بھی آگے کی چیز ہے۔ چنا نچہ بعض صحابہ کرام شائین کی فیز ہے۔ چنا نچہ بعض صحابہ کرام شائین کی مرف سے اس متم کی با تیں کہی گئی ہیں۔ رسول اللہ مکائین کی عادت شریف تھی کہ آپ فجر کی فان کے بعد تھوڑی دیر کے لیے مجد نبوی میں تشریف رکھتے تھے اور صحابہ کرام سے بچھ گفتگو ہوتی تھی۔ کی خواب دیکھا ہوتا تو بیان کرتا تھا۔ اس کے علاوہ سوال و جواب بھی ہوتے تھے۔ ایک مرتبہ آپ نے ایک صحابی سے دریافت فرمایا: ((تکیف جواب بھی ہوتے تھے۔ ایک مرتبہ آپ نے ایک صحابی سے دریافت فرمایا: ((تکیف

و (ابعین نووی کے معرف میں اسلامی کی جو اسلامی کی جو کی اسلامی کی جو کی اسلامی کی جو کی اسلامی کی کا جواب براغیر معمولی تھا:
اَصْبَحْتُ مُوْمِنًا حَقَّا '' جھے تو آج ہے مومن کی صحاب ہوئی ہے'' تو اُن کا جواب براغیر معمولی تھا:
اَصْبَحْتُ مُوْمِنًا حَقَّا '' جھے تو آج ہے مومن کی صحاب ہوئی ہے'' رسول الله کُوْنِ اِنْ اُنْ اِنْ اَنْ اِنْ اِنْ اِنْ الله الله کُونِ مِن کی حقیقت کیا ہے'' الله کا اُنْ الله کُونِ مِن کی حقیقت کیا ہے'' کو کہدر ہے ہوکہ جھے ہے مومن کی صحاب ہوئی ہے تو اس کی کیا حقیقت اور کیفیت ہے ؟ انہوں نے عرض کیا: ''کَوْنِی اَنْظُرُ اللّٰی عَوْشِ رَبِیّی بَادِزًا' وَکَانِی اَنْظُرُ اللّٰی عَوْشِ رَبِیّی بَادِزًا' وَکَانِی اَنْظُرُ اللّٰی عَوْشِ رَبِیّی بَادِزًا' وَکَانِی اَنْظُرُ اللّٰی اَنْ اللّٰی الل

اب یوں سیحے کہ ہمارے سامنے تین درج آگئے۔ ایمان اگر صرف زبان پر آجائے تویہ 'اسلام' ' ہے'اگردل میں داخل ہوجائے تویہ 'ایمان' ہے اوراگریدل کی گرائیوں کے بارے میں یہجان لیجے گرائیوں میں اتر جائے تو ''احسان' ہے۔ دل کی گہرائیوں کے بارے میں یہجان لیجے کہ اس کی گہرائیاں بہت اتھاہ ہیں۔ اور جسے ہم''دل' کہتے ہیں ایک تو یہ گوشت کا لوظڑا ہے جس کا کام ہے خون پمپ کرنا۔ یہ پھیپھڑوں کی طرف سے صاف شدہ خون کے کرجس کے لوگڑا ہے جسم کی طرف دھکیل دیتا ہے اور پورے جسم سے وہ خون لے کرجس کے اندرآ لائشیں وغیرہ جمع ہوگئی ہوتی ہیں' پھیپھڑوں کی طرف دھکیل دیتا ہے' تا کہ وہاں اس کی صفائی ہوجائے۔ تویہ دل جو گوشت کا ایک مگڑا ہے' یہ محض پمپ کے سوا پچھ بھی نہیں کی صفائی ہو جائے۔ تویہ دل جو گوشت کا ایک مگڑا ہے' یہ محض پمپ کے سوا پچھ بھی نہیں

<sup>(</sup>۱) الاستقامة لابن تيميه: ۱۹۶/۱ والايمان لابن ابي شيبة: ۱۱ ـ روايات سے معلوم ہوتا ہے كەرسول الله مَالْيُوْمِ كَى اس طرح كى گفتگو حفرت حارثه بن سراقه داللهٔ سے بھی ہوئی تھی اور حفزت عوف بن مالك داللہ اللہ سے بھی۔

و اربعین نؤوی کو دو اس اس کو دو کو دو کو دو کو دو کا است کا مرکزاور کے ایکن دین کے اعتبارے بیاصل میں روح انسانی کا مرکزاور محل ہے اور رُوح کا تعلق ذات باری تعالی کے ساتھ براہ راست ہے۔ لہذا آ ب اس قلب کی گہرائی نا بنیس سکتے۔ سلطان باہو نے بہت خوبصورت بات کہی ہے برع ''دل دریا سندروں وُ و بکھے' کون دلاں دیاں جانے ہُو!' واقعۃ بیدل دریا وُں اور سمندروں ہے بھی زیادہ گہرا ہے۔ اور جب ایمان اس گہرائی میں جاگزیں ہوجائے تو بیا حسان ہے۔ احسان اس سے کوئی علیحہ ہاور مصنوی شے نہیں ہے۔ ایمان کی ان کیفیتوں کا ذکر ہے۔ اور جب میں کا ہم اپنی اِن گفتگوؤں میں بار بار ذکر کرتے آ کے میں ۔ فرمایا گیا:

﴿ قَالَتِ الْاَعْرَابُ أَمَنَا ۗ قُلْ لَّمْ تُؤْمِنُوا وَلَٰكِنُ قُوْلُوْۤ السَّلَمُنَا وَلَمَّا يَدُخُلِ الْإِيْمَانُ فِي قُلُوْبِكُمْ ۗ (آيت ١٣)

'' یہ بدّو دعویٰ کر رہے ہیں کہ ہم ایمان لے آئے۔ (ایے نبی!) ان سے کہہ دیجیے تم ہرگز ایمان نہیں لائے' لیکن یہ کہہ سکتے ہو کہ ہم اسلام لے آئے ہیں اور ابھی تک ایمان تمہارے دلول میں داخل نہیں ہوا۔''

یہاں مثبت انداز میں اسلام کا ذکر آیا ہے اور پھر منفی انداز میں ایمان کا ذکر ہوا ہے۔ اور اس سورت کی آیت سے میں صحابہ کرام چڑ گئے کے بارے میں فرمایا گیا:

﴿ وَلَكِنَّ اللَّهُ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ الْإِيْمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوْمِكُمْ ﴾ (المحمُّرِن) ''گرالله نے تمہارے لیے ایمان کونہایت محبوب کر دیا ہے اور اس کوتمہارے دلوں کے اندرخوشنما بنا دیا ہے۔''

یہ وہ کیفیت ہے جو صحابہ کرام ٹوکٹی کو ایمان کی گہرائی کے نتیجے میں حاصل ہو چکی تھی اور یہی احسان ہے۔

باقی میر کہ ہمارے ہاں مرقبہ تصوف کے زیراٹر جو کیفیات آئی ہیں اس کی کیاوجہ ہےاور''احسانِ اسلام'' جسے ہم''سلوکِ قرآنی'' یا''سلوکِ محمدی'' بھی کہہ سکتے ہیں' اس میں اور تصوف میں کیا فرق ہے' میراس بحث کا موقع نہیں ہے۔اس موضوع پر''مرقبہ و آربعین نؤوی کی مرد مرد (102 مرد مرد خطابات جمعه کا تصوف یا سلوک محمد گل بہت اہم کتا بچہ سے اسلام 'کے عنوان سے میرا ایک بہت اہم کتا بچہ ہے۔ اس میں ذرا دقیق بحثیں بھی ہوئی ہیں۔ اس کا لفظ بلفظ مطالعہ مفید رہے گا۔ اور خاص طور پراس کا جوانگریزی ترجمہ ہواہے:

"The Reality of Tasawwuf, in the Light of the Prophetic Model."

اس میں پچھ اضافے بھی کے گئے ہیں۔ مداصل ہمارے ہاں جدید تعلیم یافتہ اور مرقبہ الحال لوگوں کے اندر جب بھی دین کی طرف رُبخان پیدا ہوتا ہے تو وہ تصوف کا راستہ اختیار کرتے ہیں۔ تو اِس حقیقت کو اُن پر منکشف کرنے کے لیے یہ انگریزی کتا بچہ بہت اہم ہے۔ رسول اکرم مُثَلِیْتُم نے لوگوں کواحیان کی تعلیم و تربیت دی' ان کا تزکیہ کیا اور اُن سے قربِ خداوندی کے مراحل طے کروائے! آپ مُثَالِیْتُم اور صحابہ کرام جُنگیزی نے اور اُن سے قربِ خداوندی کے مراحل طے کروائے! آپ مُثَالِیْتُم اور صحابہ کرام جُنگیزی نے کس طور سے بیکام کیا تھا اور ہمارے مرقبہ تصوف میں کیا شکل پیدا ہوگئ ہے اور کس طور سے ایک علیحدہ راستہ اختیار کرلیا گیا ہے' اس کا ایک خاص سبب ہے جسے بیان کرنے کا اِس وقت موقع نہیں ہے۔ یہاں جریل طایقیا کے تیسرے سوال''احیان' کی بحث ختم ہوتی ہے۔

حضرت جریل علی الله مگالی الله مگالی الله مگالی الله مگالی الله می الساعة الله می الله

اب انہوں نے پانچواں سوال کیا: فَانْحِبِوْنِی عَنْ اَمَارَاتِهَا؟ ' تو مجھے اس کی علامات کے بارے میں بتادیجے (جس سے اندازہ ہوجائے کہوہ زمانہ اب قریب آگیا ہے)'' علاماتِ قیامت ایک متقل موضوع ہے۔ کتبِ احادیث میں اشراط السّاعة اور علامات القیامة کے عنوان ہے با قاعدہ ابواب باندھے گئے ہیں۔اس ضمن میں کچھ تو ابتدائی اورعمومی انداز کی اور چھوٹی علامات ہیں اور دس بڑی علامتیں ہیں \_ان میں د جال كاظهور وصرت مهدى كاظهور وضرت عيسى عليله كانزول وهوئين كامعامله اور حف كا تذكره ہے كەزمىن تىن جگە سے ھنس جائے گئ وغيره \_ بىمختلف اشراط السّاعة ہيں \_اس سوال کے جواب میں آپ نے دوعلامات کا ذکر فرمایا ہے جو ہمارے لیے بہت چیم کشا إن - آ بِ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلِدَ الْأَمَةُ رَبَّتَهَا)) "كاوترى إلى ما لكه كوجني " اس کے معانی سے ہیں کہ ایک دَ ور آئے گا کہ اولا دمیں اتنی سرکشی پیدا ہو جائے گی کہ وہ اپنے والدین کے اوپر گویا حاکم ہوجائیں گے۔والدین ڈریں گے کہان ہے میں نے م کھے کہددیا تو نمعلوم کیا جواب دیں۔ یہ کیفیت آج ہمارے ہاں پیدا ہو چکی ہے۔اور خاص طور پریہ بات چونکا دینے والی ہے کہ آپ لڑ کیوں کے بارے میں فرمارہے ہیں کہ بیٹیاں اپنی ماؤں کے ساتھ لونڈیوں کا ساسلوک کریں گی ۔ حالانکہ لڑکیوں کا معاملہ ہمیشہ بیر ہاہے کہ بیوالدین کی زیادہ تا بع فرمان ہوتی ہیں' ان کے سامنے سرجھکا کررکھتی ہیں اور خاص طور پر ماؤں کا زیادہ ادب اور اُن سے زیادہ محبت رکھتی ہیں لیکن آ ہے فر ما رہے ہیں کہ بٹیال اپنی ماؤں کے ساتھ اپنی باندیوں کا ساسلوک کریں گی۔اوریہ کیفیت مجی آج رونما ہو چکی ہے۔

رسول اللهُ مَنَّ الْفَيْرِ فَي عَلَمت كَى دوسرى علامت به بتالى: ((وَ أَنْ تَوَى الْحُفَاةَ الْعُوَاةَ الْعُوَاةَ الْعُالَةَ رِعَاءَ الشَّاءِ يَتَطَاوَلُونَ فِي الْبُنْيَانِ)) "اور بهكه تم ديمو ك كه نظ پير الْعُواةَ الْعُوالَةُ الْعُالَةَ رِعَاءَ الشَّاءِ يَتَطَاوَلُونَ فِي الْبُنْيَانِ) "اور قلاش كريوں ك چروا او في السِن والے انتهائي مفلس اور قلاش كريوں ك چروا إو في

و اربعین نؤوی کن می در 104 می در خطابات جمعه کاری او نچی عمارتیں بنانے میں ایک دوسرے سے مقابلہ کریں گے'۔ بیدوہ چیز ہے جھے آج ہم

اپی آئھوں ہے دیکھ سکتے ہیں۔ بچاس ساٹھ سال پہلے کے عالم عرب میں اور آج کے عالم عرب میں جو تضاد (contrast) واقع ہو چکا ہے وہ بہت نمایاں نظر آرہا ہے۔ان کے پاس کھانے کو پچھنہیں ہوتا تھا۔ حج کے موقع پراللہ تبارک وتعالی نے قربانی کا جو تھم

دیا ہے تو اس کی حکمت ریجھی تھی کہ وہاں کے رہنے والوں کو کھانے کو پچھ میستر آجائے۔ ورنه عالم عرب تو قرآن كالفاظ مين "وَاهِ عَيْدِ فِي ذَرْعِ" لعِنى ايك غيرز رخيز وادى تَقَى جِهال كوئى پيداوارنہيں ہوتى تقى \_حضرت ابراہيم عَالِيَّهِ مَّنے وُعا كَيْقَى: ﴿ رَبَّنَاۤ اِلِّي

ٱسُكَنْتُ مِنْ ذُرِّيَّتِيْ بِوَادٍ غَيْرِ ذِي زَرْعِ عِنْدَ بَيْتِكَ الْمُحَرَّمِ السسَ (ابرهيم:٣٧) ''اے پروردگار! میں نے ایک بے آ ب و گیاہ وادی میں اپنی اولا د کے ایک ھے کو

تیرے محترم گھرکے پاس لابسایا ہے .....' ' یعنی اب تو ہی ان کی غذا کا بندوبست کر۔ان لوگوں کا حال بیتھا کہ قربانیوں کے گوشت پر جھیٹ پڑتے تھے تھینچ کر لیے جاتے تھے اور سکھا کر پھر سال بھر کھاتے تھے۔ پھریہ کہا نہی قربانیوں کی دجہ سے بھیٹریں اور بکریاں يال كربيجية تصاوريهي ان كي آيدني كابزا ذريعه موتاتها يتوعالم عرب كي سيصورت حال

تھی۔لیکن اب صورتِ حال یہ ہے کہ وہاں دولت کی ریل پیل ہے ہوشم کی سہولت میسّر ہے' بلکہ ان کے مشرقی ساحل پر بورپ کے شہروں کو بھی مات دینے والے شہر آ باد ہو <u>حکے</u> ہیں۔

آ گےرسول الله مَنَّالَيْنَامُ جوفر مارہے ہیں: ((يَتَطَاوَلُوْنَ فِي الْبُنْيَانِ)) تواس میں لفظ "يتطاوّل "كومجه ليحيايه باب" تفاعل" ہے ہے جس كى بيصفت ہے كداس ميں مبالخ کامفہوم بھی ہوتا ہےاور مقالبے کا بھی ۔یعنی پیورب نہصرف اونچی اونچی عمارتیں بنائیں گے بلکہان اونچی عمارتوں کے بنانے میں ایک دوسرے سے مقابلہ کریں گے ۔ آج سے منظر ہماری آنکھوں کے سامنے ہے کہ ایک شخص نے اگر حالیس (۴۰) منزلہ عمارت بنائی ہے تواس کے مقابلے میں دوسرا پینتالیس (۴۵) منزلہ عمارت بنائے گا۔

حضرت عبداللہ بن عباس ﷺ ہے مروی حدیثِ جبر ملیؓ میں ایک اورسوال بھی

و اربعین نُووی کم محد می در 105 می می در خطابات جمعه کاری ہے۔حضرت جریل علیہ اوال کر رہے ہیں: یارَسُولَ الله! وَمَنْ أَصْحَابُ الشَّاءِ الْحُفَاةُ الْبِحِيَاعُ الْعَالَةُ؟ "أاالله كرسولً! بكريان چرانے والے برہنديا مجوك على دست كون لوگ بين؟ "آ ي مُثَالِّيَةُ إلى فرمايا: ((الْفَعَرَبُ)) " وه عرب مول كي " جنانچہ حدیث میں یہ پیشین گوئی بھی موجود ہے کہ دہ عرب ہوں گے۔ دیسے تو دنیا میں اور جگہوں پر بھی تر قیاں ہوئی ہیں' افلاس کے بعد دولت کی ریل پیل ہوئی ہے' او نجی او نجی اورشا ندار عمارتیں بنی ہیں کئین عالم عرب میں گزشتہ چند د ہائیوں میں جوتر قی ہوئی ہے اس كى نظير نهيس ملتى \_ ايك موقع بررسول الله مَنَا لِيُعَمِّمُ فِي فَلِم ما يا: (( إنَّهَا بُعِثْتُ أَنَا وَالسَّاعَةُ تحَهَاتَيْنِ)) (۱) '' میں اور قیامت اس طرح ہیں جیسے بید وانگلیاں ملی ہوئی ہیں''۔اس کا ایک مفہوم یہ بھی ہے کہ میرے بعداب کوئی نبی نہیں اور تمہارے بعداب کوئی اُمت نهيں۔ ((أَنَا آخِوُ الْمُوْسَلِيْنَ وَأَنْتُمُ آخِوُ الْأُمَّمِ))''ميں آخری رسول ہوں اور تم آ خری اُمت ہو''۔اب تو گویا قیامت ہی آئے گی۔ادرایک مفہوم پیھی ہے کہ آئ کی بعثت اور قیامت زمانے کے اعتبار سے دونوں جڑے ہوئے ہیں۔ لیمنی آپ کی بعثت کے بعد ہے قیامت میں کوئی فاصلہ ہیں ہے۔اس موضوع پر بہت ساری کتابیں کھی گئ میں۔جامعۃ الازہر کے عالم دین پروفیسر امین محمد جمال الدین کی کتاب''عُمَرُ اُمَّیّة الاسلام" كااردوتر جمه" أمّتِ مُسلمه كي عر" بم نے بھي شائع كى ہے۔ حديث زير مطالعه میں رسول اکرم مَلَا تَنْ يَمُ نے جو دوعلاماتِ قيامت بتائي ہيں ان كے ظہور پذير ہونے سے قیامت کا معاملہ اب بہت قریب معلوم ہوتا ہے۔ آج ہر خص ان علامتوں کو پچشمِ سر د مکھسکتا ہے۔

الله تعالیٰ اس حدیث جبریل کو ہمارے لیے علم وحکمت کا ذریعہ بنا دے اور اِن با توں کو بیجھنے اوران پڑمل ہیرا ہونے کی تو فیق عطافر مائے۔ آمین!

ٱقُولُ قَولِيَ هٰذَا وَاسْتَغُفِرُ اللَّهَ لِي وَلَكُمْ وَلِسَائِرِ الْمُسُلِمِينَ وَالْمُسُلِمَاتِ00

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب الرقاق باب قول النبي للله بعثت انا والساعة كهاتين وصحيح مسلم كتاب الحمعة باب تخفيف الصلاة والخطبة

حديث

**43**)

## حكمت دين كاايك غظيم خزانه

٢ جولا ئى ٧٠٠٧ء كا خطاب جمعه

خطبہ مسنونۂ درودشریف اورادعیۂ ماتورہ کے بعدفر مایا: گزشت نحونشیتر معرود میں جائٹ کا مالا

گزشتہ یا نج نشستوں میں'' حدیثِ جبریل'' کا مطالعہ کمل کر لینے کے بعد ترتیب کے اعتبار سے تو ہمیں آج کی نشست میں اربعینِ نو وکؓ کی تیسری حدیث کا مطالعہ کرنا تھا' کیکن میں نے اس مجموعے میں حضرت معاذ بن جبل دلانٹیؤ سے مروی جس حدیث (حدیث نمبر ۲۳) کااضافہ کیا ہے آج آ ہے کو پہلے اس کا مطالعہ کرار ہا ہوں۔اس لیے کہ حدیث جریل کے ساتھ اس حدیث کو بہت زیادہ مشابہت حاصل ہے۔ایک تو اِس کے مشمولات (contents) کے اعتبار سے مشابہت ہے کہ دین کی حکمت کیا ہے وین بحثیت کُل کیا ہے'اس کے اجزاء کیا ہیں اور اس کے مراحل ومراتب اور منازل کیا ہیں۔ بلکہ اس لحاظ سے یہ میرے نز دیک بعض اعتبارات سے حدیثِ جبریل سے بھی کہیں زیادہ اہم ہے۔ دوسرے بیحدیث جبریل کے contents کے علاوہ اس کے اسلوب ہے بھی مشابہت رکھتی ہے۔ حدیث جبرئیل میں رسول الله مَنَّا اَثْلِیَا کَمُحْفُل کا ایک واقعہ ایسی تفصیلات کے ساتھ اور اِس انداز میں بیان ہوا کہ گویا ہماری نگا ہوں کے سامنے وہ نقشہ آ گیا'اورتھوڑی در کے لیے ہمیں بدلذت محسوں ہوئی کہ ہم خودبھی اس ماحول اوراسی مجلس کا حصہ ہیں ۔اسی طرح اس حدیث کے واقعاتی انداز اور پس منظر کے بیان میں اس ہے بھی کہیں بڑھ کر کیفیت حاصل ہور ہی ہے۔ان دونوں حدیثوں کے مابین ایک اور مشابہت بھی ہے' اور وہ بیر کہ بید دونوں حدیثیں رسول اللّٰدمَّالیَّیْزِا کی حیاتِ وُنیوی کے

آخری دَور کی ہیں۔ آج کی نشست میں ہم اس حدیث کے ترجےاور چندا شارات پر اکتفا کرتے ہیں' جبکہاس کے اندر جو دواہم مضامین بیان ہوئے ہیں اُن پر تفصیلی گفتگو اِن شاءاللّٰد آئندہ ہوگی۔

اس حدیث مبارکہ کے راوی حضرت معاذ بن جبل ڈاٹٹٹ ہیں۔ ان کی شخصیت کا اجمالی تعارف یہ ہے کہ آپ ایک انصاری صحابی ہیں اور صحابہ کرام مختلفہ میں ان کا ایک بہت اونچا مقام ہے۔ آنخصور مُناٹٹٹ نے اپنے بعض صحابہ کے لیے مدح کے الفاظ انعل انفسل کے صیغے میں ارشاو فرمائے ہیں' ان میں ایک نام حضرت معاذ بن جبل کا بھی ہے۔ آپ مُناٹٹیٹ نے فرمایا:

((اَرْحَمُ اُمَّتِیْ بِاُمَّتِیْ اَبُوْبَکُو وَاَشَدُّهُمْ فِیْ اَمْرِ اللّٰهِ عُمَرُ وَاَصْدَقَهُمْ حَیَاءً عُثْمَانُ وَاَقْصَاهُمْ عَلِیٌّ ابْنُ آبِیْ طَالِبٍ ..... وَاَعْلَمُهُمْ بِالْحَلَالِ وَالْحَرَامِ مُعَاذُ بْنُ جَبَل.....)(١)

''میری اُمت میں سے ان کے حق میں سب سے زیادہ رحیم وشفق ابوبکڑ ہیں' اللہ کے ( دین کے ) معاطع میں ان میں سب سے زیادہ تحت اور شدید عمرؓ ہیں' ان میں سب سے زیادہ صائب الرائے (صحح میں سب سے زیادہ صائب الرائے (صحح فیصلے تک بینیخے والے ) علیؓ بن ابی طالب ہیں ۔۔۔۔۔ اور ان میں حلال اور حرام کا سب سے زیادہ علم رکھنے والے معاذبن جبلؓ ہیں ۔۔۔۔۔''

در حقیقت ان کا شار فقہائے صحابہ میں ہوتا ہے۔ رسول اللّٰه کُلِیّنِیْمُ نے انہیں یمن کا گور نر بنا کر بھیجا تھا تو اُس وقت ان کا آپ مُلَّا لِیْمُ اِللّٰہ کُلہ ہوا تھا وہ بھی اپنی جگہ بہت اہم ہے۔ بہرحال میں نے اُن کی شخصیت کا اجمالی تعارف پیش کیا ہے تا کہ آپ کے سامنے یعظیم حقیقت واضح ہوجائے کہ اتن بلند پایہ شخصیت کو کیا چیز مسلسل پریشان کر رہی تھی ' یہ شخصیت کو کیا چیز مسلسل پریشان کر رہی تھی' جس کے بارے میں اس حدیث میں انہوں نے رسول اللّٰہ مُلَّالِیْمُ اِسْ استفسار کیا' اور اس کے بارے میں اس حدیث میں انہوں نے رسول اللّٰہ مُلَّالِیْمُ اِسْ استفسار کیا' اور اس کے برعکس ہماری پریشانی کا سبب کون تی چیزیں ہیں۔

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي كتاب المناقب عن رسول الله الله الله الله مناقب معاذ بن حبل وزيد بن ثابت وابي بن كعب وسنن ابن ماجه المقدمة باب فضائل حباب \_\_

عَنْ مُعَاذِ بْنِ جَبَلِ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْكُ خَرَجَ بِالنَّاسِ قَبْلَ غَزُوَةِ تَبُوْكَ د' حضرت معاذ بن جبل النيخ! ہے روایت ہے کہ اللہ کے رسول مَاکَالْتِیْزُمْ غز وہُ تبوک سے بل **لوگوں کو**لے کر نگلے''۔ یعنی تبوک کی طرف جاتے ہوئے سفر کے دوران بیرواقعہ پیش آیا۔ فَلَمَّا اَنْ اَصْبَحُ" تو جب صبح ہوگئ" (لعنی فجر طلوع ہوگئ)۔اس جملے کے پیچھے یہ چیز پوشیدہ ہے کہاں طرح کا سفررات کے وقت کیا جاتا تھا' اس لیے کہ دن میں صحرا کا سفرشد ید گرمی اور دھوپ کی تمازت کی وجہ سے تقریباً ناممکن تھا۔ جبکہ رات کے وقت **چونکه دهوپنهیں ہوتی تھی' بلکہ خنگی ہوتی تھی' لہٰذا جتنا بھی فاصلہ رات کو طے ہوجا تا تھاوہ** غنیمت سمجھا جاتا تھا۔ چنانچیغزوہ تبوک کا سفر بھی رسول اللّٰدُنْالِیُّظِ اور صحابہ کرام مُحَالَّیْمَ نے رات کو ہی کیا۔حضرت معاذ بن جبل را اللہ است کو ہی است میں : صَلَّی بِالنَّاسِ صَلَّاةً الصُّبْح "تورسول اللَّهُ مَا لَيْمَا لَيْمَا لِيَعَلِمُ فِي لَوكون كِيساته صبح كي نماز اداكي" \_ يعني آب في في كرامٌ كوفجر كى نماز برُها لَى - ثُمَّ إِنَّ النَّاسَ رَكِبُوْا ' ' پھرلوگ دوباره سوار ہو گئے - 'اس کی وجہ بیتھی کہ ابھی چونکہ سورج کے نکلنے اور دھوپ کے تیز ہونے میں پچھوفت باقی تھا' موسم ابھی ٹھنڈا تھا'لہٰذا فیصلہ ہوا کہ اس ٹھنڈ ہے موسم میں جتنا سفر طے ہوجائے وہ غنیمت ہے جبکہ تمازت زیادہ ہوجانے کی صورت میں سفرممکن نہیں رہے گا اور سورج ڈھلنے تک کہیں نہیں آ رام کرنا پڑےگا۔

فَلَمَّا أَنْ طَلَعَتِ الشَّمْسُ نَعَسَ النَّاسُ فِيْ آفَرِ الدُّلْجَةِ ''توجب سورج طلوع موگیا تو لوگ شب بیداری کے اثرات کے تحت او تکھنے لگے۔' ہر خص کو اِس کیفیت کا تجربہ ہے کہ جس کے وقت جو نیم سحر چلتی ہے وہ تو گویا با قاعدہ تھیکیاں دے دے کر سلاتی ہے اور اگر رات جاگ کر گزاری ہوتو نیند کا غلبہ اور بھی بڑھ جا تا ہے۔ بہی وجہ ہے کہ ایک مسلمان کو بیر غیب دلائی گئ ہے کہ وہ اپنے اس طبعی تقاضے کا مقابلہ کرتے ہوئے معجد میں نجری نماز پڑھ کر اپنے مصلے پر بیشا اللہ کا ذکر کرتا رہے اور جب سورج پوری طرح طلوع ہو جائے تو دورکعت نماز اداکرے اور پھر اپنے گھر جائے۔ اس کی بہت فریادہ فضیلت بتائی گئ ہے۔وکؤ م مُعَاذٌ دَسُولَ اللّٰهِ عَلَیْنِ اِنْ مُوَائِدُ آفَرَهُ '' اور حضرت معاذٌ را دو خرص معاذٌ

و اربعین نووی کی می در ۱۱۵ می در فطابات جمع کسی

نے اپنے لیے لازم تھہرا لیا رسول الله کُلیْ ایک ساتھ ساتھ چلے کو'۔ آپ الیُونی کے ساتھ ساتھ چل رہے تھے کہ اکرم کُلیْ کی کے ساتھ ساتھ چل رہے تھے کہ آپ ان سے کہیں الگ نہ ہو جا کیں۔ والنّاسُ تفرّقتُ بھی در کابھہ علی جوادِ النّطرِیْقِ ''اورا کُرُلوگوں کا حال یہ ہوگیا کہ ان کی سواریاں انہیں لے کرراسے کی پوری چوڑائی میں پھیل گئیں'۔ راسے کی کوئی حدووتو متعین نہیں تھیں کہ دونوں اطراف میں کوئی باڑگی ہواور بس ان کے اندرہی سواریوں نے چلنا ہو۔ بلکہ یہ سے اکا نقشہ ہے۔ اوھراُدھر پہاڑ ہیں اور درمیان میں کشادہ واوی ہے جس کے اندرادنٹیاں اپنسواروں کو لے کر آزادانہ چل رہی ہیں اور اوھراُدھر منتشر ہوگئی ہیں۔ تاکمُلُ وَتَسِیْرُ ''دہ اونٹیاں پھی کھارہی ہیں'۔ زمین پرکوئی چارہ ہوگئی ہیں۔ تاکمُلُ وَتَسِیْرُ ''دہ کوئی کیکر وغیرہ کا درخت ہے تو اللہ تعالی نے انہیں اس مقصد کے لیے لمی گرون دے رکھی ہے وہ ان درختوں کے چا اور کا نے کھارہی ہیں۔ اورسوار چونکہ اونگھ رہے ہیں'۔ اور کا نے کھارہی ہیں۔ اور کا خوا کھارہی ہیں۔ اور سوار چونکہ اونگھ رہے ہیں'۔ اور کا اور کی ماصل ہے۔

استراحت فرمارہے تھے۔لیکن جب آپ کی اونٹنی بدکی تو آپ نے اپنے ہودج کا پر دہ مِثَايا \_ فَالْتَفَتَ فَاِذَا لَيْسَ مِنَ الْجَيْشِ رَجُلُ آدُني اِلَيْهِ مِنْ مُعَاذٍ " تَوْ آ بِ ثَلَا لَيْمُ دیکھا کہ پورے لشکر میں سے حضرت معاز سے زیادہ کوئی بھی آپ مُلَالِیَّا اُسے قریب نہیں ہے''۔ پورالشکرمنتشر ہو گیا تھا۔سواریاں اپنے سواروں کو لے کرتمام راستے کی وسعت مِين بِهِيلَى مُونَى تَقْيِس - آ مِ مَا لَيْنَاتِمُ نِ و يَكُهَا كَهُ مَعَا وْ قَرِيب مِين مِهْ فَنَا دَاهُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْكُ فَقَالَ: ((يَا مُعَادُ)) ' تو آپَ تَلَيُّمُ نِي الْهِينِ لِكَارِكُرارِشَا وفر مايا: اےمعاذ! "قَالَ لَتَيْنُكَ يَا نَبِيَّ اللَّهِ ''انهول نے كہا: اے الله كے نبى! ميں حاضر مول'' قال: ((اُدْنُ **دُوْنَكَ**))'' آ يِمَنَّا يُنْتِمُ نِے فرمايا: اور قريب آ جاوَ'' فِلَدَنَا مِنْهُ'' تو حضرت معاذٌ (اپني اونٹی کو لے کر) آپ کے اور قریب ہو گئے"۔ حَتّٰی لَصِقَتْ رَاحِلَتُهُمَا إِحْدَاهُمَا بِالْاُنْحُواٰی'' یہاں تک کہ دونوں کی سواریاں ایک دوسری کے ساتھ مَس کرنے کلیس''۔ یعنی حضورمَا اللّٰیٰ کی اونمنی اور حضرت معازّ کی اونٹنی ایک دوسرے کے ساتھ رگڑ کھا رہی تَصِيل ـ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْكُ: ((مَا كُنْتُ آخْسِبُ النَّاسَ مِنَّا كَمَكَانِهِمْ مِنَ الْمُعُدِ)) '' تو رسول اللَّهُ مَا يُنْظِمُ نِهِ فرما يا: مجھے تو بير كمان نہيں ہوسكتا تھا كہلوگ ہم سے اشنے فاصلے پر ہوں گے!''

اس جملے کے پیچھے ایک حقیقت مختی ہے۔ رسول الدُمثَّلَیْمُ کی مسلمانوں کے مابین ایک خاص حیثیت ہے۔ آپ اللہ کے نبی ورسول ہیں مسلمانوں کے سپہ سالار ہیں۔ آپ کواکیلا چھوڑ دینا حکمت اور مصلحت کے سراسر خلاف تھا۔ ہروقت آپ مُلُّا اَلَٰهُ کُلُّا حِمُورُ دینا حکمت اور مصلحت کے سراسر خلاف تھا۔ ہروقت آپ مُلُّا اللهُ کُلُّا اِللهُ کُلُا حِمُورُ دینا حکمت اور مصلحت کے سراسر خلاف تھا۔ ہروقت آپ مُلُّا اِللهُ کُلُّا اِللهُ کُلُو کُلُمُ کُلُو کُلُو

و اربعین نؤوی کردی در 112 کردی در خطابات جمعہ کی اس موقع کوغنیمت جانااور آپ مَاکلیَّزِ ہی کی تلوار نیام سے نکال لی۔ آپ مَاکلیْزِ کی آگھ کھی تو دیکھا کہ وہ کا فرتلوارسونتے سر پر کھڑا ہے۔اُس نے کہا:اے محمدً!اب مجھے بتاؤ تہہیں كون مجھ سے بيا سكتا ہے؟ آپ مَنْ اللَّهُ إِنْ فَر مايا: ﴿ اللَّهُ ﴾ " مجھ الله تعالى بيا سكتا ہے''۔یعنی اگر چہ حالات میرے لیے بالکل ناموافق ہیں'میں لیٹا ہوا ہوں اورتم کھڑے ہو' میں غیر سلح ہوں جبکہ تمہارے ہاتھ میں تلوار ہے۔ بظاہر حالات و واقعات اور مادی اسباب سارے تہارے ہاتھ میں ہیں کیکن اصل مستب الاسباب تو اللہ ہے۔ آپ کَالْتُمْ اَ کی زبانِ مبارک ہے الله کا لفظ ایسے نکلا کہ اس کا فر پرکیکی طاری ہوگئ اور اس کے ہاتھ سے تلوارچھوٹ گئی۔ آپ مُناظِیَّا نے تلوارا ٹھالی اور فر مایا:''اب تم بتاؤتمہیں مجھ سے کون بچائے گا؟''اس نے ہاتھ جوڑ دیے اور کہا: گویٹم وَابْنُ کَوِیْمِ'' آپ تو ایک نہایت شریف انسان ہیں اور ایک نہایت شریف انسان کے بیٹے ہیں''۔ بیرگویا انتہائی خوشامہ کے کلمات تھے جو اُس کا فراورمشرک نے کہے۔ گویٹم کا لفظ عربی زبان میں بہت او نچا مقام رکھتا ہے۔اس کا مطلب ہے بہت ہی صاحبِ مروّت صاحبِ شرافت اور بہت ہی سخی شخص ۔ اس سے پھر افعل النفسیل کا صیغہ ہے آگورم ۔ اس لیے ہم آ مخصور مَا النَّائِمُ کُود مِی ا كرم'' بھى كہتے ہيں \_بہرحال آپ مَلَا لِيَنْ الْحِيْزِ لَنْ فرمايا كەمىں تىہيں چھوڑ ديتا ہوں اورتم جاؤ' لیکن ایک وعد ہ کرو کہ مسلمانوں کے خلا نے بھی جنگ میں نثریک نہیں ہو گے۔ آپ مَلَا ثَیْمُ ا نے اسے پینہیں کہا کہ ایمان لاؤ' کیونکہ بیتو ایک جبری ایمان ہو جا تااور دین میں کوئی جرنہیں ہے۔اس کا فرنے کہامیں وعدہ کرتا ہوں کہمسلمانوں کےخلاف جنگ میں بھی شريك نہيں ہوں گا اور جا كرلوگوں ہے كہا: جِنْتُكُمْ مِنْ أَكْرَمِ النَّاسِ '' ميں إس وقت تمہارے پاس شریف ترین انسان کے پاس سے آرہا ہوں'۔

میں نے ضمناً یہ واقعدال لیے بیان کردیا ہے تاکہ معلوم ہوجائے کہ رسول الله مُنَالِّیْنَا الله مُنَالِّیْنَا الله مُنَالِّیْنَا الله مُنَالِّیْنَا الله مُنَالِّیْنَا الله مِنَالِی مِنَا کہ الله مُنَالِی مِنَا الله مُنَالِی مِنَا الله مُنَالِی مِنَا الله مُنالِی مُنالِی مِنَالِی مِنَالِی مِنَالِی مِنَالِی مِنَالِی مِنْ الله مُنالِی مُنالِی مِنْ الله مُنالِی مِن مِنالِ مِن مِنالِی مِنالِی مِن مِنالِی مِنالِی مِنالِی مِن مِنالِی مِن

رواس ہمارے ہوں دورہ ہویں ہیں۔ بیب ہوں ہے۔ اللہ تعالیٰ کے برابر بلکہ اُس سے بھی اونچا مقام دے دیا گیا۔ اور ایک انتہا یہ ہے کہ آپ کُلُٹِیْم کی شان کو (معاذ اللہ) کھی اونچا مقام دے دیا گیا۔ اور ایک انتہا یہ ہے کہ آپ کُلُٹِیْم کی شان کو (معاذ اللہ) کھٹاتے گھٹاتے اپنے جیسا انسان جھ لیا گیا۔ بلاشبہ قرآن مجید میں یہ الفاظ تو آئے ہیں کہ: ﴿ قُلُ إِنَّهُ مَا اَنَّ بَشُورٌ مِنْ لَكُمُ ہُسِنَ ﴾ (خم السحدة: ٦)'' (اے نبی کُلُٹِیْمُ اِن سے) کمہ دیجے کہ میں تمہاری ہی طرح کا ایک بشر ہوں ....' چنانچہ ایک اعتبار سے تو آپ

و اربعین نؤوی کی در ۱۱۵ کا در خطابات جمعه کی ہماری ہی طرح کے بشریتھ اس گوشت پوست کے بنے ہوئے تھے اسی طرح کا خون آپ کے جسم میں دوڑ رہا تھا' آپ مَلَا لِیُنْاِ کُو اگر زخم لگا ہے تو جسم سے خون نکلا ہے' آ پِمُكَاتِیْزُ کَمُ کُوبِھوک بھی لگتی تھی اور پیاس بھی ۔ تو معلوم ہوا کہ جوعام بشری تقاضے ہیں ہی سب آپ کے ساتھ تھے'لیکن ساتھ ہی آپ مُنافِیکم خود فرماتے ہیں:((اَیٹُکُمْ مِّفْلِیْ))''تم میں سے کون ہے مجھ حبیبا؟''رسول اللّٰمِثَالَّیُّیُّا نے صحابہ کرام جنگیز کو''صوم وصال'' ہے منع کیا تھا۔صوم وصال یہ ہے کہ جوروز ہ رکھاوہ شام کوا فطارنہیں کیا' بلکہ وہی روز ہ رات بھرآ گے چلتا رہا۔ پھرا گلا دن بھی روز ہے کی حالت میں گز رااورا گلے دن شام کوروز ہ افطار کیا۔تو بیددودن کا''صوم وصال'' ہے۔رسول اللّٰه مَّا ﷺ خودتو دودن کا' بلکہ مجھی کبھی تین دن کا صوم وصال بھی رکھتے تھے' لیکن صحابیہ کو بختی ہے منع کرتے تھے یو کسی نے ہمت کرکے بوچھ لیا کہ حضور! آپ خودتو صوم وصال رکھتے ہیں اور ہمیں روکتے ہیں؟ ال برآ پ كَالْيَا أَلْ مَا يَا: ((وَا يُتُكُمْ مِّفُلِيْ النِّيْ اَبِيْتُ يُطْعِمُنِيْ رَبِّيْ وَيَسْقِينِ))(١) '' تم میں سے کون ہے مجھ حبیہا؟ میں تو اس حال میں اپنی رات گز ارتا ہوں کہ میرا ربّ مجھے کھلاتا بھی ہے اور پلاتا بھی ہے''۔تو ہمیں اِن دوانتہاؤں کے مابین رہنا ہوگا۔ آ بِ مَا اللَّهِ الرُّوع مِين ليكن مرلحاظ سے ہم جیسے بشرنہیں ہیں۔اوریہ كه آ بِ مَا لَيْنَا اللَّهُ اللَّهُ مَام تر جلالت شان کے باوجود اللہ کے بندے ہی ہیں' اللہ کے برابر ہرگزنہیں ہیں! جیسے کسی عارف بالله نے کہا:

ٱلْعَبْدُ عَبْدٌ وَاِنْ تَرَقَّٰى وَالنَّ تَرَقَّٰى وَالنَّ تَنَوَّلُ وَالنَّ تَنَوَّلُ لَ

''بندہ تو بندہ ہی رہتا ہے چاہے کتی بلندی پر چلا جائے ( ساتویں آ سان پر پہنچ جائے ) اور ربّ تو ربّ ہی رہتا ہے چاہے کتنا نزول فر مالے ( آ سانِ دنیا پر آ جائے )۔''

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري كتاب الصوم باب التنكيل لمن اكثر الوصال وصحيح مسلم كتاب الصيام باب النهي عن الوصال في الصوم

بہر حال ﴿إِنَّمَا اَنَا بَشَرٌ مِّنْلُكُمْ ﴾ '' میں تمہارے جیبا ایک انسان ہوں' یہ بھی ایک حقیقت ہے اور: ((اَیُّکُمْ مِّنْلِیْ))'' کون ہے تم میں میرے جیبا؟' یہ بھی اپنی جگہ ایک حقیقت ہے۔ اس حدیث میں آپئل اُلیْمِ اَنْ عُرِی کا تقاضا بیان کر رہے ہیں کہ: ((وَاَنَا کُنْتُ مَاعِسًا))'' میں خود بھی اوْلگھ رہا تھا''۔

فَلَمَّا رَاى مُعَاذٌّ بُشُرَى رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْكُ إِلَيْهِ وَخَلُوتَهُ لَهُ ' لِي جب مفرت معاذؓ نے دیکھا کہ اس وقت حضوراُن ہے خوش ہیں اور ان کے لیے موقع بھی تنہا کی کا ہے''۔ ظاہر بات ہے کہمیں ہزار کےلشکر میں ہے ایک ہی شخص آ پِ ٹَانْٹِیْزُ کے ساتھ جڑا ہوا ہے تو انہیں دیکھ کرآپ کوخوثی ہوئی ہوگی اور اُن کے لیے آ ہے کے قلب مبارک میں يقينًا محبت كاايك عضر پيدا مواموگا \_ قَالَ يَا رَسُولَ اللَّهِ انْذَنْ لِيْ اَسْأَلُكَ عَنْ كَلِمَةٍ قَدْ اَمْوَضَتْنِیْ وَاَسْقَمَتْنِیْ وَاَحْزَنَتْنِیْ''آٹِ نے (موقع کوغنیمت جانتے ہوئے) کہا: اے اللہ کے رسول مُلَاثِيْزًا! مجھے اجازت دیجیے کہ میں آپ سے الیمی بات پوچھوں جس نے مجھے مریض بنا کر رکھ دیا ہے' مجھے بیار کر دیا ہے ادر مجھے شدید رنج وغم سے دوحیار کر دیا يئ '\_ ميں اس كى فكر ميں گھلا جار ہا ہوں \_ فقال نَبِيُّ اللَّهِ عَلَيْكِ اللَّهِ عَلَيْكِ اللَّهِ عَلَيْكِ اللّهِ عَلَيْكِ الللّهِ عَلَيْكِ اللّهِ عَلَيْكِ اللّهِ عَلَيْكِ اللّهِ عَلَيْكِ الللّهِ عَلَيْكِ اللّهِ عَلَيْكِ الللّهِ عَلَيْكِ الللّهِ عَلَيْكِ الللّهِ عَلَيْكِ الللّهِ عَلَيْكِ اللّهِ عَلَيْكِ الللّهِ عَلَيْكِ الللّهِ عَلَيْكِ اللّهِ عَلَيْكِ الللّهِ عَلَيْكِ اللّهِ عَلَيْكِ اللّهِ عَلْمُ الللّهِ عَلَيْكِ الللّهِ عَلَيْكِ اللّهِ عَلَيْكِ الللّهِ عَلْمُ عِلْمِ الللّهِ عَلَيْكِ الللّهِ عَلَيْكِ الللّهِ عَلَيْكِ اللّهِ عَلَيْكِ الللّهِ عَلْمُ الللّهِ عَلَيْكِ الللللّهِ عَلَيْكِ اللللّهِ عَلَيْكِ الللّهِ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْكِ ع '' تو آپِمَلَاثِیَوَّانے ارشاد فرمایا: مجھ سے پوچھو جوبھی تم جاہو''۔اب اُس وقت چونکہ آ ہے مَا کُلِیْکُمُ کی طبیعت میں بشاشت تھی' دریائے سخاوت جوش میں تھا' تو آ پ مُلْکُیْکُمُ لے انہیں گو یا کھلا لائسنس دے دیا کہ جو حیا ہو بو چھلو۔اب ہم یہاں اپنااور حضرت معاذ ڈاٹٹیؤ کا مواز نہ کرلیں کہ آپ کس چیز کی فکر میں گھلے جار ہے تھے' بیار اورغمز وہ ہور ہے تھے' جبکه هاری پریشانیوں اور نفکرات کامحور کیاہے!

فَقَالَ يَا نَبِيَ اللهِ حَدِّنْنِي بِعَمَلٍ يُدُّخِلْنِي الْجَنَّةَ لَا اَسْأَلُكَ عَنْ شَيْءٍ غَيْرَهَا

''ا الله كِ نِي مَنَّا لِللهِ عَدِّنْنِي بِعِمَلِ بَا وَ يَجِي جو مِحِي جنت مِيں داخل كرد ئ اس كسوا

ميں آپ سے اوركوئى بات نہيں بوچھوں گا''۔ آپ صحابی رسول ہیں بلكه فقها عِصحابہ میں

ان كا شار ہے' نبی اكرم مَنَّ الْمُؤْمِنِي سِمِعَة كه مِيں تو جليل القدر صحابی رسول ہوں الهذا ميرى

چكى ہے' مَر پھر بھى دہ يہ گارنی نہيں سِمِعة كه ميں تو جليل القدر صحابی رسول ہوں الهذا ميرى

و اربعین نووی کی جو جی ۱۱۵ می و خطابت جمعه اربعین نووی کی جے۔ بلکہ انہیں بھی یہ فکر لگی ہوئی ہے کہ کیسے جنت کے حق دار بنیں۔ وہ بھی محاسبہ اُخروی اوراُخروی قانونِ مجازات سے بے خوف نہیں ہیں۔ جبکہ ہمارا حال سے کہ ہمیں تو محاسبہ اُخروی کی فکر ہی نہیں ہیں۔ ہم تو سمجھتے ہیں کہ بس سیدھے جنت میں حاکمیں گے۔

جایں ہے۔

قال نَبِی اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللهِ اللللّٰهِ الللهِ الللّٰهِ الللهِ الللهِ الللهُ اللّٰهِ الللهِ اللهِ الللهِ اللهِ الللهِ الللهِ الللهِ اللللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ اللهِ الللهُ الللهِ اللللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ اللللهِ اللللهِ الللهِ اللللهِ اللللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ اللللهِ الللهِ اللللهِ الللهِ اللللهِ الللهِ الللهِ الللللهِ اللللهِ الللهِ الللهِ اللللهِ اللللهِ اللللهِ الللهِ الللهِ الللهِ اللللهِ اللللهِ الللهِ الللهِ الللهِ اللهِ الللهِ الللهِ الللهِ اللللهِ الللهِ اللللهِ الللهِ اللللهِ اللهِ الللللهِ الللهِ اللللهِ الللهِ اللللهِ الللهِ اللللهِ الللهِ اللللهِ اللللهِ الللللهِ اللللهِ الللهِ الللهِ اللهِ الللهِ اللللهِ الللهِ اللللهِ الللهِ اللللهِ الللهِ الل

((مَنْ جَعَلَ الْهُمُومَ هَمَّا وَاحِدًا هَمَّ آخِرَتِهِ كَفَاهُ اللَّهُ هَمَّ دُنْيَاهُ ....)(۱)

د جُنُحُف نے اپنی آخرت کی فکر کے اندر گم کردیا 'لینی آخرت کی فکر کے اندر گو دیا گئی آخرت کی فکر کے اندر 'تو دنیا کے سارے تفکرات کے ضمن میں اللّٰداہے کفایت کرے گا۔ ''

الله تعالیٰ اس کے سارے مسائل حل کردے گا۔ یعنی تم الله کے بن جاؤ تو الله تمہارا بن جائے گا۔ جب الله تمہارا بن جائے گا تو پھر تمہیں کسی چیز کی فکر کی ضرورت ہی باتی نہیں رہے گی۔ اللہ کے بنوتو سہی !

رسول الله طَالِيَّةُ آ كَ فرما رہے ہيں: ((وَإِنَّهُ لَيَسِيْرٌ عَلَى مَنْ اَرَاهَ اللهُ بِهِ اللهُ عَلَى مَنْ اَرَاهَ اللهُ بِهِ اللهُ عَلَى مَنْ اَرَاهَ اللهُ بِهِ اللهُ تَعَالَى مَنْ اَرَاهَ اللهُ عَيْرَ) ''اور به بات آسان ہے اُس خص کے لیے جس کے لیے الله تعالی نے خرکا اراده کرلیا ہو'۔ یعنی اے معاذ! اگر تمہارے دل میں بیسوال پیدا ہوا ہے اور تمہیں یے فکر دامن گیرہوئی ہے تو سمجھلوکہ الله تعالی کی طرف سے گویا تمہارے لیے سندہ کہ اُس نے تمہارے لیے خرکا اراده فرمایا ہے۔ فکم یُحدِنْهُ بِشَنَى عِلاَ اللّهُ فَلَهُ فَلَاثَ مَرَّاتٍ حِرْصًا

<sup>(</sup>١) مشكونة المصابيح كتاب العلم الفصل الثالث بحواله ابن ماجه والبيهقي-

لِكُنْهَا بُنْقِنَهٔ عَنْهُ '' تو آپُنَا لِیُکَا این حضرت معاذّ ہے کوئی بات نہیں فر مائی مگریہ کہا ہے میں مرتبدد ہرایا' اس خواہش کے تحت کہ وہ اسے اچھی طرح یاد کرلیں''۔ آپ مُلَّا لِیُمُنِّم نے ہر بات کو تین تین بارد ہرایا تا کہ حضرت معاذر اللہٰ کے ذریعے آپ مُلَّا لِیُمُنِّم کی بات جوں کی قوں لوگوں تک پہنچ جائے اور اس کا ایک لفظ بھی اِدھرے اُدھر نہ ہو۔

اب يهال رسول الله كَالْيَا عَرْت معافر الله كَالْيَا كَ مُواب دے رہے ہيں تواس ايک جملے بين كل دين كى جامع تعبير آگئ ہے۔ آگے چل كر آپ كَالْيَا الله كَالْيَا الله وين كو تين حصول بين كل دين كى جامع تعبير آگئ ہے۔ اس طرح اس حديث كى حديث جبريل كے ساتھ ايك اور مشابهت بھى بن رہى ہے اس ليے كه وہال بھى تين چيزول اسلام ايمان اوراحيان پرزور ديا گيا ہے۔ فقال نبي الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله وَالْيَوْمِ الله وَالْيَوْمِ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله وَالْيَوْمِ الله وَالْيَوْمِ الله وَالْيَوْمِ وَوَيُونَ مِالله وَالْيَوْمِ وَمُونَ وَالله وَالْيَوْمِ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله وَالله وَا

یہاں لفظ''عبادت'' اور''شرک'' آئے ہیں۔عبادت کامفہوم صرف نماز روزہ تک محدود نہیں ہے' بلکہ اس پر تفصیلی گفتگو کیں ہوتی رہی ہیں کہ عبادت الہی کا مطلب ہے انتہائی محبت کے جذیبے سے سرشار ہوکراللہ تعالیٰ کی ہمہ دفت' ہمہ جہت اور کامل اطاعت

و اربعین نووی کرد در 118 کرد خطابات جمعہ کھی و فرمال برداری کرنا۔ دنیا کی ہر شے سے بڑھ کر اللہ تعالیٰ سے محبت ہو۔ جیسے فرمایا كَيا: ﴿ وَالَّذِيْنَ امْنُوا الشَّدُّ حُبًّا لِّلَّهِ ١٠ (البقرة:١٦٥) "اور جولوك (عي) مؤمن ہیں ان کوشد پدمحبت ہے اللہ ہے''۔عبادت کے لیے فاری کا ایک لفظ ہے'' بندگی'' اور ایک ہے'' پرستش''۔ان دونوں کو جمع کریں گے تو عبادت بنے گی۔ یہ جوفر مایا گیا ہے كه:﴿ وَمَا خَلَقُتُ الْحِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُوْنِ۞ ﴾ (الذِّريْت) '' اوريس نِهُ بين پیدا کیا جنوں اورانسانوں کومگراس لیے کہ میری عبادت کریں''۔ تویہاں عبادت ہے مراد محض عبادات یعنی نماز'روزه' حج اورز کو ة نہیں ہیں۔اگر چہریہ بھی عبادت اوراللہ تعالیٰ کی اطاعت میں شامل ہیں مگرعبادت الہی صرف انہی چیز وں تک محدود نہیں ہے۔ يهال عبادت كے بعد دوسرا لفظ ' شرك ' آيا ہے كد: (( لَا تُشْهِر كُ بِه شَيْنًا )) ''اللّٰد تعالیٰ کے ساتھ کسی کونٹر یک نہ گھیراؤ''۔ یہاں بھی نوٹ کیجیے کہ نٹرک بھی صرف بُت برستی کا شرک نہیں ہے کہ بت پرستی چھوڑ دوتو شرک ختم ہو گیا' بلکہ نفس پرستی بھی تو بہت برا شرك ہے۔ارشادِ اللّٰي ہے:﴿أَفَرَءَ يُتَ مَنِ اتَّخَذَ اِللَّهَهُ هَوٰمهُ﴾ (الحاثية:٢٣) ''(اے نبی مُثَاثِیْزا!) کیا آپ نے دیکھا اُس شخص کوجس نے اپنی خواہشِ نفس کواپنا معبود بنالیا؟'' نو خواہش نفس بھی تو معبود ہو جاتی ہے۔اگر چینفس کی نماز تو کوئی نہیں پڑھتا مگر نفس کی اطاعت تو کررہے ہیں!اندر سےنفس کا جو تقاضا ابھرتا ہے توییددیکھے بغیر کہ پیہ حلال ہے یا حرام ہے'شریعت کی رو سے جائز ہے یا ناجائز ہے' بسر وجیثم اس کی پیروی کرتے ہیں ۔تو گویانفس انسان کا معبود بن گیا۔اس طرح مال کی محبت میں اس در ہے سرشار ہو جانا کہ اس کے حصول میں حلال اور حرام کی تمیزختم ہو جائے' تو بیہ مال کی بندگی ہاورایک درج کا شرک ہے۔رسول اکرم مُلَا اَیْنَ کی ایک حدیث مبارکہ ہے:

((تَعِسَ عَبْدُ الدِّيْنَارِ وَعَبْدُ الدِّرْهَمِ)) (١)

" ہلاک ہوجائے (یا ہلاک ہوگیا) دینارودرہم کا بندہ۔"

تو يهال بھى آپ مَالِيَّيْنَ ( عبد ' كالفظ لائے بيں كه كہنے كوتو تم الله كے بندے بنے پھرتے (١) صحيح البحاری كتاب الجهاد والسير ، باب الحراسة في الغزو في سبيل الله \_

ہوجبکہ حقیقت میں تم مال کے بندے ہو۔ د کیھئے ہندوکشی دیوی کی ہوجا کرتا ہے کہ وہ اے مال عطا کر دے 'جبکہ ہم براہ راست مال کے بجاری ہیں۔ ہم نے صرف کشی دیوی کو درمیان میں سے ہٹایا ہے' باقی ہمارا اور ہندوؤں کا اصل معبود تو مال ہی ہے۔ کشی دیوی تو درمیان میں محض واسط ہے۔ تو شرک محض بُت پرسی کا نام نہیں ہے' بلکہ شرک اور میمی بہت سے ہیں۔ میں نے اللہ تعالیٰ کی توفیق سے ایک عرصہ قبل'' حقیقت واقسامِ مشرک'' کے موضوع پر ایک ایک گھٹے کی چھ تقاریر کی تھیں (۱) کہ شرک عقیدے کا بھی ہے' مشرک کا بھی ہے' اجماعی ہی ہے۔ آج کا سب سے بڑا شرک میں کا بھی ہے۔ اس سے بڑا شرک اجماعی شرک ایمی انسانی حاکمیت (Human Sovereignty) ہے۔ اس سے بڑا شرک اجماعی شرک اور کیا ہوگا کہ '' تو صرف اللہ ہے لیکن یہاں انسان خود خدا بن کر بیٹھ گیا ہے۔ بقول اقبال : ۔

سروری زیبافقط اُس ذات بے ہمتا کو ہے حکمرال ہے اِک وہی باقی بتانِ آزری

مادہ پری بھی بہت بڑا شرک ہے۔ آج انسان کا سارا تو گل اللہ کی ذات کے بجائے اسباب و وسائل پر ہے۔ ارشا والہی ہے: ﴿ ..... اَلَّا تَتَّیِحنُهُ وَ ا مِنْ دُونِیٰ وَ کِیْلًا ﴿ ﴾ (بنی اسراء یل) '' ..... کہ میرے سواکسی اور کو اپنا کا رساز نہ سمجھ بیٹھنا''۔اسی طرح ریا کاری کوشرک ِ ففی قرار دیا گیا ہے۔ فرمانِ نبوی ہے:

((مَنْ صَلَّى يُرَائِئْ فَقَدُ اَشُرَكَ ' وَمَنْ صَامَ يُرَائِئْ فَقَدُ اَشُرَكَ وَمَنْ تَصَدَّقَ يُرَائِئْ فَقَدُ اَشْرَكَ))(٢)

''جس نے دکھاوے کے لیے نماز پڑھی وہ شرک کر چکا' جس نے دکھاوے کے

<sup>(</sup>۱) محترم ڈاکٹر اسراراحمدٌ کی میہ چھ تقاریر کیسٹ سے صفحہ قرطاس پر منتقل کر کے ضروری ایڈیٹنگ کے بعد پہلے ماہنامہ میثاق میں فروری ۲۰۰۱ء سے جولائی ۲۰۰۷ء کے دوران' حقیقت و اقسامِ شرک'' کے عنوان سے شائع ہوئیں اور اب اس عنوان سے کتابی شکل میں بھی شائع ہو چکی ہیں۔ دلچیسی رکھنے والے افراد اِن سے بھر پوراستفادہ کر سکتے ہیں۔

وی اربعین نؤوی کی در در 120 می در خطابات جمعہ کھی کے اور جس نے دکھاوے کے لیے صدقہ ویاوہ شرک کر چکا 'اور جس نے دکھاوے کے لیے صدقہ ویاوہ شرک کر چکا ''

عربی زبان میں نعل ماضی پر''قَدْ'' آ جائے تو یہ ماضی قریب یا present perfect tense کامعنی دیتا ہے۔اگر کوئی کہے کہ''میں یہ کام کرنا چاہتا ہوں'' تو اس میں ایک شبہ ہے کہ وہ بیکام کر سکے گایانہیں' کیکن اگر وہ یہ کہے کہ''میں بیکام کر چکا ہوں'' تو اس میں تو اب کوئی شبہ نہیں ہے۔ اس حدیث میں تین مرتبہ'' فَقَدُ اَمْشُوكَ '' فرمایا گیا ہے۔ نبی ا کرم مَنَّالِیْنِ کے بیہ بات بڑی باریک بینی سے واضح فر ما دی ہے کہ دکھاوے کی خاطر نماز یڑھنے والا' روز ہ رکھنے والا اورصدقہ کرنے والا بلاشک وشبہ شرک میں مبتلا ہو چکا ہے۔ مثال کے طور پراگرتم نماز پڑھ رہے ہواورتم دیکھو کہ کوئی شخص تمہیں دیکھ رہا ہے لہذاتم سجده طویل کرد وتو تمها رایمل شرک شار ہوگا۔اس لیے کہ عام حالات میں اگرتمہا را سجدہ تین سینڈ کا ہور ہا تھا اوراب پانچ سینڈ کا ہو گیا ہے تو بیمزید دوسینڈ کاسجدہ کس کے لیے ہے؟ اب اس ایک سجدے کے گویا دومبحود ہو گئے' ایک اللہ تعالی اور دوسراوہ چخص جے دکھایا جار ہاہے۔تو ایمان اور بندگی کے تمام تقاضوں کو پورا کرنا اور شرک کی تمام کیفیتوں ے بچنا' یہ ہے ایک جملے میں نجات کا نسخہ: ﴿ (تُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيُوْمِ الْآحِرِ وَتُقِيْمُ الصَّلَاةُ وَتَعْبُدُ اللَّهَ وَحُدَةً لَا تُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا)) \_

ر حبید الله و ساو و السون با سیدا) ۔

آ گے فرمایا: ((حَتْی تَمُوْتَ وَاَنْتَ عَلَی ذَلِكَ)) '' یہاں تک کہ ای حالت میں تہماری موت واقع ہوجائے''۔ یعنی اگرتمہارااللہ اور یوم آخرت پر پختہ ایمان ہے'اور تم اللہ کی یاد کوتاز ہ رکھنے کے لیے تمام لواز مات کے ساتھ نماز اداکر تے رہو'صحیح معنوں میں اللہ کی یاد کوتاز ہ رکھنے کے لیے تمام حالتوں اور کیفیات سے مجتنب رہوا ور زندگی بحرتمہاری اللہ کی بندگی کر واور شرک کی تمام حالتوں اور کیفیات سے مجتنب رہوا ور زندگی بحرتمہاری یہی کیفیت رہے' شیطان یا تمہارا اپنانفس تمہیں کوئی اڑنگا نہ لگا دے کہ تم مُنہ کے بَل گر جاو' تو تم جنت میں واخل ہو جاؤ گے۔ اربعین نو وی کی حدیث نمبر ہم جو اِن شاء اللہ جاو' تو تم جنت میں واخل ہو جاؤ گے۔ اربعین نو وی کی حدیث نمبر ہم جو اِن شاء اللہ کہارے زیرمطالعہ آئے گی' اس میں اصل مضمون یہی ہے کہ ایک شخص ساری عمرا چھے کام ہمارے زیرمطالعہ آئے گی' اس میں اصل مضمون یہی ہے کہ ایک موت کے قریب آکر

تک کہای کیفیت میں تم پرموت آجائے۔''
فَقَالَ یَا نَبِیّ اللّٰهِ اَعِدْلِیٰ' فَاعَادَهَا لَهُ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ '' حضرت معافر فِیْ فِیْ نے عرض کیا حضور! ذرا مجھے دوبارہ یہ بات فرما دیجئے تو آب مُن فی نے ان کے لیے یہ بات بین بارد ہرائی'۔ ثُمَّ قَالَ نَبِیُّ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَیْ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ وَذِرْوَقِ عَلْ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللللّٰهُ اللللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ

فَقَالَ مِابِيْ وَأُمِّيْ اَنْتَ يَا نَبِيَّ اللَّهِ فَحَدِّثْنِيْ '' تو حضرت معاذ نے عرض کیا: اے اللہ کے نبی امیرے ماں باپ آپ پر قربان! مجھے ضرور بتائے!' انہیں اور کیا چاہے تھا۔ یہ تو یوں بچھے کہ ان کو بوٹس مل رہا ہے کہ جو کچھ پوچھا تھا اس ہے آگے کی بات سامنے آری ہے۔ فَقَالَ نَبِیُّ اللّٰهِ مُلَّتُ اللّٰهِ مُلَّتُ اللّٰهِ مُلَّتُ اللّٰهِ مُلَّتُ اللّٰهِ مُلَّتُ اللّٰهِ مُلَّتُ اللّٰهُ وَحُدَةً لَا شَوِیْكَ لَهُ وَاَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ )'' تو الله کے نبی کُلُّ اللّٰه کو حُدہ لا شَوِیْكَ لَهُ وَاَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ )'' تو الله کے نبی کُلُ اللّٰه کے جس کا فرمایا: یقینا دین کی جڑیہ ہے کہ آگا اللہ کے بندے اور اس کے رسول بین'۔ یہاں کوئی شریک نہیں اور یہ کہ محمد (مَثَلُّ اللّٰهُ کَ بندے اور اس کے رسول بین'۔ یہاں نوٹ کیجے کہ ایمان کی بات نہیں ہوئی' بلکہ شہاوت کی بات ہوئی ہے جواسلام کی جڑہے۔ آگے فرمایا: (وَانَّ قَوْامَ هٰذَا الْاَمْرِ إِقَامُ الصَّلَاةِ وَایْنَاءُ اللّٰ کَانِیْ کَانِیْ اللّٰهِ کَ اللّٰه کے ایمان کی بات نہیں ہوئی' بلکہ شہاوت کی بات ہوئی ہے جواسلام کی جڑہے۔ آگے فرمایا: (وَانَّ قَوْامَ هٰذَا الْاَمْرِ إِقَامُ الصَّلَاةِ وَایْنَاءُ اللّٰ کَانِیْ کَانِیْ کَانِیْ کَانِیْ کَانِیْ کَانِیْ کَانِیْ کَانِیْ کَانِیْ کَانِیْکُونِ کُونِیْسِ کُلُولُونِیْ کُونِ کُلُولُونِیْ کَانِیْ کَانِیْکُونِ کُلُولُونُونُونُ کُلُولُونُونُ کُلُولُونُ کُلُولُونُ کُلُولُونُ کُلُولُونُ کُلُولُونُونُ کُلُونُ کُلُونُ کُلُونُ کُلُولُونُ کُلُونُ کُلُونُ کُلُونُ کُلُونُ کُلُونُ کُلُونُ کُلُونُ کُلُونُونُ کُلُونُ کُلُونُ کُلُونُونُ کُلُونُ کُمِی کُمُونُ کُلُونُ کُلُونُ کُلُونُ کُلُونُ کُلُونُ کُلُونُ کُلُی کُلُونُ کُمُونُ کُلُونُ کُمُونُ کُلُونُ کُلُونُونُ کُلُونُ کُلُونُ کُلُ

میں ہوتی ہیں؟''

اب اس جہاد کے ضمن میں ایک خاص بات جوسا سے آربی ہے وہ مشکلات الحدیث میں ہے وہ مشکلات الحدیث میں سے ہے۔ قرآن وحدیث کے بعض مضامین جومشکل ہیں ، جن کا افہام و تفہیم آسان نہیں ہے اور عام لوگوں نے ان کو بیجھنے میں بڑی شوکریں کھائی ہیں ان میں سے ایک مقام یہ بھی ہے۔ آپ تُکُاتُّ فِیْمُ الله وَ مُنْ الله وَ الله وَلَا الله وَلْ الله وَلَا الله وَلْ الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله ول

سے سپر د ہے''۔ یعنی مسلمان ہونے کے لیے تو یہ چیزیں کافی ہیں' یعنی نماز' زکوۃ اور شہادتین' اس سے امان حاصل ہوجائے گی' لیکن اگر کسی پر کوئی شرعی حدقائم ہوجائے تو وہ نافذ ہوگی' مثلاً چور کا ہاتھ کا ٹا جائے گا'غیرشادی شدہ زانی کوسوکوڑے لگائے جا کیں گے اور شادی شدہ زانی کورجم کیا جائے گا' غیرہ۔

یہاں بداہم بات نوٹ کر لیجے کہ لوگوں ہے جنگ کرنے کا متذکرہ بالاحكم عام حکم نہیں ہے' بلکہ بیرخاص مشرکین عرب کا معاملہ تھا۔اس ضمن میں سورۃ التوبیۃ کی ابتدائی چھ م یات کو سجھنے میں بھی اکثر لوگوں کو بہت مغالطہ ہوا ہے۔ بیہ مقام قر آن مجید کے مشکل مقامات میں سے ہے جس کو بہت کم لوگوں نے صحیح طور پر سمجھا ہے اور اس سے غیروں کو اعتراض کرنے کا موقع ملاہے۔ان آیات میں جو تھم وار د ہواہے کہ ایمان لا وُ'یا پھر قل کردیے جاؤ گئے تو دشمنوں نے اس پراعتراض کیا ہے کہاسلام تو تلوار کے ذریعے سے م پھیلا ہے۔ حالانکہ یہ خاص بنی اساعیل بعنی اُمیین کے لیے حکم تھا جن کی طرف رسول الله مَا اللهُ عَلَيْهِ إِلَى اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ اللهُ اللهِ المِلْمُلِ مستحق ہوں گے۔ بیاللہ تعالیٰ کی ایک خاص سنّت رہی ہے کہ جس قوم کی طرف معین طور یر کسی رسول کو بھیج دیا جا تا اور وہ دعوت وتبلیغ کے ذریعے سے اتمام حجنت کردیتے<sup>، لیک</sup>ن پر بھی وہ تو م ایمان نہ لاتی تو وہ ہلاک کر دی جاتی ۔ قر آن مجید کے اندرالیں قوموں کے حالات و واقعات موجود بير - قوم نوح، قوم مود، قوم صالح، قوم لوط، قوم شعيبً اورآ لِ فرعون ' یہ سب قومیں اس قانون کے تحت ہلاک کی گئیں۔ سورۃ التوبۃ کی إن آیات میں بھی معین طور پر بنی اساعیل کے لیے حکم نازل ہوا کہ تہبیں جارمہینے کی مہلت وی جارہی ہے'اس کے اندرایمان لے آؤ ورنہ تمہار اقتل عام ہوگا۔ اگر چہ بالفعل اس کی نوبت نہیں آئی' اس لیے کہ زیادہ تر لوگ ایمان لے آئے اور باقی عرب کوچھوڑ کر چلے مکئے ۔ تو اِس حدیث میں جو بات بیان ہور ہی ہے وہ عام نہیں ہے کم بلکہ اسی خاص پس منظر میں بیان ہورہی ہے اور بیتھم اُمیتن عرب کے لیے عین ہے۔اس لیے کدرسول اللّٰمِثَافِیُّا اِ کی بعثت اُمّین عرب کے لیے خاص تھی اور باقی اللِ عالم کے لیے عام تھی۔ازروئے

و اربعین نؤوی کی دو ( 124 کا دو این نؤوی کی دو این این جو الفاظِقر آني:

﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْاُمِّيِّنَ رَسُولًا مِّنْهُمْ ..... ﴾ (الحمعة: ٢)

'' وہی ہے(اللہ) جس نے بھیجا اُمیین میں ایک رسول خودا نہی میں ہے .....''

ٱ گے جورسول الله مَنْ اللهِ عَزَّوْ جَارِبِ مِیں: ((وَ حِسَابُهُمْ عَلَى اللَّهِ عَزَّوْ جَلَّ))'' اور اُن كا

حساب اللّه عزیز وجلیل کے ذمہ ہے'' تو اس سے مرادیہ ہے کہ کوئی شخص دل سے ایمان

لارہاہے یا یونہی جان بچانے کے لیےا یمان لا رہاہے بیاللہ جانے اور وہ جانے'میرے

ہاں اس کا اسلام قبول کر لیا جائے گا۔ اور ہم یہ بات تفصیلاً جان چکے ہیں کہ اگر کوئی شخص ا پنے اسلام یا اپنے ایمان کا زبان سے اقر ار کرر ہائے چاہے اس کے دل میں جو پچھ بھی

ہو' تو ہم بیزہیں کہہ سکتے کہ وہ جان بچانے یا اسلامی ریاست میں حقوق حاصل کرنے کے لیے ایسا کر رہا ہے' بلکہ وہ قانونی طور پرمسلمان ہے اور اس کو وہ سارے حقوق حاصل

ہول گے جوایک سیچے اور کیے مسلمان کے ہیں۔

اس حدیث پر گفتگو آئندہ نشست میں جاری رہے گی۔اللّٰہ تعالیٰ ہمیں دین کا صحیح

فہم اور تفقّہ عطا فر مائے اوراس کے ملی تقاضوں کو پیرا کرنے کی تو فیق عطا فر مائے۔

اَقُولُ قَولِي هٰذَا وَاسْتَغُفِرُ اللَّهَ لِي وَلَكُمْ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِيْنَ وَالْمُسْلِمَاتِ00

## حكمتِ دين كاليك عظيم خزانه (۲)

۱۳ و۲۰ جولائی ۷۰۰۷ء کے خطابات جمعہ

خطبهٔ مسنونه کے بعد:

ٱعُوُذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيطُنِ الرَّجِيْمِ \_\_\_ بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُسْنِ الرَّحِيْمِ

هُوالَّذِئَ اَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَدِيْنِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّيْنِ كُلِّهِ
وَلُو كُرِهُ الْمُشُرِكُونَ ﴿ يَآتُهَا الَّذِيْنَ الْمَنْوَا هَلُ اَدُلْكُمْ عَلَى تِجَارَةٍ
تُنْجِيْكُمْ مِّنْ عَذَابِ الِيْمِ ۞ تُوْمِنُونَ بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَتُجَاهِدُونَ فِي
سَبِيْلِ اللهِ بِالْمُوالِكُمُ وَانْفُسِكُمْ \* ذٰلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمُ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿
سَبِيْلِ اللهِ بِالْمُوالِكُمْ وَانْفُسِكُمْ \* ذٰلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمُ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿
سَبِيْلِ اللهِ بِالْمُوالِكُمْ وَانْفُسِكُمْ \* ذٰلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿
الصّف (الصّف)

اِنَّ اللهَ يُحِبُّ الَّذِيْنَ يُقَاتِلُوْنَ فِي سَبِيلِهِ صَفَّا كَأَنَّهُمُ بُنْيَانٌ مَّرُصُوصٌ (الصّف)

وَقَاتِلُوْهُمُ حَتَّى لَا تَكُونَ فِتُنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ كُلُّهُ لِلهِ ٩ (الانفال: ٣٩)

قَاتِلُوا الَّذِيْنَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَلَا بِالْيَوْمِ الْأَخِدِ وَلَا يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِيْنُونَ دِيْنَ الْحَقِّ مِنَ الَّذِيْنَ أُوْتُوا الْكِتْبَ حَتَّى يُعْطُوا الْجِزْيَةَ عَنْ يَدِوَّهُمُ صِغِرُونَ ﴿ التوبة )

ادعیه ما تورہ کے بعد فر مایا:

گزشته نشست میں ہم نے حضرت معاذبین جبل دلاٹیؤ سے مروی ایک طویل حدیث کا مطالعہ شروع کیا تھا۔ بعض اعتبارات سے اس حدیث کا جواہم ترین حصہ ہے کینی جہاد فی سہیل اللہ اس پر ہماری گفتگو کا صرف آغاز ہوا تھا۔ آج ہمیں اِن شاء اللہ العزیز اس

ومر اربعین نؤوی کی محدی (126 محدی فطاب جمع کمی

گفتگوی تکمیل کرنی ہے۔ پہلے ہم حدیث کے آخری جھے کا ترجمہ کممل کرتے ہیں۔

وَقَالَ رَسُولُ اللهِ مَلْنَظِيهُ : ((وَالَّذِي نَفُسُ مُحَمَّد بِيدِه مَا شَحَبُ وَجُهٌ وَلَا اغْبَرَّتُ قَدَمٌ فِي عَمَلٍ تُبْتَعٰي فِيهِ دَرَجَاتُ الْجَنَّةِ بَعْدَ الصَّلُوةِ الْمَفُووُ صَبة كَجِهَادٍ اغْبَرَ اللهِ) ''اس ذات كي شم جس كے قبضے ميں محمد (مَنَّ اللهِ) ''اس ذات كي متم جس كے قبضے ميں محمد (مَنَّ اللهِ) اوركوئي چره (عمل كرتے كرتے) متغيرتهيں ہوا (اور تكان كي وجہ سے نله حال نہيں ہوا) اوركوئي قدم (سفركرتے كرتے) غباراً لو زئيں ہوا'كسى السے على ميں جس كا مقصد درجات جنت ہوں فرض نماز كے بعد جہاد في سبيل الله كے برابر'' فرض نماز سب سے اونچاعمل ہوا اور اس كے بعد جہاد في سبيل الله چوٹي كاعمل ہے۔ ہمارے دين ميں مختلف عبادات و اعلال كے اندر جواصل نسبت و تناسب ہے وہ ہميں پيش نظر ركھنا چاہيے كه فرائض كاكيا درجہ ہے جہاد في سبيل الله كاكيا مقام ہے دين كي دعوت و تبلغ 'درس و تدريس اور تعلم و تعليم قرآن كاكيا درجہ ہے اور تہجد و ديگر نقل نمازيں اداكر نا اور دات كازيا دہ تر حصد الله ك

((وَلَا ثَقَلَ مِيْزَانَ عَبُيدٍ كَذَابَّةٍ تُنْفَقُ لَهُ فِي سَبِيْلِ اللهِ اَوْ يُحْمَلُ عَلَيْهَا فِيْ سَبِيْلِ اللهِ اَوْ يُحْمَلُ عَلَيْهَا فِيْ سَبِيْلِ اللهِ اَوْ يُحْمَلُ عَلَيْهَا فِيْ سَبِيْلِ اللهِ )''اورنه بنده كي ميزانِ عمل ميں كوئى نيكى اتنى وزن دار ثابت ہوئى جتنا كه اس كا وہ جانور جو جہاد نى سبيل الله ميں مركبايا جس پراس نے راوِ خدا ميں سوارى كى' ۔ جنگوں كے دوران تير وغيره صرف انسانوں كو ہى نبيل الله جيوانوں كو بھى لگتے تھے بلكہ حيوانوں كو بھى لگتے تھے اور وہ بھى زخمى يا ہلاك ہوتے تھے تو فر مايا جارہا ہے كہ جابد فى سبيل الله جنگ كے دوران جو جانوراستعال كر رہا ہوتا ہے' اس كا ثواب بھى الله كے مهاں اُس مجابد كے اعمال ناہے اور اور تيروں ناہوتا ہے۔ آج كل تو خير جنگوں ميں گھوڑوں اور تيروں كا استعال كم بى ہوتا ہے اور ان كى جگہ جد يداسلحہ نے لے لى ہے۔

اب آیکاس حدیث مبارکہ کے اہم ترین موضوع ' جہاد فی سبیل اللہ' کی طرف جس کے بارے میں رسول الله مُنَافِیْنَا ارشاد فرما رہے ہیں: ((وَاَنَّ ذِرُوَةَ السَّنَامِ مِنْهُ الْسِّعَامِ مِنْهُ السَّعَامِ مِنْهُ الْسِعَالِ اللهِ مَنْ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ المُلاءِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الل

عمل جہاد فی سبیل اللہ ہے'۔ یہ وہ بات ہے جو ہمارے ذہنوں سے بالکل اوجھل ہوگئ ہے۔ایک تو اس لیے بھی کہ رسول اللّٰمَ اللّٰهِ عَلَيْهِمْ نے جو اسلام کے پانچے ارکان بتائے ہیں ان میں' جہاد''کا ذکر ہی نہیں ہے۔ آپ مَلَّالِیْمُ نے فرمایا:

((بنِيَ الْإِسُلَامُ عَلَى خَمْسِ: شَهَادَةِ آنُ لَا اللهُ اللهُ وَآنَّ مُحَمَّدًا رَسُوْلُ اللهُ وَآنَّ مُحَمَّدًا رَسُوْلُ اللهُ وَإِقَامِ الصَّلَاةِ وَإِيْتَاءِ الزَّكَاةِ وَحَجِّ الْبَيْتِ وَصَوْمٍ رَمَضَانَ)) اللهِ وَإِقَامِ الصَّلَاةِ وَإِيْتَاءِ الزَّكَاةِ وَحَجِّ الْبَيْتِ وَصَوْمٍ رَمَضَانَ)) (متفق عليه)

''اسلام کی بنیاد پانچ چیزوں پررکھی گئی ہے: گواہی دینا کہ اللہ تعالی کے سواکوئی معبودِ برحق نہیں اورمحد (مُثَالِّیْنِ ) اللہ تعالیٰ کے رسول ہیں' اور نماز قائم کرنا' زکو ق اداکرنا' بیت اللہ کا حج کرنا اور رمضان المبارک کے روزے رکھنا۔'

تو ہم نے اس حدیث مبارکہ پراکتفا کرلیا ، جبکہ اس میں جہاد کا ذکر ہی نہیں۔ پھر یہ کہ جہاد کو قال کے معنی میں لے کر ہم نے اسے ایک تو بہت زیادہ محدود کر دیا ہے اور دوسرے اس سے بہت سی غلط فہیاں پیدا ہوئی ہیں۔ اور بی غلط فہیاں صرف دشمنوں کی پیدا کی ہوئی اور پھیلائی ہوئی نہیں ہیں بلکہ اپنوں نے بھی پیدا کی ہیں جوزیادہ بنیا دی ہیں اور انہی کی بنا پردشمنوں کو جہاد کے خلاف پروپیگنڈ اکرنے کا موقع حاصل ہوا ہے۔ (۱)

در حقیقت جہاد فی نفسہ ایک طویل عمل ہے اور اس کوئیں ایک سد منزلہ عمارت سے تعبیر کرتا ہوں 'جس کی ہر منزل کے مزید تین حصے ہیں۔ اس تعبیر کے حوالے سے گویا تین برے بردے جہاد ہیں اور ہرایک کے تین مرصلے ہیں۔ پہلا جہاد ہے اللہ کے دین کواپنے اوپر نافذ کرنا۔ اس کے لیے سب سے پہلے اپنفس امارہ کے خلاف جہاد کرنا ہوگا۔ ہمارے دین میں اسے'' افضل الجہاد'' کہا گیا ہے۔ رسول الله مُثَالَّةُ اُلُوا سے پوچھا گیا : آئی اللہ جھاد کہ اللہ کا رسول الله مُثَالِی اللہ کے اللہ کا الله کا الله کی اللہ کا اللہ کا اللہ کا اللہ کا دین میں اے نفل جہاد کون سا اللہ کے سول ماللہ کی اللہ کی اللہ کی فر مال سے ؟'' تو آ ہے نے فر مایا: (اَنْ تُحَاهِدَ نَفْسَكَ فِیْ طَاعَةِ اللّٰهِ)) ''کہ آباللہ کی فر مال

<sup>(</sup>۱) ''جہاد فی سبیل اللہ'' کے موضوع پر میرا ایک مفصل خطاب کتا بیشکل میں شائع ہو چکا ہے۔اس کا مطالعہ سیجیےاورا سے عام سیجیۓ اِن شاءاللہ کا فی حد تک غلوفہمیاں دور ہوجا کیں گی۔

و اربعین نووی کو دور 128 می دور خطابت جمع کرداری میں اپنے نفس کے خلاف جہاد کرو' ۔ یعنی اے اللہ کامطیع بناؤ۔ دوسرے میہ شیطانِ لعین اور اس کے چلے چانول کے خلاف جہاد کرنا۔ اس کے چیلے چانے جنات میں سے بھی ہیں جو غیر مرکی (invisible) ہیں نظر نہیں آئے اور انسانوں میں سے بھی ہیں جو غیر مرکی (غربیں آئے اور انسانوں میں سے بھی ہیں جو شیطان کے بھی کان کتر تے ہیں۔ تیسر نہر پر ہے بگڑے ہوئے معاشرے کے خلاف جہاد۔ یہ بگڑ اہوا معاشرہ آپ کو برائی کی طرف دھکیاتا ہے۔ اس معاشرے کے دباؤ کو جھیلتے ہوئے اس کے خلاف جباد کریں گے تب ہی اللہ کے دبن کو اپنے او پرنا فذ موڑ دو۔ ان تینوں عناصر کے خلاف جہاد کریں گے تب ہی اللہ کے دبن کو اپنے او پرنا فذ کر کیس گے اور اپنے آپ کو اللہ کا بندہ بنا تکیں گے۔

دوسرا بڑا جہاد ہےاللہ کے دین کی دعوت وتبلیغ ۔اس کے لیے جان و مال کھیے گا اور وقت کگے گا۔سب سے پہلے دین کوخود سمجھیں گے تب ہی دوسروں کوسمجھا سکیں گے۔ یہ ایک طویل المیعادمرحله (long life process) ہے۔اس کی بھی پھر آ گے تین سطحیں مِين - قرآن مجيد مين فرمايا گيا: ﴿أَذُعُ اللَّى سَبِيْلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ مِالَّتِنِي هِيَ آخُسَنُ ۖ (النحل:١٢٥)''(اے بُيُّ!)بلائے اپنے ربّ کے راہتے کی طرف حکمت کے ساتھ'اچھی نفیحت کے ساتھ اوران کے ساتھ مجادلہ سیجیے بھلے طریقے سے''۔ایک ہے سوسائٹ کی بلندترین سطح یعنی معاشرے کے فہیم عنا صر (intellectuals) کو دعوت وتبلیغ ۔ اس کے تقاضے کچھاور ہیں ۔ یہاں صرف وعظ د نفیحت سے کا منہیں چل سکتا' بلکہ دلیل و ہر ہان کی ضرورت ہوتی ہے۔ جیسے قر آن اپنے عَالَفِين سے دليل طلب كرتا ہے كہ: ﴿ قُلْ هَاتُوا بُوْهَانَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَلِيقِيْنَ ﴿ كَاللَّهِ (البقرة) '' (اے نبی !) ان ہے کہد بیجے کہ اپنی دلیل پیش کروا گرتم سیجے ہو' ۔ تو ایسے ہی دوسروں کو بھی حق ہے کہ آپ سے یہی مطالبہ کریں۔ تو اس کے لیے تو ضروری ہے کہ انسان دین کی حکمت اوراس کے فلنفے کی گہرائیوں میں اُتر چکا ہواور جدید ز مانے کے جو غلط نظریات ہیں ان کی تہہ میں از کرانہیں سمجھ چکا ہو' اس کے بغیر تو پیے کام ممکن نہیں۔ دعوت دنبلیغ کی دوسری سطح ہے عوام الناس \_ یہال محض احیمی وعظ ونصیحت کام کر جائے گی۔

آپان سے خلوص کے ساتھ بات کریں گے تو بیان جائیں گے۔ چونکہ عام لوگوں کے دہن صاف تختی کی مانند ہوتے ہیں لہٰذا آپ جو جاہیں لکھ دیں۔ ان کے دماغوں میں خناس نہیں ہوتا' غلط فلسفے نہیں مجرے ہوتے۔ یہاں تو معاملہ بیہ ہے کہ بڑھ''از دل خیز دیر ول ریز د''۔ البتہ بیر کہ آپ کاعمل آپ کی دعوت و تبلیغ کی شہادت دے رہا ہو۔ مخاطب بیر صمجھ رہا ہوکہ بیشخص مجھ سے جو بات کہ رہا ہے اُس پرخود بھی عمل کر رہا ہے۔

تیسری سطح پر وہ لوگ آتے ہیں جوخودتو گمراہ ہیں ہی' دوسروں کوبھی گمراہ کرنے پر تلے ہوئے ہیں اور دوسروں کو گمراہ کرنے کے لیے انہیں با قاعدہ تنخوا ہیں ملتی ہیں' جاہے ووقادیانی مبلغ ہوں عیسائی مبلغ ہوں ابی ہوں چاہے کوئی اور ہوں۔ان سے مناظرہ کرنا **ہوگا**اوراس کے لیے بہت ماہر ہونا پڑے گا۔اس کی ایک تاز ہ مثال شیخ احمد دیدات مرحوم ہیں اور زندہ مثال ڈاکٹر ذاکر نائیک ہیں۔اورایک زمانے میں مولا نارحت اللہ کیرانویؓ تھے جنہوں نے یا دری فنڈ رکوشکست دی تھی جو پھردم دباکر بھاگا تھا' ورنہ شاید پورے ہندوستان کےمسلمان عیسائی ہوجاتے ۔اس لیے کہاس نے کلکتہ سے دہلی تک ہر بڑے شهر میں علاء سے مناظر ہ کیا اورانہیں ہرجگہ فٹکست دی۔ پھر د ہلی کی جامع مسجد کی سیر حیوں پر کھڑے ہوکراس نے کھلاچیلنج کیا کہ سلمانو! میں کلکتہ سے چل کریباں آیا ہوں اور میں نے ہرشہر میں تمہار ہے مولویوں اور علاء کو تنگست دی ہے اور اب میں بورے مسلم انڈیا کو کھلاچیلنج کرر ہاہوں۔اس موقع پراگرمولا نارحمت الله کیرانویٌ میدان میں آ کراُس کونہ مراتے تو منظرنامہ بدل سکتا تھا۔اب یہاں دیکھئے کہ علاء نے شکستیں کیوں کھا کمیں؟اس ليے كدانہوں نے بھى بائبل يرهى بى نہيں تھى ۔ اور بائبل پر هنا تو دوركى بات ب قرآن مجید بھی صحیح طرح سے نہیں پڑھا تھا۔ اس لیے کہ ان کے ہاں تو فقہ چلتی تھی۔ انہوں نے صرف فتویٰ دینا ہوتا تھاا ورفتویٰ دینے کے لیے نقہ کاعلم کافی ہوتا ہے' جبکہ فقہ کا زیادہ موا د مدیث ہے ہوتا ہے قرآن سے تو کم ہے۔ لہذا قرآن کے ساتھ ان کا اشتغال اتنانہیں تھا جتنا کہ ہونا جا ہے۔جبکہ عیسائی مبلغین تو بہت سے علوم پڑھ کراور سمجھ کرآتے تھاور عربی و فارس کے ماہر ہوتے تھے۔

و اربعین نؤوی کم محد می (130 می می خطابات جمد کی

تیسرا بڑا جہاد ہےا قامتِ دین کی جِدّو جُہد۔اس میں پہلا مرحلہ ہے دعوت دیتے ر ہنا۔ یعنی بس بلیغ کرتے رہوتے ہہیں کوئی مارے توسہہ لواور جوابی کارروائی نہ کرو۔ بارہ برس تك مكه مكرمه مين يبي حكم تفاكه ﴿ كُفُّواْ آيْدِيكُمْ ﴾ 'اپنے ہاتھ بندھے ركھو! ' جديد اصطلاح میں اسے کہیں گے Passive Resistance (صبرمحض)۔ دوسرا مرحلہ یا دوسرا جہاد ہے Active Resistance (اقدام) یعنی اب پورے نظام کو چیلنج كرو-اورآ خرى مرحله بيه كهميدان جنگ كاندرآ جاؤئية قال في سبيل الله بي جوجهاد كي نویں اور بلندترین منزل ہے۔تو جہا دو قال کے درمیان فرق کو اچھی طرح سمجھ لینا جا ہے۔ اب دیکھئے جہا دوقال کا مقصد کیا ہے؟ اس کا مقصد ہے اللہ کے دین کوغالب کرنا' محمد رسول الله كالثير كالم على الله عند الله عند الله عند الله الله عنه الل الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدى وَدِيْنِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّيْنِ كُلِّهِ ﴾ (الصف: ٩) '' وہی ہے (اللہ تعالیٰ) جس نے بھیجا اپنے رسول (مَا اَلْتُیْمِ) کو الہُدیٰ اور 'وینِ حق' دے کرتا کہا ہے تمام کے تمام دین پرغالب کردے''۔اس نظام کے پنچے جاہے کوئی یہودی رہے' کوئی عیسائی رہے' کوئی ہندورہے اور چاہے کوئی مجوی رہے' لیکن نظام اللہ کا ہوگا اوران كوچيوڻا ہوكرر ہنا ہوگا \_سور ة الصّف كى دوآيات ملاحظہ كيجيے:

﴿ يَنَا يُنِهَا الَّذِيْنَ امَنُوا هَلُ آدُلُّكُمْ عَلَى تِجَارَةٍ تُنْجِيْكُمْ مِّنْ عَذَابِ آلِيْمِ ﴿ تُوْمِنُونَ مِنْ اللّٰهِ مِامُوَ اللّٰهِ وَرَسُولِهِ وَتُجَاهِدُونَ فِى سَبِيْلِ اللّٰهِ مِامْوَ الكُمْ وَاَنْفُسِكُمْ ۗ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ ﴾ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ ﴾

''اے اہل ایمان! کیا میں تمہیں بتاؤں وہ تجارت (وہ کاروبار) جو تمہیں دردناک عذاب (یعنی جہنم) سے چھٹکارا دلا دے؟ ایمان پختہ رکھواللہ پراوراس کے رسول پراور جہاد کرواللہ کی راہ میں اپنے مالوں اور جانوں کے ساتھ ۔ یہ تمہارے لیے بہتر ہے اگرتم جانتے ہو۔''

اس سے صاف ظاہر ہور ہا ہے کہ جہاد کے بغیر جہنم سے چھٹکارا پانے کا خیال ایک اُمیدِ موہوم ہے 'میخف ایک بے بنیادتمنّا (wishful thinking) ہے۔اس سے انداز ہ ہوا کہ جہاد کے بغیرتو نجات ہے ہی نہیں۔اور بیرحقیقت ہے کہنفس کے خلاف تو چوہیں میخے جہاد کرنا پڑتا ہے۔ بندہ مؤمن کی زندگی کا کوئی لمحہ ایسا ہوبی نہیں سکتا کہ جہاد نہ ہور ہاہو۔ مثلاً ایک شخص نے عین فجر کے دفت اذان کی آ دازین کی آ نکھ بھی کھل گئ کیکن نفس نے کہاذ راسوجا ؤ۔ پس اس نے کروٹ کی نیند آئی اور نماز چھوٹ گئ جبکہ ایک بندہ مؤمن ایسے موقع پر اپنے نفس کے خلاف ڈٹ جا تا ہے جہاد کرتا ہے اور اٹھ کر باجماعت نماز ادا کر لیتا ہے اور خاص طور پر شدید سردی کے موسم میں جبکہ وضو کرنا بھی کوئی آسان کا منہیں ہوتا۔ پس ایک بندہ مؤمن برابر جہاد کرر ہا ہوتا ہے۔ اس لیے کہ جہاد فی سبیل اللہ کے بغیر تو نجات ہی نہیں۔

بېرحال دىن كى چوڭى جہاد فى سبيل الله ہے اور جہاد فى سبيل الله كى چوڭى قال فى سبيل الله ہے۔اى سورة الصّف كى آيت ہم ميں فرما ديا گيا:

﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الَّذِيْنَ يُقِتِلُونَ فِي سَبِيْلِهِ صَفًّا كَانَّهُمْ بُنْيَانٌ مَّرْصُوْصُ ﴿ ﴾ "نقينا الله كومحبوب تو وه بندے ہيں جواس كى راه ميں جنگ كرتے ہيں صفيں باندھكر گويا كه وه سيسه پلائى ہوئى ديوار ہيں۔"

ور اربعین نؤوی کے معرب اور ایک معرب اور اسل معدوم ہو چکا ہے۔ ہندووں میں بھی اصل شرک کیا ہے۔ آئ بت بری کا شرک تقریباً معدوم ہو چکا ہے۔ ہندووں میں بھی نیکے درجے کے لوگ ہیں جو مندروں میں جا کر گھٹے ٹیکے ہیں اور بتوں کی ڈنڈوت کرتے ہیں۔ پڑھے لکھے ہندووں میں سے بھی ہیں۔ پڑھے لکھے ہندووں میں سے بھی ایست کم ہیں جو چرج میں جاتے ہوں گے۔ امریکہ میں تو پھر بھی کچھ ہیں 'یورپ وغیرہ میں تو بہونے کے برابر ہیں۔ بہرحال آئ کے دور کے اصل شرک کو پیچا ننا بہت ضروری ہے۔ فتال فی سبیل اللہ جہاد فی سبیل اللہ کی آخری منزل اور چوئی ہے۔ اور اس کا مقصد سے کہ دین کل کا کل اللہ کا ہوجائے 'سارا نظام اللہ کے تابع ہوجائے' چا ہے وہ سیای نظام ہو معاشرتی نظام ہو اور چا ہے وہ دیوانی قانون ہو فو جداری قانون ہو نو جداری قانون ہو اور عالی قوانین ہوں۔ ہرشے اللہ کے دین کے تابع ہو جائے۔ اور یہ قال جاری ہو اور عالی جو ایک ہو جائے۔ اور یہ قال جاری

حدیث زیرِ درس کا جو د وسراا ہم موضوع ہے اور قر آن مجید میں بھی جس کا حکم ہے کہاب مشرکینِ عرب کاقل عام کردیا جائے اس کے بارے میں جان کیجے کہ بیاس قال فی سبیل اللہ کی آخری شکل ہے جس کو جدید جنگی اصطلاح میں کہا جاتا ہے: "Mopping up operation" \_ یعنی بحیثیتِ مجموعی فتح حاصل ہوجانے کے بعد اب چھان بین کی جائے کہ ابھی کوئی مزاحمت باقی تونہیں ہے۔ اور بیآ پریش جبیا کہ میں پہلے ذکر کر چکا ہوں' خاص اُمیین عرب یعنی مشرکین عرب کے لیے تھا' کسی اور کے لیے نہیں تھا۔اوراُن کے لیے صرف دومتبادل راستے تھے کہ یا توایمان لے آؤیا شہر چھوڑ کر چلے جاؤ' ورنہ کل کر دیے جاؤ گے۔اس لیے کہ حضرت محمد مُلَاثِیْزَاخاص اُمیین عرب میں سے تھے ٔاور آپؑ نے انہی کی زبان میں اُن پراتمام ججت کر دیا تھا' اللہ تعالیٰ نے انہی کی زبان میں اپنی کتاب قرآن حکیم نازل کر دی تھی' لہٰذاان کے لیے اب کوئی عذر باتی نہیں تھا۔لہٰذا فرمایا گیا کہ ایمان لے آؤورنہ ل کر دیے جاؤ گے البتہ شہر چھوڑ کر جاسکتے ہو۔لیکن باقی دنیا کے لیے بیر تھم نہیں تھا۔جب اُمّیتنِ عرب کے لیے بیداعلان ہور ہاتھاا ورسورۃ التوبیۃ کی ابتدائی آیات نازل ہور ہی تھیں تو وہاں یہودی بھی موجود تھے' مران کے لیے بی تھم نہیں تھا کہ تم یا تو ایمان لے آؤ'ور نہ تل کردیے جاؤ گے۔ان کے لیے تھم ان الفاظ میں نازل ہوا:

﴿قَاتِلُوا الَّذِيْنَ لَا يُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِالْيَوْمِ الْاحِرِ وَلَا يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِيْنَ الْحَقِّ مِنَ الَّذِيْنَ اُوْتُوا الْكِتَابَ حَتَّى يُعْطُوا الْجِزْيَةَ عَنْ يَّدٍ وَّهُمْ صُغِرُونَ۞﴾ (التوبة)

'' جنگ کرواہلِ کتاب میں ہے اُن لوگوں کے خلاف جواللہ تعالیٰ اورروز آخرت پرایمان نہیں رکھتے اور جو پچھاللہ اور اس کے رسول نے حرام قرار دیا ہے اسے حرام نہیں کرتے اور دین حق کو اپنا دین نہیں بناتے' یہاں تک کہ وہ اپنے ہاتھ ہے جزید دیں اور چھوٹے بن کررہیں۔''

﴿ فَإِذَا انْسَلَخَ الْاَشْهُرُ الْحُرُمُ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِيْنَ حَيْثُ وَجَدْتُمُوْهُمُ وَاخْدُوْهُمُ وَاقْعُدُوا لَهُمُ كُلَّ مَرْصَدٍ ۚ فَإِنْ تَابُوا وَاقَامُوا وَخُدُوْهُمُ

و اربعین نووی کرد دی در ۱34 کرد کرد خطابات جمعہ کرد

الصَّلُوةَ وَاتَوُا الزَّكُوةَ فَخَلُّوْا سَبِيْلَهُمْ \* ﴾ (التوبة: ٥)

' ' پس جب حرام مہینے گز ر جا ئیں تو مشرکین کوقل کرو جہاں بھی تم انہیں یا وُ' اور انہیں پکڑ داورگھیر وادر ہرگھات میں ان کی خبر لینے کے لیے بیٹھو \_ پس اگر دہ تو یہ

کرلیں اورنماز قائم کریں اورز کو ۃ ادا کریں تو ان کا راستہ چھوڑ دو ''

لیکن واقعہ یہ ہے کہ ایک شخص کے تل کی نوبت بھی نہیں آئی۔اکثر اُمیین لیمیٰ بنی اساعیل

ایمان لے آئے اور جوایمان نہیں لائے وہ جزیرہ نمائے عرب کوخیر باد کہہ کر چلے گئے \_

اس شمن میں ایک واقعہ بیان کیا جاتا ہے کہ ابوجہل کا بیٹا عکر مہجمی اینے باپ کی طرح اپنی

ہٹ کا لِگا تھا۔ اُس نے کہا میں تو ایمان نہیں لا وُں گا۔ لہٰذا وہ حبشہ کی طرف ہجرت کے

ارا دے سے بحری جہاز میں سوار ہو گیا۔ جیسے تبھی مسلمانوں نے مکہ سے حبشہ کی طرف

ہجرت کی تھی۔ بحیر ۂ قلزم میں طوفان کی وجہ ہے جہاز ہچکو لے لینے لگا تو عکر مہ بن ابوجہل

اور دوسرے سب مشرکین نے اللہ کو یکارا کہ اے اللہ! ہمیں اس مصیبت سے نکال لے۔

عین اُس وقت اُس نے سوحیا کہ ہم اس برے وقت میں لات' منات' عزیٰ' ہبل وغیرہ

کوچھوڑ کراللہ ہی کو یکارر ہے ہیں تو گویا ہماری فطرت میں اور دلوں میں تو اللہ ہی ہے اور

بیاللہ کے بندے محمد (مَنَّاشِیَمْ) بھی ای اللہ ہی کی دعوت تو دے رہے ہیں! تو بھاگ کر

کہاں جانا؟ للبذاوہ و ہیں ہے واپس لوٹ کر اسلام لے آئے اور صادق الایمان ثابت ہوئے۔مسیلمہ کذاب کے خلاف جہاد کیا اور دیگر کئی معرکوں میں شریک ہوئے اور

شهادت كابلندر تبه حاصل كيا ..

اس همن میں ایک دلچسپ واقعہ بیجھی ہے کہ پاکتان میں چتر ال کے ساتھ ایک

علاقہ'' کا فرستان'' ہے اور اس کے ساتھ ملتا ہوا افغانستان کا ایک علاقہ'' نورستان''

ہے۔نورستان کے ایک شخ جومہدویت کے قائل تھے اور کہتے تھے کہ مہدی ہم میں ہے

ہی ہوں گے بیان کرتے ہیں کہ ہم نورستان کے رہنے والے بھی قرشی ہیں اور کا فرستان

کے رہنے والے بھی قرش ہیں۔ہمارے آباء وأجداد عرب سے اُس وقت نکلے تھے جب

سورة النوبة كى ابتدائى آيات ميں اعلان ہوا تھا كەمشركين عرب كے ليے حيار مهينے كى

مہلت ہے'اں میں ایمان لے آئیں ور نقل کیے جائیں گئیا پھر عرب کوچھوڑ کر چلے جائیں۔ بتایا پیہ جاتا ہے کہ بیلوگ عرب کوچھوڑ کر بھا گے۔لیکن جیسے جیسے اسلامی فتو حات کا دائر ہ بڑھتا گیا اور مسلمان علاقے فتح کرتے کرتے ایران بک پہنچ گئے تو بیلوگ بھی آگے بڑھتے بڑھتے اِن پہاڑی علاقوں تک پہنچ گئے اور بیعلاقہ کا فرستان کہلانے لگا۔ جب افغانستان کی بنیاد پڑی تو بیلوگ دو خصوں میں تقسیم ہو گئے۔ ایک حصہ ہندوستان میں رہ گیا'جواب پاکستان میں ہے'اورایک حصہ افغانستان میں چلا گیا'جس کا نام بدل میں رہ گیا'جواب پاکستان میں ہے'اورایک حصہ افغانستان میں چلا گیا'جس کا نام بدل کرنورستان رکھ دیا گیا۔ ہندوستان میں تو انگریزوں نے انہیں کچھ نیس کہا اور بیکا فرہی رہے' مگر افغانستان میں والی کا بل امیر دوست محمد خان نے انہیں الیٰ میٹم دے دیا کہ رہے' مگر افغانستان میں والی کا بل امیر دوست محمد خان نے انہیں الیٰ میٹم دے دیا کہ رہے' مگر افغانستان میں والی کا بل امیر دوست محمد خان نے انہیں الیٰ میٹم دے دیا کہ رہو مات ابھی تک مشرکین مگہ سے ملتی جلتی ہیں۔

آیت ندکوره میں جوفر مایا جار ہاہے کہ 'یں اگروہ تو بہ کرلیں اور نماز قائم کریں اور زکوۃ ادا کریں تو ان کا راستہ چھوڑ دو' تو بیوہ ی بات ہے جو صدیث زیر درس میں آرہی ہے کہ:

((وَإِنَّمَا أُمِرْتُ أَنُ أُقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يُقِيْمُوا الصَّلَاةَ وَيُؤْتُوا الرَّكَاةَ وَيَشْهُوا الصَّلَاةَ وَيُؤْتُوا الرَّكَاةَ وَيَشْهُوا الصَّلَاةَ وَيُوثُوا الرَّكَاةَ وَيَشْهُوا الصَّلَاةَ وَيَنْهُ مَا اللَّهُ وَحُدَةً لَا شَرِيْكَ لَهُ وَآنَ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ فَاذَا فَعَلُوا ذَلِكَ فَقَدِ اعْتَصَمُوا وَعَصَمُوا دِمَاءَ هُمْ وَامُوالَهُمْ إلاَّ وَرَسُولُهُ فَاذَا فَعَلُوا ذَلِكَ فَقَدِ اعْتَصَمُوا وَعَصَمُوا دِمَاءَ هُمْ وَامُوالَهُمْ إلاَّ بِحَقِّهَا وَحِسَابُهُمْ عَلَى اللَّهِ عَزَّوجَلَّ))

'' مجھے اِس بات کا تھم دیا گیا ہے کہ میں جنگ جاری رکھوں یہاں تک کہ لوگ نماز قائم کریں' زکو ۃ ادا کریں اوراس بات کی شہادت دیں کہ معبود کوئی نہیں گراللہ' جو تنہاہے' اس کا کوئی شریک نہیں۔ جب وہ یہ با تیں کرلیں تو وہ خود بھی بچ گئے اور ابنی جان و مال کو بھی بچالیا' گر ہاں جو شریعت کی زدمیں آ جائے' اوراس کے بعد اُن کا حساب اللہ بزرگ و برتر کے میرو ہے۔''

یک وجہ ہے کہ حضرت ابو بکر صدیق ڈاٹٹؤ نے اپنے دور خلافت میں مانعین زکو ہ کے خلاف جہاد کیا تھا' حالا نکد صحابہ ڈاٹٹؤ اور خاص طور پر حضرت عمر ڈاٹٹؤ بھی رائے دے

و اربعین نووی کی در در (136 کار می خطابات جمد کی

رہے تھے کہ فی الحال اندرونِ ملک عرب حالات سازگار نہیں ہیں لہذاان کے خلاف کا ن نہ کھولا جائے۔روایات سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ انہوں نے زکو ہ کا انکار صرف اس شکل میں کیا تھا کہ ہم زکو ہ آپ کوئہیں جمع کردائیں گئ بلکہ اپنے طور پرتقسیم کریں گئ مگر جھزت ابو بکر دلائیڈ نے ان کے خلاف جہاد کیا اور سرخرو ہوئے۔ اسی طرح آپ نے مسلمہ کذاب اور دوسرے جھوٹے مرعیانِ نبوت کے خلاف جہاد کیا' اس لیے کہ وہ مرتد ہوگئے تھے اور واجب القتل تھے۔

اب یہاں دیکھئے کہ اِس قال فی سبیل اللہ کا مقام کیا ہے۔ حدیث زیر مطالعہ میں رسول اکرم کی ٹیٹے فرمار ہے ہیں:

((وَالَّذِیْ نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِیدِهِ مَا شَحَبَ وَجُهُّ وَلَا اغْبَرَّتُ قَدَمٌ فِیْ عَمَلٍ تُبْتَعٰی فِی وَیُ وَیْ اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا تَقَلَّلُ وَیْ اللهِ وَلَا تَقَلَ وَیْ اللهِ وَلَا تَقَلَّلُ وَیْ اللهِ وَلَا تَقَلَّلُ اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا تَقَلَّلُو وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا تَقَلَّلُ اللهِ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ ا

چنانچہ دینِ اسلام میں سب سے اونچا مقام قال فی سبیل اللہ اور بالآخر اللہ کی راہ میں جان دے دینا ہے جس کی شدید تمنا اور آرز وخود رسول الله مَثَاثِیْنِز کے دل میں موجز ن تھی۔ آپ مَثَاثِیْزِ کے ایک موقع پراپنی اس خواہش کا اظہار اِن الفاظ میں فرمایا:

((لَوَدِدُتُ أَنِّى أُفْتَلُ فِي سَبِيْلِ اللَّهِ ثُمَّ أُخْيَا اللَّهِ ثُمَّ أُخْيَا اللَّهِ ثُمَّ أُفْتَلُ اللَّهِ ثُمَّ أُخْيَا اللهِ اللهِ ثُمَّ أُخْيَا اللهِ اللهِ أُمْ اللهِ اللهِ أُمْ أُخْيَا اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهِ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ الل

أُخْيَا 'ثُمَّ أُفْتَلُ )) (١)

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب الحهاد والسير باب تمنى الشهادة وصحيح مسلم كتاب الامارة باب فضل الحهاد والخروج في سبيل الله.

د میری بردی خواہش ہے کہ میں اللہ کی راہ میں قبل کر دیا جاؤں' پھر جھے زندہ کیا جائے' پھرقل کیا جاؤں' پھرزندہ کیا جاؤں' پھرقل کیا جاؤں' پھرزندہ کیا جاؤں' پھر قبل کیا جاؤں۔''

بعد کے زمانوں میں ہمارے ہاں اس کی جگہ کچھ دوسری چیزوں نے لے لی لیعن اللّٰهُ ، اللَّهُ كَيْ صَرِيعِينُ مِراقِعِ عِلْمِي اوران كے ذریعے کچھروجا نیت حاصل کرنا۔اس سے قبال فی سبیل الله اور بالآخرالله کی راه میں جان جانِ آفریں کے سپر دکر دیناسب پس منظر میں چلے گئے اور نتیجاً ہم مغلوب ہوتے چلے گئے۔ایک مرتبہ خلافت راشدہ کے نظام کے درہم برہم ہو جانے کے بعد دوبارہ آج تک خلافت کا نظام قائم نہیں ہوسکا۔بس اتنا ہوا کہ دویا سوا دوسال کے لیے حضرت عمر بن عبدالعزیزؓ کے دورِ مبارک میں اس کی ایک جھل سی ظاہر ہوئی' اور وہ بھی ایک شخص سی بات تھی ۔ جیسے حضرت داؤد علیثیا کو اچا تک حکومت مل گئی تھی۔اس کے لیے انہوں نے کوئی جہا ذہیں کیا تھا، کوئی جماعت نہیں بنائی تھی جہاد فی سبیل اللہ کے مراحل میں ہے نہیں گزرے تھے۔حضرت عمر بن عبدالعزیزؓ صحابی نہیں ہیں' تابعی ہیں اور حضرت عمر رہا گئے کے نواسے ہیں۔ بہر حال اس کے بعد آج تک خلافت کا نظام دوبارہ نہیں آیا' اس لیے کہ ترجیجات بدل کئیں۔روحانیت کے نام ہے ایک اور ہی تصور ذہنوں میں راسخ ہو گیا۔صوفیائے کرام اور بڑے بڑے اولیائے عظام ہیں کے بارے میں قصے مشہور ہیں کہ انہوں نے چالیس چالیس برس تک جنگلوں میں رہ کرریاضت کی ۔ واللہ اعلم! ایک امام فقیہة کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ انہوں نے جالیس برس تک عشاء کے وضو کے ساتھ فجر کی نماز پڑھی -ابمعلوم نہیں بیروایت سیجے ہے یا غلط ہے۔رسول الله مُثَالِّيْنِ کُمُ کَا حدیث تو یہ ہے کہ میں رات کوسوتا بھی ہوں اور کھڑارہ كرعبادت بھى كرتا ہوں -آپ كى سنت توبيہ -

اس روحانیت کے لیے بھی دین میں گنجائش ہے گراس وقت جب اللہ کا دین قائم ہو جائے۔ایک بار اللہ کا وین قائم ہو جائے تو اب اس دین کو آگے بھیلانا اسلامی ریاست کی ذمہ داری ہے۔ جب آپ سے مطالبہ کیا جائے گا کہ آؤ نکلومیدان میں تو آپ کوئکٹا پڑے گا۔ حضرت عمر دلائٹ کے زمانے میں شام اور ایران میں جہاد وقال ہور ہا و اربعین نووی کم حدید (138 می حدید کابیس می در الله این الله این

ایک حدیث نبوی کی رُو ہے اللہ کے قرب کے حصول کے دوذریعے ہیں: تقرّب بالفرائض اورتقرّب بالنوافل - ان میں سے اہم ترین درجہ تقرب بالفرائض کا ہے - اللہ تعالیٰ کوسب سے زیادہ پہندیہ ہے کہ اس کا بندہ فرائض کے ذریعے سے اس سے قرب حاصل کرے۔لیکن نوافل کے ذریعے سے بھی تقرب حاصل ہوتا ہے اوراس کا بھی بہت اونچامقام ہے ٔبشرطیکہ فرض کی تھیل ہو چکی ہو۔اگر آپ نے فرض توادا کیانہیں اور نوافل کے ڈھیرلگاتے جارہے ہوں تو وہ نوافل کیسے قبول ہوں گے؟ لیکن ہمارے ہاں یہی ہوا کہ دین غالب نہیں تھا 'کیکن دین کوغالب کرنے کی جدوجہد کوا عمال کی فہرست سے نکال دیا گیا اور نوافل کے ذریعے سے ٔ چلوں کے ذریعے سے اور دیگر اُوراد و وظا نُف کے ذریعے سے روحانیت پرزور رہا۔سب مانتے ہیں کہ سلوک کے جتنے بھی طریقے رائج ہیں جن سے خانقا ہی نظام بنایا گیا ہے' یہ سب غیرمسنون ہیں۔ میں پنہیں کہتا کہ پیطریقے مفیر نہیں ہیں۔مفید ضرور ہیں'ان سے انسان میں ایک روحانی کیفیت اور روحانی برتری پیدا ہو جاتی ہے۔ جیسے جسمانی ورزش ہے انسان کے پٹھے مضبوط ہوتے ہیں' اسی طرح روحانی ورزش کے ذریعے ہے انسان کی روح کے اندرتقویت پیدا ہوتی ہے۔ بیرسب باتیں اپنی جگہ درست ہیں'لیکن ہمارے لیے اُسوہ ہے رسول اللهُ مَالْتَیْمُ اور صحابہ کرام دخانتی کاطریق کار'اوروہ ہے جہاداور قال فی سبیل اللہ نفلی روز وں کی طرح اس میں بھی بھوک برداشت کرنی پڑتی ہے اور بیاس بھی ۔غزوہ ٔ تبوک کے لیے جاتے ہوئے کس قدر بھوک کا عالم تھا! تو نفلی روز وں کے ذریعے انسان جو کیفیت حاصل کرنا جا ہتا ہوہ جہاد کی صعوبتیں جھیلنے سے بھی لاز ما حاصل ہوتی ہے اور اس سے بھی روحانی ترقی و اربعین نؤوی کم محد می ( 139 محد می د فطابات جمع کسی

حاصل ہوتی ہے۔ جب ایک بندہ مؤمن محاذِ جنگ پر پہنچا ہوا ہے اور اسے معلوم ہے کہ میں مقابلہ پیش آنا ہے اور ایک لاکھ سلح فوج سے ہماری تین ہزار فوج کوسا منا کرنا ہے تو وہ بندہ مؤمن جس کیفیت کے ساتھ اللہ تعالی کے حضور گر گڑائے گا اور دعا کیں کرے گا تو کیا گھر بیٹھے کی شخص کو ایسا تضرع اور خشوع وخضوع حاصل ہوسکتا ہے؟ قطعاً نہیں ۔ تو حضور کا گھر بیٹھے کی شخص کو ایسا تضرع اور خشوع وخضوع حاصل ہوسکتا ہے؟ قطعاً نہیں ۔ تو حضور کا گھر بیٹھے کی شخص کو ایسا تضرع اور خشوع وخضوع حاصل ہوسکتا ہے؟ تطعاً نہیں ۔ تو حضور کا گھر بیٹھے کی شخص کو ایسا تشرع اور خشوع وخضوع حاصل ہوسکتا ہے؟

تسیح ترین جہاد فی سبیل اللہ اور قال فی سبیل اللہ کے لیے پچھ شرا کط اور لوازم ہیں۔ مبلے ایمانِ حقیقی دلوں میں رائخ کیا جائے'اوراس کا ثبوت ہوگا شریعت پڑمل ۔جس جس تھم پڑمل ہوسکتا ہے وہ تو ہو!اس کے بعد ہے نظیم ۔ یعنی ایسے لوگوں کو بیعت کے ذریعے ہے جوڑا جائے'ان کا تز کیہ کیا جائے۔اللہ کی رضا اور آخرت کی فلاح کے سوا کوئی اور امنگ دل میں ہے تواہے نکال کراور دل کوصاف کیا جائے۔ بیسب پاپڑ ہلنے پڑتے ہیں پھر سیج جہاد فی سبیل اللہ کی منزل آتی ہے۔ رسول اللہ منظم اور صحابہ کرام ہوائی نے بارہ برس تک مکه مرّمہ کے اندریبی کچھ کیا تھا۔ انہوں نے تکالیف جھیلیں ماریں کھا کیں ان میں ہے بعض کے جسم کے مکڑے کردیے گئے' زندہ جلا دیے گئے لیکن انہوں نے ہاتھ نہیں ا تھائے۔آپ مَن اللہ عُمَا كِي كاميا بي كے رازوں ميں سے سب سے برداراز يبي ہے۔حضرت سمیدا ورحضرت باسر عظی رسول ا کرم مَنْ النَّيْمُ اورصحابه کرام بُحاثِیْم کی نگاہوں کے سامنے شہید كيے گئے ۔ جب ابوجہل ان پرتشد دكر رہاتھا تو آنخصور مَنْ ﷺ فرمار ہے تھے: ((اِصْبِرُوْا مِا آلَ يَاسِرَ ' فَإِنَّ مَوْعِدَكُمُ الْجَنَّةُ )) ' 'اے ياسركھر والواصبركر و'تمہارے وعدے كى عِكُه جنت ہے' ۔ایسے موقع پر آپ مُنْ اَنْ اللّٰ اللّٰ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللهِ ا کے نکڑے کر دو۔اس طرح آپ مُلَا تُنْاؤُم نے کعبہ میں رکھے ہوئے بتوں کو بھی نہیں چھیڑا' بلکہ بارہ برس تک ای کعبہ کا طواف کرتے رہے۔اس لیے کہ طواف تو وحی سے پہلے یعنی حضرت ابراہیم طایقیا کے زمانے ہے جلا آ رہا تھا اور پھر آغانے وقی کے بعد بارہ برس تک پورے کی دور میں جاری رہااور کعبہ شریف میں نمازیں اداکی گئیں جبکہ دائیں بائیں بت موجود تھے۔ بہرحال اگر ہم اسلامی انقلاب کے لیے رسول الله مُنَالَّيْنِ کَا اَمْنِهُ اختیار نہیں کریں گے تولال معجداور جامعہ حفصہ جیسے واقعات ہوتے رہیں گے ۔صرف جذبےاور

و اربعین نؤوی کی در 140 عدمی خطابات جمد کی خلوص سے بات نہیں ہے گی جب تک آپ مُلَاثِیْزُ کا اسوہ ہمار بے سامنے نہ ہو۔ کسی شاعر نے کیا عمرہ بات کہی ہے: \_ خلاف پیمبر کے راہ گزید

کہ ہرگز بمنزل نہ خواہد رسید

رسول اللَّهُ مَثَاثِیْنَا کے منج سے ہٹ کر اختیار کیا گیا کوئی راستہ منزل تک نہیں پنچے گا۔البتہ

نیک نیتی اورخلوص کا اجروثو اب اللہ کے ہاں مل جائے گا۔

قرآن مجید میں جگہ جہاد فی سبیل الله اور قبال فی سبیل الله کا ذکر ہے اور بہت شدّومدّ کے ساتھ ہے۔اس لیے تو غیروں کوقر آن مجید پرشدیداعتراض ہےا در وہ اس سے کا نیتے ہیں۔ بہت عرصہ پہلے کی بات ہے کہ برطانیہ کے بہت بڑے لیڈراوروزیرِ اعظم گلینڈسٹون نے برکش پارلیمنٹ میں قرآن مجید کانسخہ لہرا کر کہا تھا کہ جب تک پیہ كتاب دنيا ميں موجود ہے امن قائم نہيں ہوسكتا۔ اور اب انہوں نے 'نعوذ بالله' أوراقِ قر آن کو گٹر کے اندر بہا کراپنی خباثت اور دلوں کے اندرموجود خوف کا اظہار کیا ہے۔ ایسے ہی ایک مرتبہ کلکتہ ہائی کورٹ نے بھی ایک فیصلہ دے دیا تھا کہ قرآن مجید کو بین کردیا جائے۔ ظاہر ہے وہ اپنے اس فیصلے پڑعمل درآ مدنہیں کراسکتے تھے اس لیے کہ دہاں میں بائیس کر دڑمسلمان موجو دہیں جن کی غیرتِ دینی ہماری غیرتِ دینی ہے سوگنازیادہ ہے۔ای کلکتہ ہائی کورٹ نے شاہ بانو کیس کے سلسلے میں مسلمانوں کے عائلی قوانین میں تھوڑی سی ترمیم کی تھی۔ وہ اس طرح کہ اسلامی قانون تو پیہ ہے کہ کسی نے اپنی بیوی کو طلاق دے دی تو وہ دورانِ عدت اس کے نان نفقہ کا ذمہ دار ہے۔لیکن شاہ بانو کی درخواست پرکلکتہ ہائی کورٹ نے فیصلہ دے دیا کہ جب تک مطلقہ عورت دوسری شادی نہ کرلے یا فوت نہ ہوجائے اس کا نان نفقہ اس کے سابقہ شوہر کے ذھے رہے گا۔کورٹ نے اگر چەشرىعت كى كوئى چىز كافى نہيں تھى 'البيته شريعت ميں اضا فەضر دركيا تھا'لېذااس پر وہاں ایک طوفان اٹھ کھڑا ہوا۔مسلمانوں کا پرسنل لاء بورڈ بنا۔ساری دینی جماعتوں نے جمع ہوکرتح کیے چلائی اورسینکڑوں لوگوں نے جانیں دیں۔ بالآخروز پر اعظم راجیو گاندھی کو گھٹنے ٹیکنے پڑے اوراس نے لوک سبھا (پارلیمنٹ) میں دوٹوک انداز میں کہا کہ آئندہ و اربعین نؤوی کی محمد کلا (طابات جمد کلا)

ہندوستان کی سپریم کورٹ سمیت کوئی عدالت مسلمانوں کے عائلی قوانین میں دخل نہیں در سکتی اور یہ بھی کہا کہ اس سے پہلے میں نے اسلام کی ساجی تعلیمات کا مطالعہ نہیں کیا تھا' لیکن اب میں نے مطالعہ کیا ہے تو میں اعتراف کرتا ہوں کہ جوحقوق اسلام نے عورتوں کو دیے ہیں وہ دنیا کے کسی فد جب نے نہیں دیے ۔مولا ناعلی میاں نے اپنی کتاب میں یہ سارا واقعہ قل کیا ہے۔

جیبا کہ میں نے عرض کیا' اصل جہاد فی سبیل الله اور قبال فی سبیل اللہ کی س<u>چھ</u>شرا لط' کچھلوازم ادر کچھ مراحل ہیں۔البتہ ایک اور قال ہوسکتا ہے جو جائز ہے اسے سمجھ لیجے۔ فرض سیجیے ایک مسلمان ملک ہے اگر چہاس میں خالص اسلامی نظام نہیں ہے اس پر اگر کوئی دوسرا ملک حملہ کرتا ہے تواپنے دفاع میں کھڑے ہوجانا ایک طرح کا جہاد ہے۔اس لیے کہ اب تمام مراحل سے گزرنے کا موقع نہیں ہے۔ کیونکہ ختم کر دویاختم ہو جاؤوالی صورت ِ حال ہے ۔ البتہ یہ جہاد فی سبیل اللہ نہیں ہے ' کیونکہ وہ مراحل نہیں آئے جو جہاد فی سبیل اللّٰد کی لا زمی شرط ہے۔اسی لیےروس کےخلاف جہادِ افغانستان جہاد فی سبیل الله نہیں تھا'لیکن وہ جہاد جائز ضرور تھا۔اوراس میں جس نے جان دی ہے وہ شہید ہے' واللّٰداعلم! اسی طرح کوئی بڑا ملک ہے اور اس کے کسی ایک حصہ کے اندرمسلمانوں کی اکثریت ہےاور دواس سے علیحدہ ہونا جا ہتے ہیں' آ زادی جا ہتے ہیں تا کہ وہ اپنی مرضی ے اسلامی اصولوں کے مطابق اپنا نظام چلائیں ٔ جیسا کہ اِس وفت فلیائن ' کمبوڈیا اور تحشمیر میں ہور ہا ہے' تو یہ بھی جائز ہے اور اِس میں جان دینا بھی شہادت ہے۔اگر چہ میرے خیال میں ہندوستان کےایک خاص پس منظر میں کشمیر کے حوالے سے وہاں پراگر سای تحریک چلائی جاتی تو وہ بہتر ہوتی لیکن جہاد کشمیر بہرحال ناجائز نہیں ہے۔ اپنی آ زادی کی خاطرلز نا' یعنی جہاد فی سبیل الحریت' جائز ہے۔ اس کے لیے تربیت' تز کیہ' تنظیم وغیرہ ایسے مراحل ضروری نہیں ہیں۔لیکن وہ جدوجہدجس کے ذریعے آپ کسی ملک میں اسلام کوغالب کرنا چاہتے ہیں' وہ اگرعین نبی ا کرم مَکَاتُشِکِم کے اُسوہ کے مطالِق ہو گی اور جہاد کی تمام شرا نط اورلوازم کو بورا کر کے اور تمام مراحل میں ہے گز رکر ہوگی تو و ہ پھر تھے معنوں میں قبال فی سبیل اللہ قراریائے گ۔

و اربعین نؤوی کی در (142 کا در خطابات جمع کی

مغربی دنیا کومسلمانوں کے جذبہ جہاداور ذوقِ شہادت سے ہمیشہ سے خوف رہا ہے۔ انہیں تو زندگی بہت عزیز ہے اور وہ موت سے خا کف ہیں' لیکن بندہ مؤمن کو شہادت بہت زیادہ عزیز ہے: ہے

> شہادت ہے مطلوب و مقصودِ مؤمن نہ مالِ غنیمت' نہ کشور کشائی!

اس لیے مغربی دنیانے بہت عرصہ پہلے اسکیمیں شروع کیں کہ مسلمانوں میں ایسی تحریکیں اٹھائی جا کیں جو جہاد کو باطل قرار دیں۔ بدنام زمانہ غلام احمد قادیانی آنجمانی درحقیقت اس فکراوراسی سوچ کا نتیجہ ہے۔ اُس بد بخت نے نبوت کا دعویٰ کیا اور قبال کوحرام قرار دے دیا کہ بعد 'دین کے لیے حرام ہے اب دوستو قبال!'' جبکہ ایک حدیث نبویؓ ہے کہ رسول اللہ مُن اللہ عن اللہ عن اللہ من این ا

((اَلْحِهَادُ مَاضِ مُنْدُ بِعَنِيَى اللَّهُ إلى اَنْ يُفَاتِلَ آخِرُ اُمَتِى الدَّجَالَ))(۱)

((اَلْحِهَادُ مَاضِ مُنْدُ بِعَنِى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلِي الللللِّهُ الللَّهُ اللَّلِي الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ اللللِّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللِّلْ اللللللللِي اللللللِّ اللللللِي اللللللِي الللل

<sup>(</sup>١) سنن ابي داؤد كتاب الحهاد ؛ باب في الغزو مع ائمة الجور\_

کاذمہ ہم لیتے ہیں۔اگر تہہیں صدام کے سکڈ میزائل سے خطرہ ہے تواس کو فضاہی میں ختم سرنے والے پیٹریاٹ میزائل ہم تہہیں دے دیتے ہیں کیکن تم سامنے مت آنا۔ اور ابھی یہی ہواہے۔ عراق اورا فغانستان پر جارحیت کے لیے کتنا بردااتحاد بنایا گیاہے!

افغانستان پر حملے میں تو واقعہ یہ کہ کاری انسانی کاعظیم ترین اتحاد وجود میں آیا ہے۔
اس میں سارا عالم کفر جمع ہو چکا ہے۔ صرف برطانیہ اور بقیہ یورپ ہی نہیں بلکہ چائنا اور اس میں سارا عالم کفر جمع ہو چکا ہے۔ صرف برطانیہ اور بقیہ یورپ ہی نہیں بلکہ چائنا اور اور جوامر یکہ کے حریف ہیں افغانستان کی جنگ میں اِن دونوں کی مرضی بھی شامل تھی اور آج بھی ہے۔ لیکن احادیث نبویہ کی رو ہے اس کے بعدا کی آخری مرحلہ آئے گا جب تمام یہودی مسلمانوں کے مقابلے میں صف آراء ہو جائیں گے اور یہود یوں کالیڈر ہوگا آسے الد جال۔ اس موقع پر پھر حضرت عیسیٰ عائیلیا کا نزول ہوگا جو د جال کوئل کا سلسلہ جاری رہےگا 'اس کو کریں گے۔ اُس وقت تک اُمت مسلمہ کے اندر جہادوقال کا سلسلہ جاری رہےگا 'اس کو ہندکر نے والاکوئی نہیں ہے!

بہر حال یہ بتانا اور جاننامقصود ہے کہ دین کی اقدار کیا ہیں۔کون می چیز پہلے اور کون می چیز پہلے اور کون می بعد میں ہے۔ روحانی اقدار بھی مطلوب ہیں رات کی نماز بھی نہایت پسندیدہ ممل ہے کیکن اس کے ساتھ ساتھ علیہ دین کی جدوجہد بھی ضروری ہے۔اللہ تعالیٰ ہمیں دین کا صحیح فہم اوراس پڑمل کرنے کی توفیق عطافر مائے آئیں!

اَقُولُ قَوْلِيْ هٰذَا وَاسْتَغُفِرُ اللَّهَ لِيُ وَلَكُمْ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِيْنَ وَالْمُسُلِمَاتِ00





## اركانِ اسلام

٢٢جولا ئي ٢٠٠٧ء كاخطاب جمعه

خطبهٔ مسنونه کے بعد:

اَعُوٰذُ بِاللهِ مِنَ الشَّيُطْنِ الرَّجِيُمِ \_\_\_ بِسُمِ اللهِ الرَّحُنْنِ الرَّحِيْمِ وَمَا اللهِ الرَّحُنْنِ الرَّحِيْمِ وَمَا اللهِ عَمْلُوا اللهِ مُخْلِصِيْنَ لَهُ الدِّيْنَ لَهُ حُنَفَاعُ وَيُقَيْمُوا الصَّلُوةَ وَيُؤْتُوا الرَّكُونَةُ وَذُلِكَ دِيْنُ الْقَيِّمَةِ ﴿ (النَّبَيِّنَةِ)

عَنُ أَبِي عَبُدِ الرَّحَمْنِ عَبُدِ اللَّهِ بُنِ عُمَرَ بُنِ الْخَطَّابِ عِلَيْهُ قَالَ : سَمِعَتُ وَسُولُ اللَّهِ مَنْ الْخَطَّابِ عِلَيْهُ قَالَ : سَمِعَتُ وَسُولُ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ لَا اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ فَالِ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ مُنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللللَّهُ مَنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللللِهُ مِنْ اللللِهُ مِنْ اللللْهُ مِنْ اللللْمُ اللَّهُ مِنْ اللللْمُ اللَّهُ مِنْ الللللِهُ مِنْ الللللِهُ مِنْ اللللْمُ اللَّهُ مِنْ الللللِهُ مِنْ الللللِهُ مِنْ اللللِهُ مِنْ اللللْمُ الللللِهُ مِنْ الللللِهُ مِنْ الللللِهُ مِنْ الللللِهُ مُنْ الللللِهُ مِنْ اللللِهُ مِنْ اللللِهُ مِنْ الللللِّهُ مِنْ اللللِهُ مِنْ اللللِهُ مِنْ اللللِهُ مِنْ الللللْمُ اللَّهُ مِنْ الللللِهُ مِنْ مُنْ اللِمُ اللِمُ اللَّهُ مِنْ اللللْمُ مِنْ مُنْ اللللْمُ اللَّهُ مِنْ الللللِهُ مِنْ مِنْ الللللِهُ مِنْ اللللْمُ اللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللِمُ اللللللْمُ اللللْمُ اللللللِمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللّهُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللْمُ اللْمُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللْمُ الللّهُ الللّهُ اللللّ

(( يُنِيَ الْإِسْلَامُ عَلَى خَمْسِ: شَهَادَةِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلاَّ اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ وَإِقَامِ الصَّلَاةِ وَإِيْتَاءِ النَّرَّكَاةِ وَحَتِّ الْبَيْتِ وَصَوْمٍ رَمَضَانَ )) (() اللهِ وَإِقَامِ الصَّلَاةِ وَإِيْتَاءِ النَّرَكَةِ وَحَتِّ الْبَيْتِ وَصَوْمٍ رَمَضَانَ )) (() البوعبد الرحن سيدنا عبد الله بن عمر بن خطاب بن الله على الله الله على الله ع

''اسلام کی بنیاد پانچ چیزوں پررکھی گئی ہے: گواہی دینا کہ اللہ تعالیٰ کے سواکوئی معبودِ برحق نہیں اور مجمد (مُنَالِیْنِیْم) اللہ تعالیٰ کے رسول ہیں نماز قائم کرنا' زکو ۃ ادا کرنا' بیت اللّٰد کا حج کرنا اور رمضان المبارک کے روزے رکھنا۔''

معزز سامعین کرام!

آج جوحدیث ہمارے زیرمطالعہ ہے جس کامتن اور اردوتر جمہ میں نے آپ کےسامنے بیان کیا 'میتفق علیہ ہے بعنی اس کی صحت پرامام بخاری اور امام سلم رحمہما اللہ (۱) صحیح البخاری 'کتاب الایمان' باب بنی الاسلام علی خسس۔وصحیح مسلم' کتاب

الايمان باب بيان اركان الاسلام

و اربعین نفوی کا اتفاق ہے اور ایسی حدیث مجموعہ احادیث میں سب سے زیادہ متنداور صحت دونوں کا اتفاق ہے اور ایسی حدیث مجموعہ احادیث میں سب سے زیادہ متنداور صحت کے اعلیٰ مقام پر فائز ہوتی ہے ۔ ہمارے ہاں کتب احادیث کے حوالے ہے ''صحاح ستہ" کی اصطلاح بہت معروف ہے 'یعنی چھالیے مجموعہ ہائے احادیث (صحیح ابنخاری 'صحیح احادیث پر مشتمل مسلم سنن التر مذی 'سنن ابی داؤ د'سنن ابن ماجہ اور سنن النسائی ) جو سحیح احادیث پر مشتمل ہیں سے ان صحاح ستہ میں بھی بخاری و مسلم کا درجہ سب سے بلند ہے اور ان دونوں کو جو ان سختین' 'بھی کہا جاتا ہے۔ پھر وہ حدیث جس پر امام بخاری و مسلم دونوں متنق ہوجا تیں تو وہ روایت اور سند کے اعتبار سے قرآن کریم کے بہت قریب پہنچ جاتی ہے۔ ہوجا کیس تو وہ روایت اور سند کے اعتبار سے قرآن کریم کے بہت قریب پہنچ جاتی ہے۔ گویا دوقر آن کی طرح قطعی الثبوت ہوتی ہے اور اس پر ہم اتنا یقین کر سکتے ہیں جتنا قرآنی گویا دوقر آن کی طرح قطعی الثبوت ہوتی ہے اور اس پر ہم اتنا یقین کر سکتے ہیں جتنا قرآنی آئیا۔

زیرمطالعہ حدیث کامضمون بعینہ وہ ہے جو حدیثِ جریلٌ میں بیان ہوا ہے۔ آپ جانتے ہیں کہ حدیثِ جریلٌ میں بیان ہوا ہے۔ آپ جانتے ہیں کہ حدیثِ جریل' 'اُمُّ الشُنّة' کہلاتی ہے۔ یعنی احادیث کے مجموعے میں اس کا وہی مقام ہے جو قرآن مجید میں سورۃ الفاتحہ کا ہے۔ سیدنا جرائیل عالیہ ان جب آپ آپ مُناقِبہ اس کا وہی مقام ہے جو قرآن مجید میں سورۃ الفاتحہ کا ہے۔ سیدنا جرائیل عالیہ الم کیا : ((اَنحبِوْنِیْ عَنِ الْإِنسُلامِ)) لیمن مجمعے اسلام کے بارے میں ہتا ہے ( کہ اسلام کیا ہے؟) تواس کے جواب میں محمد رسول اللہ مُناقِبہ نے فرمایا:

((اَلْإِسْلَامُ اَنْ تَشْهَدَ اَنْ لَا اِللهَ اِللَّا اللّٰهُ وَاَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللّٰهِ وَتُقِيْمَ الصَّلَاةَ وَتُلْوِينَ اللّٰهِ وَتُقَيْمَ الطَّلَاةَ وَتُلُومَ اللّٰهِ وَتُكْتِجَ الْبَيْتَ اِنِ اسْتَطَاعْتَ الْنِيْرِسَبِيْلًا)) اِلَيْهِ سَبِيْلًا))

''اسلام یہ ہے کہ تُو گوائی دے کہ اللہ تعالیٰ کے سواکوئی معبود نہیں اور محمد مُنَافِیْنَ اللہ کے روز سے کے رسول ہیں' اور تُو نماز قائم کرے' زکو ۃ اواکرے' رمضان المبارک کے روز سے رکھے اور بیت اللہ کا حج کرے اگر تجھے اس کے لیے سفر کی استطاعت ہو۔''

### اركانِ اسلام ْ كُل اسلام ْ بين

ان دواحادیث کامضمون تقریباً ایک جبیبا ہی ہے ۔ فرق صرف اتنا ہے کہ حدیثِ جریل میں بیمضمون حدیث کا ایک جزو ہے جبکہ بیکمل (independent) حدیث ہے۔ جہاں تک اس حدیث کے مشمولات (contents) کا تعلق ہے ان پر حدیثِ

و اربعین نؤوی کی در ۱۹۶ کار در کابات جمعہ کار جبریل میں تفصیل ہے گفتگو ہو چکی ہے البتہ زیرمطالعہ حدیث کا آغاز جس جملے ہے ہور ہا ہے:'' بُنِتَی الْاِسْلَامُ عَلٰی خَمْسِ''(اسلام کی نبیاد پانچ چیزوں پررکھی گئی ہے) وہ انتہائی اہم اورغورطلب ہے۔اس حدیث مبارکہ (جس میں ارکانِ اسلام کو بیان کیا گیا ہے) کے بارے میں لوگوں کو ایک غلط نہی اور مغالطہ ہوا ہے کہ انہوں نے ار کانِ اسلام ہی کو اسلام کی کممل تعبیر سمجھ لیا ہے۔ حالا نکہ حدیث کا پہلا جملہ ہی اس تصور کی نفی کرتا ہے اور واضح کرتا ہے کہ اسلام کی بنیا دان چیزوں پر ہے۔اب سے بالکل بدیمی امر ہے کہ بنیا داور شے ہے اور عمارت اور شے ۔ لہذا بیار کانِ اسلام ہیں مکمل اسلام نہیں جبکہ آج انہی ار کانِ خمسہ کوگل کا گل اسلام قرار دے دیا گیا ہے۔اس تصور ہے ایک بہت بڑی حقیقت نظر انداز ہوجاتی ہےاور بیعام مغالطہ ہے جولوگوں کواس حدیث کے حوالے ہے ہوا ہے۔ یہ حدیث بہت مشہور ہے اور اکثر مساجد میں تبھی اس حدیث کے حوالے سے بڑے بڑے جارٹ لٹکے ہوئے ہوتے تھے'جس میں ایک مسجد کی محراب کی سی شکل بنا کر اوراس میں پانچ ستون دکھا کرار کانِ اسلام کا ایک نقشہ پیش کیا جاتا تھا۔

تخلیق انسانی کا مقصد:عبادتِ ربّ

قرآن مجید میں تخلیق انسانی کا مقصدعبادت ربّ قرار دیا گیا ہے۔ ارشادِر بانی ہے: ﴿ وَمَا خَلَقُتُ اللَّجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ ﴾ (اللَّريت)

'' میں نے جِنوں اورانسانوں کوئہیں پیدا کیا مگرصرف اس لیے کہ میری بندگی اور

ىرستش كرىي-''

لہذا مقصد تخلیقِ انسانیت عبادتِ الٰہی ہے اور جمیع انبیاء کرام پیلٹم اس کی دعوت دیتے رہے ہیں۔قرآن مجید کی تکی سورتوں کے مطالع سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت ہوؤ حضرت صالح' حضرت ابراجيم' حضرت مویٰ' حضرت عيسلی الغرض تمام انبياء ورسل پليل کی دعوت ''عبادت رب' كي رعوت تهي: ﴿ لِلْقَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهَ مَالَكُمُ مِّنُ اللَّهِ غَيْرُهُ ﴾ (هو د: ۰ ۰)''اےمیری قوم!عباوت کرواللہ کی جس کےسواتمہاراکوئی پروردگارنہیں''۔ تمام انبياءكرام كي طرح نبي آخرالز مان حضرت محذر سول اللَّهْ طَالْقَيْمَ كَى دعوت بهي ''عبادتِ

و اربعین نُووی کی در 148 کا کا خطابات جمع کی ربِّ' ، بى كى رعوت تقى:﴿ يَنَايَتُهَا النَّاسُ اعْبُدُوْا رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ وَالَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُوْنَ ﴿ ﴾ (البقرة) "العالوك! التي رب كى عبادت كروجس نے تمہیں اورتم سے پہلوں کو پیدا کیا' تا کہتم پیج سکو'۔ نبی اکرم ٹاٹیٹو کی دعوت اور سابقہ رسولول کی دعوت میں ایک بنیادی فرق ہے کہ سابقہ انبیاء و رُسل ﷺ کا صیغهٔ خطاب ''یفوم '' (اے میری قوم کے لوگو!) ہوتا تھا'اس لیے کہ وہ کسی خاص علاقے اور کسی خاص قوم کی طرف مبعوث کیے جاتے تھے' جبکہ نبی آخرالز ماں حضرت محرمثالیما کی وعوت کا صيغهُ خطاب تقا: ''يْلَايْتُهَا النَّاسُ '' (اےلوگو!)اس ليے كه آپ مَلَاثِيْزُا كَي دعوت عالمگير اورآ فاقی ہے'یعنی پوری نوع انسانی کے لیے ہے — اس فرق کے باوجود سابقہ تمام انبیاء ورُسل مَلِيلًا اور نبی آخرالز ماں مَثَاثِیَّا کی دعوت ایک ہی ہے ٔ یعنی عبادتِ ربّ کی دعوت \_ عبادت كاجامع مفهوم اب میں بھینا ضروری ہے کہ''عبادت'' کامفہوم کیا ہے۔لفظ عبادت عبدے لکلا ہے ،عبد غلام کو کہتے ہیں اور غلام آتا کی ملکت ہوتا ہے صرف ملازم نہیں ہوتا۔ ملازم تو چند گھنٹوں یا کسی خاص ڈیوٹی کے لیے ہوتا ہے اور اس کا م کوکرنے کے بعدوہ آزاد ہے' جو چاہے کرئے جہاں چاہے جائے۔مثلاً کسی کوآپ نے اپناڈ رائیوررکھا ہے تو وہ آپ کا کھانا تو نہیں پکائے گا۔ ای طرح اگر کسی کو آپ نے خانساماں رکھا ہے تو وہ آپ کا ٹائلٹ صاف نہیں کرے گا۔ اگر آپ اسے کہیں گے بھی تو وہ صاف کے گا کہ یہ میری ذتمہ داری نہیں ہے میں اس کام کے لیے آپ کا ملازم نہیں ہوں۔ جبکہ غلام کی حیثیت اليي نهيس موتى \_غلام كو مهمة ن مهدوفت اور مهدوجوه ايخ آقاك اطاعت كرنا موتى ہے۔اس کی اپنی کوئی مرضی نہیں ہوتی اور نہاس کی کوئی ملکیت ہوتی ہے۔وہ کسی چیز کا ما لک کیا ہے گا وہ تو خودمملوک ہے۔آ قااہے جہاں سونے کو کہے گا' وہاں سونا ہوگا اور جہاں اور جس وفت جانے کو کہے گا جا نا ہوگا۔اس کا اپنا کوئی ارادہ ہے نہ پروگرام اور نہ ى كونى لائحمل بكدوه توآ قاكاشارة ابروپر چلے گا۔ بيه بےعبادت كامفهوم كدالله (جو ہارا آ قاہے ) کی اطاعت میں عبدیت (غلامی ) کا تصور ہروفت ذہن میں نقش رہے۔ زندگی آمد برائے بندگی زندگی بے بندگی شرمندگی!

یعنی ہمیں زندگی فقط بندگی کے لیے ملی ہے اگر بندگی نہیں کریں گے تو بیشرمندگی ہی شرمندگی ہوگی ۔ پچھلے زمانے میں ایسے اشعار بھی مساجد میں لکھے ہوتے تھے۔ شرمندگی ہوگی۔

یہاں غلامی اور عبادت کا فرق بھی ذہن شین رہے کہ غلام جوآ قاکی اطاعت کرر ہا ہے وہ مجبوری ہے کرر ہا ہے کیونکہ اس نے اُسے خریدر کھا ہے وہ اس کا مالک ہے اور اس نے اس کی قیمت اواکی ہے ۔ لیکن مجھ لیجے کہ یہ بھی عبادت نہیں ہے۔ عبادت میں کرنا تو وہ می ہے جورت تعالیٰ کی منشا ہے 'لیکن مجبور ہو کر نہیں بلکہ محبت الہی کے جذبہ متا نہ ہے مرشار ہو کر اپنی جمین نیاز کو بارگاہِ اللی میں اس اوا ہے رکھنا کہ جسم ظاہری کے روئیں روئیں سے انا عبد ک 'انا عبد ک کی صدائے حق بلند ہو۔ اس لیے میں نے عبادت کے مفہوم میں بندگی کے ساتھ ''کی انفظ بھی شامل کیا تھا' اس لیے کہ پرستش ہوتی ہی مفہوم میں بندگی کے ساتھ ''درستش' کا لفظ بھی شامل کیا تھا' اس لیے کہ پرستش ہوتی ہی معبت کے ساتھ ہے۔ مثلًا اگر آ ہے دولت کے پرستار ہیں تو آ ہے کہ ول میں دولت کی محبت ہے وطن پرست ہیں' قوم پرست ہیں' نفس پرست ہیں تو یقینا ان کی مجبت آ ہے کہ ول میں موجود ہے۔ لہذا جب بندگی اس جذبہ اُلفت میں ڈوب کر کی جائے گی تو وہ ول میں موجود ہے۔ لہذا جب بندگی اس جذبہ اُلفت میں ڈوب کر کی جائے گی تو وہ عبادت کا مقام حاصل کرے گ

ایک بات ہمجھ لیجے کہ ہماری عبادت کا اس مقام و مرتبہ تک پنچنا انتہائی مشکل کا م ہے کہ لہٰدا اس ضمن میں صحیح طرزِ عمل بیہ ہوگا کہ آپ طے کرلیں کہ مجھے چلنا اسی راستے پر ہے۔ پھر اس راہ میں نشیب و فراز آئیں گئے کہیں قدم ڈ گمگا ئیں گئے کہیں جذبات کا غلبہ ہوگا، مبھی ناامیدی ہی ناامیدی چھائے گی اور کسی جگہ اُمید کی کرن نظر آئے گئ گرآپ کو بندگی اور پر ستش کے راستے پر مسلسل چلتے رہنا ہے۔ اگر کہیں قدم پھسل گیا تو وہیں کیچڑ میں پڑے نہیں رہنا، مبھی بھی کسی گناہ پر مصر نہیں ہونا اور ڈیرہ ڈال کر نہیں بیشھنا۔ جب بھی کوئی ایسی لغزش سرز دہوجائے تو فوراً تو بہ کر کے بخشوانا ہے ور ندا کی بی گناہ تابی اور ہلاکت کے لیے کا فی ہے۔ یہ ہے عبادت کا جامع مفہوم! وهر اربعين نؤوي كم عصر 150 عدم وهر خطابات جمع كم

ار کان اسلام کی اہمیت

(۱) قامتِ صلوٰ ۃ: عبادت کے اس اعلیٰ مرتبہ کو آسانی سے یانے اور اللہ کی بندگی اور پرستش کے جذبہ کو تازہ رکھنے کے لیے چارعبادات فرض کر دی گئ ہیں جن کا ذکر زیر مطالعہ حدیث میں ہوا ہے ۔ یہ چاروں اسلام کے ارکان اور اسلام کی عمارت کے چارستون ہیں۔ان میں سب سے مقدم اور اہم نماز ہے۔نماز کو دن میں یانچ مرتبہ فرض كرنے كا مقصديہ ہے كہانسان اپنے مقصد تخليق''عبادتِ رب'' كونہ بھولے۔اس لیے کہ نماز کی ہر رکعت میں سورۃ الفاتحہ پڑھی جاتی ہے اوراس سورۃ کی سات آیات (انہیں''سبع مثانی'' یعنی بار بار پڑھی جانے والی آیات بھی کہاجا تاہے ) میں مرکزی اور چوٹی کی آیت چوتھی ہے:﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيْنُ ﴿ ﴾ چِونَكُ اس آيت ميں ''نَعْبُدُ' ''اور'' نَسْتَعِینُ ''فعل مضارع کے صینے ہیں اور عربی زبان میں فعل مضارع حال اورمستقبل دونوں کو cover کرتاہے'اس لیےاس آیت کا تر جمہ یوں ہوگا:''اے الله! ہم تیری ہی بندگی و پرستش کرتے ہیں اور کرتے رہیں گے اور تجھ ہی ہے مدد مانگتے ہیں اور مانگتے رہیں گے'۔ یہ قول وقرار دن میں پانچ مرتبہ نماز کی ہررکعت میں دہرایا جائے۔حفیظ جالندھری نے کیا خوب کہاہے: \_

سرکشی نے کر دیے دھندلے نقوش بندگی آ وُسجدے میں گریں لوح جبیں تازہ کریں!

توانہی نقوشِ بندگی کو تازہ رکھنے کے لیےاوّ لین اورا ہم ترین ذریعہ نماز ہے۔

(٢) صيام رمضان: دوسرے مير كه آپ كے ساتھ نفسِ حيواني لگا ہوا ہے جس كے نقاضے بھی حیوانی ہیں ۔ان تقاضول میں سے سب سے اہم دو چیزیں ہیں: (1) خوراک (۲) جنسی جذبہ منہوت۔ زندگی کو برقرار رکھنے کے لیے خوراک ضروری ہے ٔ ورنہ مر جائیں گے'اورنسلِ انسانی کی بقائے لیے جذبہ شہوت یعنی شادی بیاہ ضروری ہے'ورنہسل ختم ہوجائے گی۔لیکن بید دنوں حیوانی داعیے (animal instincts) اینے طاقتور ہیں کہ جب اندر ہے اُنجرتے ہیں تو اندھے بہرے ہوتے ہیں۔انہیں صرف اس سے و اربعین نؤوی کم محد محد ( 151 محد محد ( فطابات جمع کم

غرض ہوتی ہے کہ کسی طرح ان کی تسکین ہونی جا ہے۔ بھوک لگتی ہے تو پیٹ کچھ کھانے کو ہانگتا ہے۔اسے اس سے غرض نہیں کہ جو چیز اس میں ڈالی جارہی ہے وہ حلال ہے یا حرام' بس اس کی تو بھوک ٹنی جا ہے۔اسی طرح جب جذبہ شہوت بھڑک اٹھے تو وہ اپنی تسکین جا ہتا ہے' جائز راستے سے ہویانا جائز راستے ہے۔

یوں جھے کہ ہمارا یہ حیوانی وجود گھوڑے کی مانند ہے اور ہمارا روحانی وجود یعنی وجود حقق اس پرسوار ہے۔ اگر گھوڑا منہ زور ہے اور سوار کمزور ہے تو سوار گھوڑے کے رحم وکرم پر ہے وہ جہاں چا ہے اُسے بٹنے دے گا ، جس کھائی میں چا ہے اسے گرادے گا۔ چنانچہ اس پرسواری کے لیے ضروری ہے کہ اس روحانی وجود کو طاقتور بنایا جائے اس کی خودی اور اناکو مضبوط کیا جائے تا کہ یہ بھوک اور شہوت کی شدت کو برداشت کر سکے۔ اس مقصد کے حصول کے لیے روزہ فرض کر دیا گیا کہ سارا دن بھو کے اور پیاسے رہؤ چا ہے بخت گری ہی کیوں نہ ہو طلوع نجر کے بعد سے خروب آفتاب تک کھانے پینے کی ہر جائز چیز بھی آپ برحرام ہے۔ ابنی منکوحہ بیوی سے بھی روزہ کی حالت میں تعلق قائم کرنا حرام ہے۔ اس منہ زور گھوڑے کو لگام دینے کے اس عمل کو تقوئی سے تعبیر کیا گیا ہے' یعنی نے کی کر چلتے منہ ورود ویا اور حیوانی وجود یوگی مرحوال کرؤا سے آزادمت چھوڑ و!

(٣) ایتائے زکو ق: یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ انسان مال سے بہت زیادہ محبت کرتا ہے۔ قرآن مجید کے الفاظ ہیں: ﴿ وَ إِنَّهُ لِحُتِ الْتَحْيُو لَشَدِيْدٌ ﴾ (العلدیت) '' بلا شبہ وہ (انسان) مال کی محبت میں بہت بخت ہے' ۔ وُ نیا میں زندگی بسر کرنے کے لیے سامانِ زندگی تو ضرور چاہیے اور یہ پیسے سے حاصل ہوتا ہے' لہذا کی حد تک اس کی ضرورت ہے' کیکن انسان اس سے بہت آگے بڑھ کر دولت پرست اور مال کا بچاری بن جاتا ہے۔ انسان اس کی محبت میں اندھا ہوجاتا ہے اور حلال وحرام کی پروا کیے بغیرضج وشام مال می محبت میں اندھا ہوجاتا ہے اور حلال وحرام کی پروا کیے بغیرضج وشام مال میں کرنے کی فکر میں رہتا ہے' بلکہ اس کے لیے ظلم اور غصب کا راستہ اختیار کرنے سے بھی مہیں کرتا تا۔ اس طرزِ عمل سے روکنے کے لیے اسلام نے زکو ق کا نظام نافذ کیا کہ دوسروں کو اللہ کے لیے دیتے رہنے کی عادت و الوزیادہ سے زیادہ راہ خدا میں خرج کرو۔

و اربعین نؤوی می در 152 کا کا خطاب جمد کی

لوگ صرف زکو ق کی ادائیگی ہی کافی سمجھتے ہیں ٔ حالانکہ حدیث میں ہے:

((إنَّ فِي الْمَالِ لَحَقًّا سِوَى الزَّكُوةِ)) (١)

'' تمہارے مال میں (غریوں کے لیے ) زکو ۃ کےعلاوہ بھی حق ہے۔''

اس کوفقہی اصطلاح میں''صدقاتِ نافلہ'' کہتے ہیں۔ زکو ۃ چونکہ فرض ہے اس لیے وہ تو علی الاعلان دی جائے گئ جبکہ صدقاتِ نافلہ راز داری اور خفیہ طریقے سے دیے جائیں گئے۔ ایک ہاتھ سے دیا جائے تو دوسرے ہاتھ تک کوخبر نہ ہو' اس کا ڈھنڈ ورا نہ بیٹا جائے۔ ایک ہاتھ سے دیا جائے تو دوسرے ہاتھ تک کوخبر نہ ہو' اس کا ڈھنڈ ورا نہ بیٹا جائے۔ اسلامی ریاست میں اموالِ ظاہرہ پرزگو ۃ حکومت وصول کرتی ہے اور اموالِ باطنہ کی زکو ۃ ہرایک کوانفرادی طور برادا کرنی ہوتی ہے۔

(٣) جج بیت الله الران اسلام میں آخری رکن جج ہے اس میں ندکورہ تینوں عبادات کی حکمتیں جع کر دی گئی ہیں۔ ذکر اللی بھی ہے کہ بآ واز بلند تلبیہ پڑھا جاتا ہے طواف کے دوران بھی الله کا ذکر کیا جاتا ہے پیر شعائر الله کی زیارت ہے بیت الله کو حرف دیکھنا بھی باعث اجر وثواب ہے۔ اسی طرح احرام میں روز ہے جیسی کچھ پابندیاں عائد کی گئی ہیں کہ چاہے بیوی ساتھ ہے بھر بھی تعلق زن وشو قائم نہیں ہوسکتا۔ پھر یہ کہ مال بھی خرج ہوتا ہے جج کے لیے ایک خطیر رقم در کار ہوتی ہے۔ گویا تمام عبادات میں جامع ترین عبادت جے ہے۔ کہ جس کا جج الله کے ہاں قبول ہو جائے وہ اس طرح گنا ہوں سے پاک ہوجاتا ہے جس طرح آج ہی اس کی ماں نے اسے جنا ہے۔

یہ بات بھی ملحوظِ خاطر رہے کہ جج کے مذکورہ فوائد تبھی حاصل ہوں گے جب وہ جج حلال کمائی سے کیا گیا ہو حرام سے نہیں وہاں احرام کی ساری پابندیوں کا لحاظ رکھا ہواور جج کے ساتھ ادا کیے ہوں۔اس کے ساتھ جج کے ساتھ ادا کیے ہوں۔اس کے ساتھ جج کے ساتھ ادا کیے ہوں۔اس کے ساتھ جج کے دوران کوئی بے حیائی اور گناہ کا کام بھی نہ کیا ہؤجس کے بارے میں قرآن نے فرمایا:
﴿ اَلْحَجُ اَشْهُو مَعْلُو لُمْتَ ۚ فَمَنْ فَرَضَ فِنْهِنَ الْحَجَ فَلَا زَفَتَ وَلَا فَسُوْقَ ۚ

وَلاَ جِدَالَ فِي الْحَجِّ \*﴾ (البقرة:٩٧)

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي: ابواب الزكوة باب ما جاء أن في المال حقا سوى الزكوة

و اربعین نؤوی کی محد 153 کرد و البات جمع کمی

''جج کے مہینے معروف ہیں۔ تو جس نے اپنے اوپر لازم کرلیاان مہینوں میں جج کو تو (اس کوخبر دارر ہنا چاہیے کہ) دورانِ جج نہ تو شہوت کی کوئی بات کرے' نہ تسق و فجور کی اور نہ لڑائی جھکڑے گی۔''

حضرت ابو ہریرہ ڈٹائٹیئے سے روایت ہے کہ رسول اللّہ کُٹائٹیئے نے ارشا دفر مایا:

((مَنْ حَجَّ لِلّٰهِ فَلَمْ یَرْوَفُ وَلَمْ یَفُسُقُ رَجَعَ کَیوُم وَلَدَتُهُ أُمَّهُ)) (()

'' جو محض اللّٰہ کے لیے جج کرے اور اس میں بے حیاتی کی بات نہ ہولے اور گناہ کا کام نہ کرے تو وہ لوٹ کر آتا ہے (اور گناہوں سے اس طرح پاک ہوتا ہے)
گاکام نہ کرے تو وہ لوٹ کر آتا ہے (اور گناہوں سے اس طرح پاک ہوتا ہے)
گویاس کی ماں نے اس کو آج بی جنا ہے۔''

### بندگیٔ ربّ خطااورتو بیر

سیارکانِ خمسہ بنیاد ہیں اور اس بنیاد پر استوار ہونے والی عمارت اسلام ہے جس کا قبل تفصیل ہے تذکرہ ہوا ہے جس کا خلاصہ ہیہ ہمہ وقت ہمہ تن ہمہ جہت اللہ کی اطاعت میت کے انتہائی جذبے سرشار ہوکر کی جائے۔ ہاں بھی غلطی ہو عتی ہے خطا ہو عتی ہے خطا ہو عتی ہے تو خالص تو بہ کر واللہ معاف کر دے گا۔ خالص تو بہ کی تین شرا کط ہیں جن کے بغیر تو بہ تو بہیں۔ ایک شرط ہیہ ہے کہ انسان اس فعل کو عملاً چھوڑ کر عملِ صالح کی روش افتیار کرے۔ دو سری ہی کہ دل میں پکا ارادہ کرلے کہ آئندہ میکا مہیں کروں گا۔ تیسر کی اور لازی شرط ہیہ کہ انسان کو اپنے کیے پر حقیقی پچھتا وا اور شرمندگی ہو کہ میں بیکیا کر اور لازی شرط ہیہ ہے کہ انسان کو اپنے کیے پر حقیقی پچھتا وا اور شرمندگی ہو کہ میں بیکیا کر میں اپنی میں ہیں ایک بیٹھا ہوں ' یہ جھوے کیا ہو گیا ہے۔ تو بہ کی اصل حقیقت یہی ہے کہ انسان کے دل میں اپنی غلطی پر ندامت پیدا ہو جائے۔ اس بات کو علامہ اقبال نے اپنی عنفوانِ شاب میں ایک شعر میں نہایت خوبصورتی سے بیان کیا جے داغ دہلوی نے بہت پند کیا اور اس پر داددی شعر میں نہایت خوبصورتی سے بیان کیا جے داغ دہلوی نے بہت پند کیا اور اس پر داددی

موتی سمجھ کے شانِ کریمی نے کچن لیے قطرے جو تھے میرے عرقِ انفعال کے!

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب الحج باب فضل الحج المبرور وصحيح مسلم كتاب الحج

انفعال کہتے ہیں پشیمانی اور شرمندگی کو۔عام طور پر جب کی انسان پر پشیمانی اور شرمندگی طاری ہوتی ہے تو پیشانی پر پسینہ آجاتا ہے۔علامہ اقبال ان قطروں کی اہمیت اُجاگر کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ اللہ کی زگاہ میں ان قطروں کی اتنی وقعت ہے کہ اللہ نے ان کو موتیوں کی طرح چُن لیا ہے۔

واقعہ بیہ ہے کہ انسان فطری طور پر خطا کار ہے ۔حضرت انس بن ما لک طائنا ہے روایت ہے کہ نبی اکرم مُلَّاثِیْزِ کے فرمایا:

((كُلُّ بَنِيْ آدَمَ خَطَّاءٌ وَخَيْرُ الْخَطَّائِيْنَ التَّوَّابُوْنَ)) (١)

''تمام بنی آ دم بہت خطا کار ہیں'لیکن ان خطا کاروں میں بہتر وہ ہیں جو بار ہار تو یہ کرنے والے ہیں ''

یعن اگر وقتی جذبات ہے مغلوب ہوکر یاسی جذباتی سیلاب کی رومیں بہہ کریا ماحول کے اثرات کی وجہ ہے آپ سے کوئی غلطی سرز د ہوگئ ہے تو فوراُ والیس لوٹیس اور بارگا واللی میں تو بہاں تک فرمادیا گیا کہ میں تو بہاں تک فرمادیا گیا کہ اللہ برتو بہول کرنا واجب ہے۔ فرمایا:

﴿ إِنَّمَا التَّوْبَةُ عَلَى اللَّهِ لِلَّذِيْنَ يَعْمَلُوْنَ السُّوْءَ بِجَهَالَةٍ ثُمَّ يَتُوْبُوْنَ مِنْ قَرِيْبِ فَاوُلِيْكَ يَتُوْبُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ ۖ ﴾ (النساء:١٧)

' الله کے ذیتے ہے تو بہ قبول کرنا ایسے لوگوں کی جو جہالت اور نادانی میں کوئی غلط حرکت کر بیٹھتے ہیں اور پھر جلد ہی تو بہ کر لیتے ہیں' پس یہی ہیں جن کی تو بہ اللہ قبول فر مائے گا۔''

## کلمهٔ شهادت ٔ اسلام میں داخلے کی بنیاد

اس حدیث میں جوار کانِ خمسہ بیان ہوئے ہیں ان میں پہلا رکن کلمہ ُ شہادت اسلام میں داخلے کی بنیاد ہے' جبکہ باقی ارکانِ اربعہ ( نماز' زکو ق'روز ہاور حج )' جواسلام کے ارکان اور چوٹی کے اعمال ہیں'ان پر ممل نہ کرنے کی بنیاد پر کوئی شخص کا فرقر ارنہیں

<sup>(</sup>۱) سنن ابن ماجه کتاب الزهد باب ذکر التوبة وسنن الترمذی کتاب صفة القیامة والرقائق والورع

و اربعین نؤوی کے عصر میں اور 155 عرب خطابات جمعہ کھی ہے گا' البتہ ان میں سے کسی کے انکار پر کافر ہوجائے گا۔ مختلف فقہاء کے زویک

پائے گا'البتہ ان میں سے ی کے انگار پر ہامر ہوجائے ہے۔ میں ہمہ ہوت وریت تارک صلوٰ قاکوتوریر کے طور پر جسمانی سزادی جائے گی'اسے قید کیا جائے گا اوراسے تو بہ پر مجبور کیا جائے گا۔ بعض فقہاء کا موقف ہے کہ اسے تل بھی کیا جاسکتا ہے'اس لیے کہ ایک حدیث میں الفاظ آئے ہیں:

((بَيْنَ الرَّاجُلِ وَبَيْنَ الشِّوْكِ وَالْكُفُرِ تَوْكُ الصَّلَاقِ))(1) "بندے اور کفروشرک کے مابین نماز کا معاملہ حاکل ہے۔"

لیکن بیل کرنا بھی تعزیراً ہوگا' اُسے مرتد سجھتے ہوئے نہیں۔جیسے شادی شدہ زانی پرحد جاری کر کےاسے رجم کے ذریعے تل تو کیا جائے گا'لیکن اسے مرتد سجھتے ہوئے نہیں۔

وراصل اسلام میں داخل ہونے یا شامل رہنے کے لیے بنیا دصرف ایک چیز بنتی ہے اور وہ کلمہ شہادت ہے۔ چیا نیچ کوئی شخص ہمارے سامنے آ کر کہتا ہے: '' اَشْهَدُ اَنْ لَا اللّٰهُ وَ اَشْهَدُ اَنَّ مُحَمَّدًا رَسُوْلُ اللّٰهِ '' تو ہم پنہیں کہدیجے کہ وہ مسلمان نہیں ہے۔ اگر چقر ائن موجود ہوں اور حالات بیہ گواہی دے رہے ہوں کہ اُس نے دل ہے۔ اگر چقر ائن موجود ہوں اور حالات بیہ گواہی دے رہے ہوں کہ اُس نے دل ہے کلم نہیں پڑھا تب بھی ہم نہیں کہدیجے کہ وہ مسلمان نہیں ہے۔

ایک جنگ میں حضرت اسامہ بن زید بڑا ٹھنانے ایک ایسے ہی شخص کی جان لے لی سخی حضرت اسامہ کی نار کے شکر میں سے ایک شخص سے ند بھیٹر ہوگئی۔ وہ شخص حضرت اسامہ کی کفار کے شکر میں سے ایک شخص سے ند بھیٹر ہوگئی۔ وہ شخص حضرت اسامہ نے تسمجھا کہ بیہ اسامہ کی تلوار کی زدمیں تھا کہ اُس نے کلمہ شہادت پڑھولیا۔ حضرت اسامہ نے تسمجھا کہ بیہ جان بچانے کا حیلہ کررہا ہے 'لہذااس پر تلوار چلا دی اور سرقلم کردیا۔ بعد میں اُسامہ جب رسول اللہ مثالی ناراضگی کا اظہار فرمایا۔ رسول اللہ مثالی نے نے مانے گئی کے سامہ پیش ہوئے تو آ ہے نے انتہائی ناراضگی کا اظہار فرمایا۔ رسول اللہ مثالی نے فرمایا: ''اے اسامہ! اُس وقت تم کیا کروگے جب قیامت کے دن سے کلمہ شہادت تمہارے خلاف گواہی دینے کے لیے آئے گا!''

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم كتاب الايمان باب بيان اطلاق اسم الكفر على من ترك الصلاة ـ ترزي كي روايت مين الفاظ مين: ((بَيْنَ الْكُفُرِ وَالْإِيْمَانِ تَرْكُ الصَّلَاةِ))

و اربعین نُووی کی در 156 کا کا در خطابات جمع کا

﴿ لِنَايَتُهَا الَّذِيْنَ امْنُوْ آ اِذَا ضَرَبْتُمْ فِى سَبِيْلِ اللَّهِ فَتَبَيَّنُوْا وَلَا تَقُوْلُوْا لِمَنْ الْقَى اِلَيْكُمُ السَّلَمَ لَسْتَ مُؤْمِنًا ﴾

''اے اہلِ ایمان! جب تم اللہ کی راہ میں نکلوتو تحقیق کرلیا کر واور کسی ایسے تخص کو جو تمہارے سامتے سامتی پیش کرے (تمہیں سلام کیے یا اپنا اسلام پیش کرے ) بینہ کہو کہ تم مؤمن نہیں ہو۔''

یہ بات حفرت عبداللہ بن عباس بڑا اللہ کی روایت کردہ حدیث جریل ہے بھی ابت موتی ہے۔ ان کی روایت میں ہے کہ جب جرائیل نے کہا: حَدِّثْنِی بِالْإِسْلَامِ اللہ مَا اللہ مَا

''عباداتِ اربعہ'' میں ہے دو چیزوں (نماز اور زکوٰۃ) کا ذکر سورۃ التوبہ کی ابتدائی آیات میں بھی آیا ہے۔اس اعلانِ عام کے بعد کہ مشرکینِ عرب کوصرف جار مہینوں کی مہلت ہے'ارشاد ہوا:

### عبادت اورعبادات میں فرق

اس ساری بحث کا خلاصہ یہ ہے کہاسلام میں داخلے کی بنیاد کلمہ شہادت ہےاوراس کا عملی اظہار''عباداتِ اربعہ'' سے ہوگا اور ان کی حقیقت اور روح ''عبادتِ رب'' ہے۔ و اربعین نؤوی کی در 157 کا در خطابات جمد کمی

''عبادت'' اور''عبادات'' کا فرق سورۃ البینہ کی اس آیت میں بھی واضح کیا گیا ہے جوخطاب کے شروع میں تلاوت کی گئی:

وَمَا ۗ أُمِرُوۡۤا اِلَّا لِيَعُبُدُوا اللهَ مُغُلِصِيْنَ لَهُ الدِّيْنَ لَهُ حُنَفَآءَ وَيُقِيمُوا الصَّلُوةَ وَيُؤْتُواالزَّكُوةَ وَذٰلِكَ دِيْنُ الْقَلِمَةِ ۞ (الْسَئِنَة)

''اورانبیں نہیں تھم ہوا تھا مگراس بات کا کہ اللہ کی میسو ہوکر عبادت کریں اس کے لیے اپنی اطاعت کو خالص کرتے ہوئے'اور نماز قائم کریں اور زکو ۃ ادا کریں' اور یہی ہے ہمیشہ کا قائم دین۔''

لینی دین ان چیزوں پر قائم ہے۔اس آیت میں عبادت نماز' زکو ہ تینوں کے درمیان ''واوُ'' آرہی ہے۔عربی گرامر میں اس کو واوعطف کہتے ہیں اورعطف وو چیزوں کے ورمیان مغائرت ثابت کرتا ہے 'یعنی پہلی چیز اور ہے دوسری اور ہے۔جیسے ہم اردو میں کہتے ہیں: ' و قلم و پینسل''۔اس مرکب میں قلم اور شے ہے اور پینسل اور شے ۔اس طرح محولہ بالا آیت میں عبادت اور شے ہے' نماز وز کو ۃ اور چیزیں ہیں۔تو معلوم ہوا کہ اصل عبادت کیجھاور ہے اور بیعبادات (ارکانِ اسلام) اس کوسہارا (support) دیے کے لیے ہیں۔اگر آپ نے صرف ستون کھڑے کر لیے اوران کے اوپر حیجت ہی نہیں ڈالی تو ان ستونوں کا فائدہ؟ آج ہمارے ذہنوں سے یہ بات نکل چکی ہے کہ ان ستونوں کے اوپر اسلام اور عبادت کی حصت بھی ضروری ہے۔''عبادت'' اور ''عبادات'' کا بیتصوراگر عام ہوجائے تو واقعہ بیر ہے کہ اُمت کی بہت بڑی اصلاح ہوجائے گی۔ ورندان عبادات کی حیثیت صرف رسومات (rituals) کی رہ جاتی ہے۔ جیسے اقبال نے کہا تھاع ''رہ گئی رسم اذاں روحِ بلالی ندرہی!'' موجودہ دور میں سے رسومات تو بہت بڑے پیانے پر ہور ہی ہیں تقریباً ہرسال حج کی ادائیگی کے لیے مکہ میں پچیس' تیس لا کھ لوگ جمع ہوتے ہیں' جبکہ رمضان کے آخری عشرہ میں بیہ تعداد اس ہے بھی بڑھ جاتی ہے' لیکن اس کا دنیا پر ماشہ بھر بھی کوئی اثر نہیں ہوتا۔ دنیا جس رنگ میں چل رہی ہے ویسے ہی چلی جارہی ہے۔ونیا کے ہرکونے میں عالی شان مساجد تغییر ہورہی

و اربعین نؤوی کے عصری ( 158 عرب خطابت جمعہ کھی ہیں لیکن نماز کی ادائیگی صرف رسومات کی حد تک رہ گئی ہے۔ آج کل ہمارا حال وہ ہو چکا ہے جورسول اللّٰه مَا لَيْنَا كَيْ ايك بہت ہى لرزاديني والى حدیث میں بیان ہوا ہے ۔حضرت علی ڈاٹنٹو سے روایت ہے کہ رسول اللَّهُ مَا لِیْنُوْ اِنْدُ مَا یا: ((يُوْشِكُ أَنْ يَأْتِي عَلَى النَّاسِ زَمَانٌ)) ' 'انديشه ہے كه لوگوں يرايك زمانه ايها بھي آ جائے گا''((لَا يَبْقَلَى مِنَ الْإِسْلَامِ إِلَّا السَّمَةُ))''كه اسلام ميں سے سوائے أس كے نام کے پھٹیل بچ گا''((وَ لَا يَبْقلي مِنَ الْقُرُ آنِ إِلَّا رَسْمُهُ))''اور قرآن میں ہے بھی سوائے اُس کے رسم الخط کے بچھ نہیں بیچے گا'۔ یعنی قر آن کی صرف تحریر نیج جائے گ اورقر آن كا نظام دنيا ميں كہيں نظر نہيں آئے گا۔ ((مَسَاجِدُهُمْ عَامِرَةٌ وَهِيَ حَرَابٌ مِنَ الْهُدى)) ' ان كى مسجدين آبادتو بهت مول گى ليكن مدايت سے خالى مول گى ' ـ ـ معا ذاللَّهُ ثُمْ معاذ الله! اور چوتھی بات شخت ترین ہے: ((عُلَمَاءُ هُمْ شَرٌّ مَنْ مَحْتِ اَدِیْمِ السَّمَاءِ))''ان کے علماء آسان کی حبیت کے نیچے بدترین مخلوق ہوں گے'۔((مِنْ عِنْدِهِمْ تَخُرُجُ الْفِتْنَةُ وَفِيهِمْ تَعُوْدُ))(١) (انهى ميس سے فتنے برآ مدمول كاورانهى میں لوٹ جائیں گئے' لینی فتنہ انگیزی اور فتنہ پر دری کے سواان کے پاس پچھنہیں ہوگا۔ محد رسول اللهُ مُكَالِينَا فِي مِيهِ بدترين زمانے كى پيشين كوئى كى ہے جس كے آثار ہم آج چیتم سرہے دیکھ رہے ہیں۔

#### موجوده دورمیں علاماتِ قیامت کاظہور

صدیث جریل میں بھی علاماتِ قیامت میں سے دوکا تذکرہ تھااور وہ بھی آئ

ہماری نگاہوں کے سامنے ہیں۔حدیث جریل میں علاماتِ قیامت کے بارے میں

پوچھے گئے سوال کے جواب میں آپ مُنَافِیْنِ نے فرمایا تھا: ((اَنْ تَلِدَ الْاَمَةُ رَبَّتَهَا))

"(جب تم دیکھو) کہ لونڈی اپنی مالکہ کو جن'۔ اکثر محدثین کے نزدیک اس کا مفہوم یہ

ہے کہ اولا دسریش ہوجائے گی۔ آج ہمارے اردگرد کتنے ہی ایسے بد بخت ہیں جواپ والدین کو اذبیتیں دیتے ہیں اُن کو گالیاں دیتے ہیں۔ دوسری علامت یہ بیان فرمائی:

<sup>(</sup>١) رواه البيهقي في شعب الايمان راوي:حضرت على ﷺ

و اربعین نووی کرد کرد (159 کرد کا ابترات جمد کرد)

((وَاَنُ تَرَى الْحُفَاةَ الْعُرَاةَ الْعَالَةَ رِعَاءَ الشَّاءِ يَتَطَاوَلُوْنَ فِي الْبُنْيَانِ)) ''اور بيركتم و کھھو گے کہ ننگے یاؤں' ننگے بدن' محتاج' بجریوں کو چرانے والےاونچی اونچی عمارتیں بنانے میں ایک ووسرے کا مقابلہ کریں گئے'۔ بیصورت حال آج ہمارے سامنے ہے۔ دئ كہاں سے كہاں بہنجا موا ہے! سوسال يہلے يہال كھانے كے ليے بچھنہيں تھا كينے کے لیے کپڑے نہیں تھے' یاؤں میں جوتے نہیں ہوتے تھے۔ پورے عرب کا یہی معاملہ تھا۔ حج میں قربانی کا سب سے بڑامصرف سیمجھا جاتا تھا کہ انہیں کچھ کھانے کول جائے اور پیلوگ تگ و دوکر کے گوشت اکٹھا کرتے اور خشک کر کے سال بھر کھاتے تتھے۔ تقریبات اس برس سے بیصورت حال ممل طور پر تبدیل ہوگئ ہے جب سے تیل در یافت ہواہے ٔ درنداس سے پہلے یہ شرقی ساحل جہاں آج دبئ اورابوظهی جیسے شہرآ باد ہیں' یہاں فقط حجو نپڑیوں پرمشتل بستیاں تھیں اوران کا بکریاں چرانے اور محچلیاں کپڑنے کے علاوہ کو کی کا منہیں ہوتا تھا۔اب بیخوشحالی اس حد تک پہنچے گئی ہے کہ دنیا کا یہلاسیون شار ہوٹل دبئی میں تعمیر ہواہے۔<sup>(۱)</sup>

### عباداتِ اربعه: روحانی ارتقاء کا ذر بعیه

اب يهان دو با تين انهائي اڄم ٻين ۔ايک په که حديث زيرمطالعه مين ند کور چار عبادات نماز' روزه' جج اورز کو ة نه صرف ار کانِ اسلام ہیں بلکہ انسان کی روحانی ترقی کا ذر بعیہ بھی یہی ہیں۔ یڈھش قانونی شرط پوری کرنے والی چیزیں نہیں ہیں۔اگر نماز میں خشوع وخضوع پیدا ہو جائے تو یہ''معراج المؤمنین'' کا مرتبہ حاصل کر لیتی ہے۔ اگر روز ہ پورے اہتمام سے رکھا جائے کہ آ دمی جھوٹ فخش گوئی اور لہو ولعب سے مکمل اجتناب كرياورا سے اپنفس يركمل كنٹرول حاصل ہوجائے توبيروحاني ترقى كابہت برواذر بعیہ ہے۔اس طرح زکو ۃ اورصد قات کا معاملہ ہے کہا گرآ دمی انفاق مال کے سبب دولت کی پرستش ہے آ زاد ہوجائے تو یہ بہت بڑی کامیا بی ہے۔ قر آ ن حکیم میں انفاق کا اعلى ترين ورجه يه بيان كيا كيا بي : ﴿ وَيَسْنَلُوْنَكَ مَا ذَا يُنْفِقُونَ الْعَلْوَاكِ

<sup>(</sup>۱) بعدازاں دبئ میں''برج خلیفہ'' کی تعمیر بھی ہوئی' جود نیا کی بلندترین عمارت ہے۔(مرتب)

و البقرة: ۲۱۹)''اور بيآ ڳ سے پوچھتے ہيں که (الله کی راہ میں) کيا پھنز ج کريں؟ کہہ ديجھے کہ جوبھی زائداز ضرورت ہو'' يعنی اپنی ضرورت اور گزراوقات کے ليے رکھاؤ باتی راو خداميں دے دو۔

اس مسکلہ میں تھوڑی می باریکی ہے ' کہیں کوئی مغالطہ نہ ہوجائے۔واضح رہے کہ روبیہ پیسہاسپنے پاس رکھنا حرام نہیں ہے بس شرط یہ ہے کہ حلال ذریعے سے کمایا گیا ہو۔البتہ اعلیٰ روحانیت یہ ہے کہ اس میں سے صرف اپنی ضروریات کی حد تک اپناحق مستمجھو اور باقی اللہ کی راہ میں دے دو تمہاری ضروریات سے زائد مال محرومین و مساكين كا ہے۔ اللہ نے ان كے مال كوتمہارے جھے ميں ڈال كرتمہارا امتحان ليا ہے۔ تمہیں آ زمایا جارہاہے کہتم ان کولوٹا کرسبکدوش ہوجاتے ہو یا ان کے مال پر غاصبانہ قبضہ جما کر بیٹھے رہتے ہو۔ بیاسلام کی اخلاقی اورروحانی تعلیم ہے ٔورنہ تمہارے لیےاس کارکھنا جائز ہے' حرام نہیں ہے۔ زکو ۃ کے بارے میں کوئی اختیار نہیں ہے' وہ تو زبرد تی لے لی جائے گی اورز کو ۃ کے بعد جو باقی بچتاہے اس میں تہہیں اختیار ہے۔تم اسے اپنے پاس بھی رکھ سکتے ہوا وریہ درا ثت کے طور پرتمہاری اولا دکونتقل بھی ہوسکتا ہے۔لیکن اگر روحانی ترتی حاہتے ہوتو ضرورت ہے زائد مال کواللہ کی راہ میں خرچ کردو۔تمہارے روحانی ارتقاء کی راہ میں سب سے بڑی رکاوٹ تمہارا مال ہے اور یہی روح کے لیے سب سے بڑی گندگی ہے۔ یہاں بیہی نوٹ کرلیں که رسول الله منافظ منظم نے اپنی بوری زندگی ای سطح پر گزاری ہے اور مجھی بھی زکو ۃ ادانہیں کی ۔ میں جب بیرکہا کرتا ہوں کہ رسول الله مُنَافِيْزُ نے پوری زندگی ز کو ہ نہیں دی تو لوگ اس پر چونک جاتے ہیں کہ یہ کیے موسكتا بكرنى اكرم فَاللهُ عَمْ اللهُ الله الله من سايك ركن كواداندكري - زكوة كا سوال تو تب پیدا ہوتا ہے جب آ پ کچھ بچا کرر کھتے اور صاحب نصاب ہوتے۔ جب آپ مُنْ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ ياس يجهر كها بي نبيس توزكوة كابك؟

صحابہ کرام دیکئیے کا ایک خاص طبقہ جنہیں فقراء صحابہ دیکئیے کہا جا تا ہے'انہوں نے اسی روحانی واخلاقی سطح پر زندگی گزاری ہے۔ان کے سرخیل حضرت ابوذ رغفاری دی اُٹیئے

امانت ہے جب بھی وقت آئے گا عاضر کردیں گے۔ چنانچہ سے عبادات اللہ تعالی کے رائے میں روحانی ترقی کی منزلیں اور سیرھیاں ہیں۔ انہی سے ہو کر گزریں گے تو

روسانی ارتقاء حاصل ہوگا۔ روسانی ارتقاء حاصل ہوگا۔

آپ کی نماز دل کی حضوری اورخشوع وخضوع کے ساتھ ہونی چاہے۔اگر آپ نے بس نماز پڑھ لی تو نقبی اعتبار ہے فرض ادا ہوگیا' لیکن اگرخشوع وخضوع اورحضور قلب کے ساتھ نماز پڑھی تو اس سے اعلی درجے کی روحانی ترتی بھی حاصل ہوگ ۔ حدیث بیں آتا ہے کہ بحدہ کر وتو یوں محسوس کر وگویا اپنے ربّ کے قدموں بیں سرر کھ دیا ہے ۔ نماز بیں اس کیفیت کے ساتھ قرآن مجید کی تلاوت کرو کہ جو بھی رحمت والی آیت آئے تو فوراً اللہ کے عذاب آئے تو فوراً اللہ کے عذاب اللہ تعالی فرماتا ہے: ''میں نے صلو ق کو اپنے اور اپنے بندے کے درمیان نصف نصف اللہ تعالی فرماتا ہے: ''میں نے صلو ق کو اپنے اور اپنے بندے کے درمیان نصف نصف تقسیم کر دیا ہے ۔۔۔۔۔ نالہ تعالی کی انا نیتِ اللہ تعالی کی انا نیتِ اللہ تعالی کی انا نیتِ اور اپنے بندے کے درمیان نصف نصف اور انا کے صغیر (The Infinite Ego) کا مکا لمہ قرار دیا ہے۔اللہ تعالی کی انا نیتِ اور انا کے صغیر (The finite ego) کا مکا لمہ قرار دیا ہے۔اللہ تعالی کی انا نیتِ کری کا بیان سور ہ کھا میں بایں الفاظ ہوا ہے:

﴿ إِنَّتِنَى أَنَا اللَّهُ لَا اِللَّهِ اِللَّهِ اِللَّهِ أَنَا فَاعْبُدُنِيْ ﴿ وَاقِيمِ الصَّلُوةَ لِذِكْرِى ﴾ '' بِ شَك مِس ہى الله ہول مير بسواكوئى معبود نہيں تو ميرى ہى عبادت كرو' اور ميرى ياد كے ليے نماز قائم كرو'' و اربعین نووی کرد کرد (162 کرد کرد فطابات جمع کی اس کیفیت کے ساتھ نماز پڑھی جائے تو وہ یقینا روحانی ارتقاء کا باعث ہے۔نماز وہی ہے کیکن ادائیگی کی کیفیت کی وجہ سے نماز نماز میں فرق ہے۔ عبادات اربعه: اسلامی تهذیب وتدّن کی بنیاد اس ضمن میں آخری بات بیرعرض کروں گا کہ بیہ جو جارعبادات زیرمطالعہ حدیث میں بیان ہوئی ہیں' اس د نیامیں اسلامی معاشرے کی تنظیم کی بنیا دبن جاتی ہیں۔ا قامتِ صلوٰ ق'ایتائے زکوٰ ق'صوم رمضان اور حج بیت اللّٰداسلامی شعائر ہیں اور اسلامی تہذیب وتدن کی علامات میں۔ان سے دنیا میں اسلامی تہذیب کا ڈھانچہ وجود میں آتا ہے۔ ماجد اسلامی شعائر میں سے ہیں۔ بیالگ بات ہے کہ اتن جامع مساجد نہیں ہونی چاہئیں جتنی ہم نے بنالی ہیں۔مساجداسلامی تدن کی علامات بتام و کمال تب بنیں گی جب اسلامی ریاست قائم ہوگی اور دارالحکومت کی جامع مسجد میں سربراہِ ریاست امام ہوگا۔ اسی طرح صوبائی دارالحکومت کی جامع معجد میں گورنر خطبہ دے گا' اور اگر کسی چھوٹے علاقے کی معجد ہے تو وہاں بھی اس علاقے کا سب سے بڑا انتظامی آفیسر حکومت کی اجازت سے خطبہ دے گا۔ بیتو ہم نے ایک ایک محلے میں تین تین جامع مساجد بنالی ہیں' ایک اہل حدیث کی' ایک بریلوی کی' ایک دیو بندی کی اور پھر لا وُ ڈسپیکر کے ذریعے ایک دوسرے سے بلند آوازی کے ساتھ مقابلے ہورہے ہیں۔ بہرحال اس سب کے باوجودمساجد کا وجود نمنیمت ہے جن سے دین کا ایک ڈھانچہ قائم ہوتا ہے۔ اسلامی تہذیب وتدن میں مبجد معاشرت کی تنظیم کی بنیاد ہے بایں معنی کہ ایک علاقے میں بنج وقتہ نماز ہور ہی ہے کوگ جمع ہوتے ہیں کھر جب کوئی نمازی نہیں آتا تو لوگوں کوتشویش ہونی جا ہے کہ آج فلاں صاحب نہیں آئے' آؤچل کر پتا کریں۔ان مساجد کوتو معاشرتی را بطے (social contact) کا ذریعہ بنتا جا ہیے۔ یہ ہیں کہ نماز کے لیے آئے' نہ کسی کو دیکھا نہ کسی ہے کچھ یو چھا' نہ کسی کی کوئی مزاج ٹریس کی' بس سلام

پھیرا اور چلے گئے۔ نبی اکرم ٹالٹیڈ او نماز کے بعد مسجد میں بیٹھ جاتے تھے اور صحابہ کرام ٹٹائٹ سے مختلف موضوعات پر گفتگوفر ماتے تھے۔ دراصل ہمارے ہاں مسجد کا نظام آپ کومعلوم ہے کہ جج دنیا کاسب سے بڑا اجتماع ہے جواس امت کی آفاقیت کا آج
ہی سب سے بڑا مظہر ہے۔ اگر چہ آج اس کی روح موجو زمیں ربی صرف ڈھانچہ رہ
سی سب سے بڑا مظہر ہے۔ اگر چہ آج اس کی روح موجو زمیں ربی صرف ڈھانچہ رہ
سی ہے 'لیکن پھر بھی یہ مسلمانوں کی آفاقیت کا ایک بہت بڑا نشان ہے ع '' کھنڈر بتا
رہے ہیں ممارت عظیم تھی!' امریکہ کا بہت بڑا مسلم لیڈر مالکوم ایکس (Malcom X) جب
جج کے لیے گیا تھا تو بیت اللہ کا منظر دیکھ کر اس کی آئے میں کھلی کہ گئی رہ گئی تھیں اور وہ
بیا نقتیار پکارا ٹھا تھا کہ میں نے دنیا بھر میں کہیں ایسا منظر نہیں دیکھا کہ کالے' گورے'
بیلے' لال الغرض ہر رنگ و تہذیب کے لوگ سب ایک جگہ پر ہیں اور اتنا امن ہے کہ کوئی جگڑ انہیں' کوئی لڑائی نہیں' کوئی فساد نہیں۔

خلاصہ بحث یہ ہے کہ زیر مطالعہ حدیث تین حوالوں ہے بہت اہمیت کی حامل ہے:

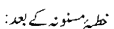
(۱) یہ حدیث ' عبادت' اور'' عبادات' کے تعلق کو واضح کرنے والی ہے۔ (۲) اس
حدیث میں جن چارعبادات کا تذکرہ ہے وہ ارکانِ اسلام ہونے کے ساتھ ساتھ انسان
کی روحانی ترقی کا زینہ بھی ہیں۔ (۳) یہی چارعبادات اسلام کے شعائر اور مظاہر بن کر
معاشر ہے کی تنظیم کی بنیا وفراہم کرتی ہیں۔

اَقُولُ قَوْلِي هٰذَا وَاسْتَغُفِرُ اللَّهَ لِي وَلَكُمُ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِيْنَ وَالْمُسْلِمَاتِ00



# انسان کے لیقی مراک اور حقیقتِ انسان

۱/۳ گست ۷۰۰۷ء کا خطاب جمعه



اَعُوُذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطُنِ الرَّجِيْمِ \_\_\_ بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ

وَلَقَدُ خَلَقُنَا الْإِنْسَانَ مِنْ سَلَلَةٍ مِّنْ طِيْنِ ۚ ثُمَّ جَعَلَنْهُ نُطُفَةً فِيُ قَرَارٍ مِّكِيْنِ ۗ ثُمَّ خَلَقُنَا التُّطْفَةَ عَلَقَةً فَنَلَقُنَا الْعَلَقَةَ مُضْغَةً فَخَلَقْنَا الْمُضْغَةَ عِظْمًا فَكَسُوْنَا الْعِظْمَ لَحُمَّا ثُمَّ انْشَأَنْهُ خَلْقًا اخْرَ \* فَتَبْرَكَ اللهُ اَحْسَنُ الْمُلِقِيْنَ أَنْ أَنَّا إِنَّكُمْ بَعُدَ ذَلِكَ لَمِيَّتُوْنَ أَنْ ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ

الْقِيْمَةِ تُبْعَثُونَ۞ (المؤمنون)

ويمار ببور عَنُ أَبِي عَبُدِ الرِّحَمْنِ عَبُدِ اللَّهِ بَنِ مَسْعُودٍ ﴿ قَالَ : .َعَدَّنْنَا رَسُولُ اللَّهِ مَنْ عَ وَهُوَ الصَّادِقُ الْمَصْدُوقُ :

((إِنَّ آحَدَ كُمْ يُجْمَعُ خَلْقُهُ فِي بَطْنِ أُمِّهِ آرْبَعِيْنَ يَوْمًا نُطْفَةً ثُمَّ يَكُوْنُ عَلَقَةً قِبْلَ ذَلِكَ ثُمَّ يَكُوْنُ مُضْغَةً مِّثْلَ ذَلِكَ ثُمَّ يُرْسَلُ اِلَيْهِ الْمَلَكُ فَيَنْفُخُ فِيْهِ

الرُّوْخَ .....) (١)

رت ''ابوعبدالرحمٰن سیدنا عبدالله بن مسعود طالفیز سے روایت ہے وہ کہتے ہیں: رسول اللّٰهُ مَا اللّٰهِ اللّٰهِ مِي بيان فر ما يا اور وہ صا دق اور مصدوق ہیں:

ور تم میں سے ہرایک کی تخلیق یوں ہوتی ہے کہ وہ اپنی ماں کے پیٹ میں جالیس اور تک نطفہ کی صورت میں' اس کے بعدا نے ہی روز تک علقہ کی صورت میں' اور

باب خلق آدم و ذریته و صحیح مسلم (۱) صحیح البخاری کتاب احادیث الانبیاء باب خلق آدم و ذریته و صحیح مسلم کتاب القدر باب کیفیة خلق الادمی فی بطن امه و کتابة رزقه و أجله ـ

و اربعین نؤوی کرد و 166 کرد کرد خطابات جمع کرد

اس کے بعداتنے ہی روز گوشت کے لوتھڑ ہے کی صورت میں رہتا ہے۔ بعدازاں اس کی طرف ایک فرشتہ بھیجا جاتا ہے' پس وہ اس میں روح پھونکتا ہے .....'' معزز سامعین کرام!

میں نے آپ کے سامنے امام کی بن شرف الدین النّو دی بینیا کی مشہور کتاب ''البعین'' کی چوشی حدیث کا ابتدائی حصہ پڑھا ہے۔ اس میں ایک نہایت اہم موضوع '' حقیقت انسان'' زیر بحث آیا ہے' جسے قرآن مجید کے فلفے اور حکمت دین کے اعتبار

معیقت انسان زیر بحث ایا ہے سے دران جیدے سے اور سمت دین ہے اسبار سے ذروۃ النام کہا جا سکتا ہے۔ یہ گویا tip of the iceberg ہے۔ چنانچہ اس موضوع کو قدر بے تفصیل سے بمجھنے کے لیے ہم سورۃ المؤمنون کی چند آیات کا مطالعہ بھی

کریں گے۔ حدیث کے اس جھے ہے اس اہم موضوع'' انسان کے تخلیقی مراحل اور حقیقت انسان'' کا تھوڑا سا اندازہ ہوتا ہے' جبکہ ان آیات مبار کہ میں اس موضوع کو تفصیل سے بیان کیا گیا ہے۔ تفصیل سے بیان کیا گیا ہے۔

## قرآ نی علم جنین پر جدید ماہرین کا تحیر

 و اربعین نووی کی دور اور این المان کو در المان کے در یعے اولا دحاصل کی جاتی ہوں کے بھراسے رحم مادر میں plant کر دیا جاتا ہے اور اس کے در یعے اولا دحاصل کی جاتی ہے۔ چنا نچہ شیب شیوب بے بیز دنیا میں اب عام ہیں اور اس طریقے کا موجد پروفیسر رابرٹ ایڈورڈز اور ڈاکٹر کیتھ ایل مور دونوں نے نہایت متحیزانہ انداز میں گواہی دی ہے کہ چودہ سو برس قبل جب دونوں نے نہایت متحیزانہ انداز میں گواہی دی ہے کہ چودہ سو برس قبل جب مطابقت متحیزانہ انداز میں استان کے کا کوئی روائے نہ تھا' طب ابھی بالکل ابتدائی مار میں stages میں تھی' خورد بین (microscope) بھی ایجا دنہیں ہوئی تھی' اُس دَور میں علم الجنین کا جو تی اندازہ اور رحم مادر میں انسانی جنین کی درجہ بدرجہ پرورش کی جونقشہ شی علم الجنین کا جو تی اندازہ اور رحم مادر میں انسان کے علم میں آئی ہیں۔ پھر اس پر انہوں نے گی ایجاد کے بعد حال ہی میں انسان کے علم میں آئی ہیں۔ پھر اس پر انہوں نے سعودی عرب جاکر کیکچرز بھی دیے جن کی ویڈیوز آج بھی آپول سکتی ہیں۔ انسان کے قبل سے مطابقت رکھتی ہیں۔ انسان کے قبل میں آئی ہیں۔ پھر اس پر انہوں نے انسان کے قبل کی دوشنی میں۔ انسان کے قبل میں آئی ہیں۔ پھر اس پر انہوں نے انسان کے قبل تو تی ہی آپول سکتی ہیں۔ انسان کے قبل تی میں انسان کے قبل میں آئی ہیں۔ پھر اس پر انہوں نے انسان کے قبل تھی مراحل: قبل آئی کی روشنی میں انسان کے قبل تھی آپول سکتی ہیں۔ انسان کے قبل تھی مراحل: قبل آئی کی روشنی میں

قر آن مجید میں دوسورتوں سورۃ الحج اورسورۃ المؤمنون کا ایک جوڑا ہے جس میں خاص طور پرعلم الجنین اور رحم ما در میں انسانی جنین کے ارتقائی مراحل کا تفصیل سے تذکر ہ ہے۔ سورۃ الحج میں فر مایا:

يَّاتَّهُ النَّاسُ إِنْ كُنْتُمُ فِي رَيْبٍ مِّنَ الْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقُنْكُمْ مِّنْ تُرَابِ ثُمَّ مِنْ نُطُفَة تُمَّرِفِ عَلَقَة فَرَّمِنُ مُّضْغَة مُّنَاقَة وَخَيْدٍ فَخَلَقَة لِنُبَيِّنَ لَكُمْ وَنُقِرُفِ الْأَرْحَامِ مَانَشَاءُ إِلَى آجَلِ مُّسَمَّى ثُمَّ تُخْدِجُكُمْ طِفْلًا ثُمَّ لِكُمْ وَنُقِرُ فِي الْأَرْحَامِ مَانَشَاءُ إِلَى آجَلِ مُسَمَّى ثُمَّ تُخْدِجُكُمْ طِفْلًا ثُمَّ لِيَنْفُوا الشَّكُمُ مِّنَ يُتَوَقِّ وَمِنْكُمْ مَّنَ يُتَوَقِّ وَمِنْكُمْ مَّنَ يُرَدُّ إِلَى آرْدَلِ الْعُمْدِ لِلْمُنْفَا اللَّهُ فَي مِنْكُمْ مَن يُدَوَّ الْمَعْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الللَّهُ اللْمُواللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

''اے لوگو! اگر تمہیں (مرنے کے بعد) دوبارہ جی اٹھنے کے بارے میں کوئی شک ہے تو ( ذراا پی تخلیق پرغور کرو کہ ) ہم نے تمہیں پیدا کیا مٹی سے پھراس سے نطفہ بنا کر' پھراس سے علقہ بنا کر' پھراس سے بوٹی بنا کر جس کی بناوٹ کامل بھی ہوتی ہے اور ناقص بھی' تا کہتم پر (اپنی خالقیت ) ظاہر کر دیں۔ پھر ہم جس کو و اربعین نؤوی کے محد محد 168 محد خطابات جمد کھی

چاہتے ہیں ایک میعادمقرر تک رخم مادر میں گھبرائے رکھتے ہیں' پھر ہم تم کو بچہ بنا کر نکالے ہیں' پھر ہم تم کو بچہ بنا کر نکالتے ہیں' پھر تم اپنی پوری قوت (جوانی) کو پہنچتے ہو' اور تم میں سے پچھ (قبل از پیری) مرجاتے ہیں اور پچھا ہے ہوتے ہیں جو (بڑھا پے کی) بدترین عمر کو بھی پہنچا دیے جاتے ہیں کہ (جہاں بہنچ کر)سب پچھ جاننے کے بعدوہ پچھ نہیں جانتے ۔''

اس آیت میں بڑھا ہے کی عمر کو' اُرُ ذَل الْعُمُو'' سے تعبیر کیا گیا ہے۔ بیانسان کی زندگی کا وہ حصہ ہے جب وہ پھر سے بچہ بن جاتا ہے اور جو پچھاس نے بوری زندگی سیکھا پڑھا ہوتا ہے وہ سب ختم ہوجاتا ہے' حتیٰ کہاس کی یا دواشت بھی ختم ہوجاتی ہے۔

اب سورة المؤمنون كى ان آيات كى طرف آتے ہيں جوميں نے خطاب كے شروع ميں تلاوت كي تھيں \_ان ميں پہلي آيت ہے:﴿ وَلَقَدُ خَلَقُنَا الْإِنْسَانَ مِنْ سُلْلَةٍ مِّنْ طِيْنِ ﴿ ﴾ ' ' ہم نے انسان کو پیدا کیا ہے گارے کے کشید کردہ جو ہر ہے''۔ سُللَه کہتے ہیں کسی چیز کو تھینج لینا۔ تلوا رکومیان میں ہے تھینچنے کے لیے بھی فعل سَلَّ یَسُلُّ استعال ہوتا ہے۔کسی چیز کا عرق نکا لنے کا ایک نظام ہے کہ اس کو پانی میں ڈال کر'اس کے نیچے آ گ جلا کر'اورایک لمبے process ہے گز ارکرعرق کشید ہوتا ہے۔ یہاں فر مایا كَهُ "بهم نے انسان كو بيدا كيا ہے گارے كے كشيد كردہ جو ہرسے' و ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَاهُ مُطْفَةً فِيْ قَرَادٍ مَّكِيْنِ ﴿ ﴾'' كِيمراس كوا يك مضبوط (اورمحفوظ) جَلَّه ميں نطفه بنا كر ركھا''۔ رحم مادر کی د بوار بڑی مضبوط ہوتی ہے اور وہ نطفہ اس کے اندر مضبوطی سے جما ہوا (embeded) ہوتا ہے۔ ﴿ ثُمَّ خَلَقُنَا النَّظْفَةَ عَلَقَةً ﴾ ' كير بم نے نطفے كوعلقه كى شكل دی''۔ وہ نطفہ جب بڑھتا ہے تو رحم مادر کی دیوار سے الجرکر' bulge out کر کے لٹکنے لگتا ہے'اس لیے اس حالت کو''عَلَقَة'' یعنی لنگی ہوئی چیز ہے تعبیر کیا گیا ہے۔ ﴿ فَخَلَقُنَا الْعَلَقَةَ مُضْغَةً ﴾ '' بجراس علقه كوجم گوشت كا ايك لوتهرُا بنا ديتے ہيں''

﴿ فَخَلَقُنَا الْمُضْغَةَ عِظْمًا ﴾ ' كَبِر اى لوتُعرْ ے كے اندر بِدْياں بنا ديتے بيں' ﴿ فَحَمَّا اللّٰهُ اَنْشَالُهُ ﴿ فَكَسَوْنَا اللّٰعِظْمَ لَحُمَّا اللّٰهِ الْهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اَنْشَالُهُ خَلْقًا الْخَرَا ﴾ ' ﴿ كِبرہم اسے اٹھاتے ہیں ایک اور ہی تخلیق پر' ۔ ﴿ فَتَبْرَكَ اللّٰهُ اَحْسَنُ

و اربعین نؤوی می در 169 می در خطابت جمعه المخالِقِیْنَ ﴿ اللّٰهِ عِنْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ عَلَيْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهُ عَلَيْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَيْ اللّٰهِ عَلَيْ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللّٰهِ عَلْمَ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ

ال آیت میں 'نحلقاً اختر''کاذکرآیا ہے۔ یہ خلقاً انحرکیا ہے؟ اس کا جواب اربعین نووی کی زیر مطالعہ حدیث میں آیا ہے۔ حدیث کے راوی حفرت ابوعبدالرحمٰن عبداللہ بن مسعود رہائیٰ ہیں جو کبارِ صحابہ اور فقہاءِ صحابہ رہ گھٹے میں سے ہیں۔ وہ فرماتے عبداللہ بن مسعود رہائیٰ ہیں جو کبارِ صحابہ اور فقہاءِ صحابہ رہ گھٹے میں سے ہیں۔ وہ فرماتے ہیں: حکد تنا کہ سول مُناللہ علیہ اللہ کے رسول مُناللہ کے یہ بیات بتائی اور (جان لوکہ جنہوں نے ہمیں بتایا) وہ صادق اور مصدوق ہیں' یعنی وہ سے ہیں اور ان کی صدافت پر اللہ گواہ ہے۔

اس روایت کے شروع میں 'وَ هُوَ الصّادِقُ الْمَصْدُوقُ ''کے الفاظ حضرت عبداللہ بن مسعود و فائن نے کیوں کہے؟ حالا نکہ اور بھی متعدد روایات حضرت عبداللہ بن مسعود و فائن نے کیوں کہے؟ حالا نکہ اور بھی متعدد روایات حضر یہاں کیوں مسعود ؓ ہے مروی ہیں 'لیکن کسی اور روایت میں تمہیداً بیالفاظ نہیں آتے 'تو پھر یہاں کیوں آتے ؟ اس کی وجہ یہ ہے کہ اس روایت میں ایک ایس بات سامنے آرہی ہے جواس وقت تک انسان کی وہنی سطح اور مادی معلومات کے اعتبار سے کچھنا قابل فہم تی تھی ۔ لہندا اس بات کو تک انسان کی وہنی سطح اور مادی معلومات کے اعتبار سے کچھنا قابل فہم تی تھی ۔ لہندا اس بات کو بیان کرنے سے پہلے خاص طور پرتا کید کے انداز میں کہا جارہا ہے کہ یادر کھو' یہ کہنے والے بیان کرنے سے پہلے خاص طور پرتا کید کے انداز میں کہا جارہا ہے کہ یادر کھو' یہ کہنے والے محد رسول اللہ مُنافِق اللہ بیان کر و سے ہیں اور اللہ نے ان کی صدافت کی تصدیق بھی گئے گئے گؤہ فی خلقہ کے خلقہ ویکھنے کے لگھ کو کے انداز میں کہا ہے : ((اِنَّ اَحَدَ کُمْ یُجْمَعُ حَلْقَهُ فِیْ

حقيقت إنسان

اب یہاںغور کیجیے کہ چودہ سوسال پہلے نبی آخر الز ماں حضرت محرمَثَافَیْمُ انے بیہ بات فرمائی اور أس وقت اگر لوگوں نے ((فَیَنْفُخُ فِیْدِ الرُّوْحَ)) سے مرادیہ لیا کہ فرشتہ اس بے جان گوشت کے لوتھڑے (مُضْغَة ) میں جان ڈال دیتا ہے' تو اُس دور کی علمی سطح کے اعتبار سے یہ بات قابل فہم ہے۔لیکن سائنس کی ترقی اورخور دبین کی ایجاد کے بعد ہاری آج کی علمی سطح اتنی ہے کہ ہم خور دبین کے ذریعے باریک سے باریک جرثو مہجمی و كيرب بين --- انسان كي آغاز معلق سورة القيامة مين آيا: ﴿ أَكُمْ مِكُ مُطْفَةً مِّنْ مَّنِيِّ يُتُمْنَى ﴾ '' كيا (ابتداميس) وه منى كا ايك قطره نه تھا جو (عورت كے رحم ميس) ٹیکایا گیا؟ '' — آج ہمیں معلوم ہے کہ منی کی بوند جو باپ کی طرف ہے آرہی ہے اس میں بے شار جرتو ہے (spermetozoa) ہوتے ہیں اورییہ جرتو ہے مردہ نہیں بلکہ زندہ وجود ہیں۔ مائیکر وسکوپ کے نیچ آپ خود دیکھ لیجے وہ آپ کو بھر پور جوش وخروش کے ساتھ دوڑتے ہوئے نظر آئیں گے۔اس طرح ماں کا بیضہ (ovum) جو fallopian tube سے ہو کر چلا آ رہا ہے وہ بھی مردہ تو نہیں ہے بلکہ زندہ خلیہ (living cell) ہے۔اب مرد کے جرثو ہے اور عورت کے بیضہ کے ملاپ سے رحم ما در میں انسان کی تخلیق کا آغاز موتا ہے: ﴿إِنَّا خَلَقُنَا الْإِنْسَانَ مِنْ نُتُطْفَةٍ أَمْشَاجٍ ﴿ (الدهر: ٢) ' 'مِم نَ انبان كو مخلوط نطفہ سے پیدا کیا'' — مرد کا نطفہ اورعورت کا بیضہ ل کر جُفتہ (zygote) بن گیا اور میمردہ نہیں بلکہ زندہ ہے' اس لیے کہ زندگی تو آغاز سے چلی آ رہی ہے۔ پھر یہ جفتہ بڑھر ہاہے' نشو ونما یار ہاہے اور بینشو دنما یا نا ہی زندگی کا ایک ثبوت ہے۔لہذا ((فَیَنْفُخُ فِیْهِ الْوُّوْحَ)) کامطلب زندگی یا جان ڈالنانہیں ہوسکتا 'اس لیے کہ زندگی تو آغاز ہی ہے موجود ہے۔لہٰذا بیٹا بت ہوگیا کہ یہاں''روح'' سے مراد'' جان' نہیں کچھاور ہے۔ پیہ ہے وہ حقیقت جو بدشمتی ہے آج بہت سے قرآن پڑھنے والوں اور دین کا مطالعہ کرنے والول کی نگاہوں سےاوجھل ہے۔

سجھنے کی بات یہ ہے کہ یہاں''روح'' سے کیا مراد ہےاور پھراس ہے'' حقیقتِ

و اربعین نووی کی میں میں اور ایک میں خطابات جمعہ کی انسان 'سمجھ میں آئے گی جے میں نے ابتدامیں قرآن مجید کے فلفے اور حکمت دین کے اعتبار سے ذروۃ السنام سے تعبیر کیا تھا — اصل میں انسان ایک مرکب وجود ہے' اس میں ایک کممل حیوان بھی ہے اورایک فرشتہ یعنی ایک روحانی وجود بھی ہے۔ یہ بات بہت خوبصورت انداز میں شخ سعد گئے نے کہی تھی:

#### آ دمی زاده گطرفه معجون است از فرشته سرشته وز حیوال

یعنی انسان کچھ چیزوں سے مل کر بنا ہے اس مرکب میں فرشتہ بھی پیوست ہے اور حیوان بھی ۔ انسان کے بارے میں یعظیم حقیقت ہے جس کواگر نہ سمجھا جائے تو تھکتِ قرآنی سمجھی۔ انسان عقیدت اور اندھے یقین کے جو غامض اور عمیق پہلو ہیں وہ سمجھ میں نہیں آسکتے۔ انسان عقیدت اور اندھے یقین کی بنیاد پرایسے مقامات سے گزرجائے گا'لیکن عقل (logic) کا تقاضا تو ہے ہے کہ وہاں رکا جائے اور غور وفکر کاحق اداکیا جائے۔

### تخلیق کا ئنات کے مراحل

آج دنیا میں تخلیق کا نئات (Creation of the Universe) کا جوتصور ہے اس میں یہ بات تقریباً متنفق علیہ ہے کہ اس کا نئات کی کوئی ابتدا ہے۔ پچھ عرصہ پہلے تک بابا کے طبیعیات نیوٹن کے دور میں تخلیق کا نئات کے حوالے سے بیقسور تھا کہ یہ کا نئات ہمیشہ سے ہے اور ہمیشہ رہے گا اور ہی محمی ختم نہیں ہوسکتا۔ اس کے بعد آئن طائن کے ذریعے و نیائے طبیعیات میں انقلاب عظیم آیا اور ہوسکتا۔ اس کے بعد آئن طائن کے ذریعے و نیائے طبیعیات میں انقلاب عظیم آیا اور آج محققین کا اس پر تقریباً اجماع ہے کہ اس کا نئات کا ایک آغاز (beginning) ہے اور انہوں نے اس کو اعلی کا نئات کا آغاز ہوا۔ اس کے ساتھ ساتھ اب ہیہ جی سلیم کیا دھا کہ ہوا اور بھر اس سے کا نئات کا آغاز ہوا۔ اس کے ساتھ ساتھ اب یہ بھی سلیم کیا جاتا ہے کہ اس کا نئات کا ایک اختیام (end) بھی ہے جے قرآن 'الی اُجلی جاتا ہے کہ اس کا نئات کا ایک اختیام (end) بھی ہے جے قرآن 'الی اُجلی معینہ میں ہے بلکہ ایک خاص معینہ میں ہے بعداس کا نئات کا خاتمہ ہوجائے گا۔

و اربعین نؤوی کی محد می ( 172 میری خطابات جمع کسی

الله Big Bang کے نتیج میں حرات کا وہ گولہ وجود میں آیا جو بہت چھوئے چھوئے ذرات ایک فرات پر مشمل تھا' جن کا درجہ حرارت نا قابل تصور حد تک بلند تھا اور یہ ذرات ایک دوسرے سے دُ ور بھا گئے تھے۔ یہ اس مادی دنیا کی شروعات کا پہلام حلہ تھا۔ مرور زمانہ کے ساتھان ذرات کی حرارت میں کی آتی چلی گئے۔ پھر یہ ذرات تیزی سے حرکت کر سے مساتھان ذرات کی حرارت میں کی آتی چلی گئے۔ پھر یہ ذرات تیزی سے حرکت کر سے ہوئے قریب آئے اور مختلف forms میں اکٹھے ہوئے تو کہکشا کیں ( میں ۔ آج بھی یہ مانا وجود میں آئیں۔ پھر یہ کہکشا کیں ایک دوسرے سے دور بھا گئی رہیں ۔ آج بھی یہ مانا جارہا ہے کہ کا نئات ابھی پھیل رہی ہے اور کہکشا دُن ہے اور کہکشا دی جا در کہکشا کی درمیان فاصلہ بڑھ رہا ہے ۔ اس کی بڑی بیاری مثال دی جاتی ہے کہا گر آب ایک غبارے کے اوپر پھی نقطے ( dots ) لگادین بڑی بیاری مثال دی جاتی ہے کہا گئات میں واسعت اور پھراس غبارے کو آپ جتنا بھلا کیں گئ ان نقطوں ( dots ) کے مابین فاصلہ بڑھتا چلا جائے گا۔ اس طرح ان کہکشا وُں کے درمیان فاصلہ بڑھتے سے کا کئات میں وسعت ہور ہی ہے۔ نظریہ توسیع کا کئات میں وسعت ہور ہی ہے۔ نظریہ توسیع کا کئات میں وسعت کے حوالے سے اقبال نے کہا ہے ۔

یہ کا ئنات ابھی ناتمام ہے شاید کہ آ ربی ہے وما دم صدائے کُن فیکون!

قرآن مجید میں بھی اس کی طرف اشارہ موجود ہے: ﴿ يَزِيْدُ فِي الْحَلْقِ مَا يَشَآءُ ﴾ (فاطر: ١) ''وہ اپنی تخلیق میں وسعت کرویتا ہے۔''

کہکٹائیں بننے کے بعد پھروہ دور آیا کہ جب ان کے اندرستارے اور سیارے

ہے۔ ان ستاروں میں ایک ستارہ ہمارا سورج بھی تھا'جس کے اندر مزیدٹوٹ پھوٹ کے

نتیج میں اس کے سیارے وجود میں آئے۔ ان ہی سیاروں میں سے ایک سیارہ ہماری سے

زمین ہے۔ ابتدامیں بیسورج کی طرح آگ کا کُرّہ تھالیکن آ ہستہ آ ہستہ بیٹھنڈ اہوا اور ٹھنڈ ا

ہونے سے بیسکڑ گیا۔ اس کی وجہ سے اس پرنشیب و فراز پیدا ہوئے۔ پھر اس میں سے جو

ہونے سے میسکڑ گیا۔ اس کی وجہ سے اس پرنشیب و فراز پیدا ہوئے۔ پھر اس میں سے جو

ہمارات نگل انہوں نے زمین کے غلاف' فضا'' (atmosphere) کی شکل اختیار کی۔ پھر

اس فضا میں موجود گیسز ہائیڈروجن اور آسیجن کے باہمی ملاپ (interaction) سے

پانی وجود میں آیا اور یہ پانی ہزار ہابرس تک زمین پر برستار ہا'جس سے ہمندر وجود میں آیا اور یہ پانی ہزار ہابرس تک زمین پر برستار ہا' جس سے ہمندر وجود میں آیا ور بین مختذی ہونے سے اس پر خاک کی ایک تہہ پیدا ہوگئی جے'' قِشرِ ارض' (Crust of the Earth) کہا جا تا ہے۔ پھراس خاک اور پانی کے امتزاج سے اس کرہ ارضی پر حیات کا آغاز ہوا جو کروڑوں سال کے ارتقائی مراصل سے گزر کرا ہے آخری نتیجہ کو مین پینی جو آج کے نظریے کے مطابق موجودہ انسان (Homo sapiens) ہیں۔

آج کے اس نظریے خلیق میں حقیقت انسان کے حوالے سے ایک اہم بات کا تذکرہ موجود نہیں ہے وہ یہ کہ اس Big Bang لینی مادی کا تئات کی شروعات سے پہلے بھی ایک دور ہے جیسائنس ندد کھے تی ہے نہ جان سکت ہے نہ اس تک اس کی پہنچ ہے ۔ جیسے اللہ تعالی کے ایک حرف ''کو'' سے ایک بہت بڑا دھا کہ (Big Bang) ہوا جس سے اس مادی کا کنات کا آغاز ہوا 'ای طرح اس سے بہت پہلے اللہ تعالی کے اوّلین حرف کونے نے ایک بہت لطیف نور پیدا ہوا۔ اس کولطیف نور کہنے کی وجہ بیہ کہ اس مرحلہ براس میں نہ حرارت تھی اور نہ حرکت ۔ پھراس لطیف نور سے انسانی ارواح اور فرشتے پیدا کیے گئے ۔ (واضح رہے کہ بیاس عظیم دھا کے سے پہلے (Pre Big Bang) کا معالمہ سے ۔) ارواح انسانی وجود موجود نہیں ہیں اور ان کا تعلق اس مادی کا کئات ہے۔) ارواح انسانی وجود موجود نہیں ہیں اور ان کا تعلق اس مادی کا کئات شخ صرف ارواح تھیں ۔ حضرت آدم علیا ہے ۔ اس وقت انسانی وجود موجود نہیں شخ صرف ارواح تھیں ۔ حضرت آدم علیا ہے کہ راس دنیا میں قیامت تک آئے

عبد لینے کا یہ واقعہ عالم ارواح میں وقوع پذیر ہوا تھا جبکہ انسانی جہم ابھی پیدا بھی نہیں ہوئے سے اب جوآ دمی اس بات کوئیس مانتاوہ کیے سمجھے گا کہ کس سے اور کس وقت سمجھے گا کہ کس سے اور کس وقت سمجھے گا کہ کس سے اور کس وقت سمجھے گا کہ کس سے جبدلیا گیا تھا؟ جدید دور کے ایک مفتر نے اپنی تفسیر میں لکھا تھا کہ '' یہ جملہ تو مہمل ہے' سے بل عالم غیب میں لیا گیا تھا'' میں نے ان سے عرض کیا کہ آ ب کا یہ جملہ تو مہمل ہے' اس لیے کہ جو شے پیدا ہی نہیں ہوئی اس سے کیسے عہد لے لیا گیا؟ عہد اور معاہدہ ہوتا ہی ان کے درمیان ہے جوموجود ہوں اور پھر اس میں یہ الفاظ آتے ہیں کہ میں بقائی ہوٹ و ان کے درمیان ہے جوموجود ہوں اور پھر اس میں یہ الفاظ آتے ہیں کہ میں بقائی ہوٹ و حواس واس نے ساتھ ) اقر ارکر تا ہوں' عبد کرتا ہوں' معاہدہ کرتا ہوں۔ میر سے توجہ دلانے پر انہوں نے تسلیم کیا کہ آپ کا موقف ٹھیک ہے کہ میں عہد' اجسادِ ہوں۔ میر سے توجہ دلانے پر انہوں نے تسلیم کیا کہ آپ کا موقف ٹھیک ہے کہ میں عہد' اجسادِ انسانیہ کی تخلیق سے قبل ارواح انسانیہ سے عالم ارواح میں لیا گیا تھا۔

یبال وہ مشہور روایت بھی نوٹ کر لیجے جوروح محمدی علی صاحبہا الصلوۃ والسلام کے بارے میں ہے۔ حدیث کے الفاظ ہیں: ((اَوَّلُ مَا حَلَقَ اللّٰهُ نُوْدِیُ))(۱)'' بہل سے اللّٰه نُوْدِیُ))(۱)'' بہل شے اللّٰه نُوْدِیُ کی وہ میرا نور تھا''۔ بریلوی مکتبہ فکر کے علماء کے ہاں تو بیر وایت قابلِ اعتماد بھی جاتی ہے' لیکن اہلِ حدیث مکتبہ فکر'جوروایت اور سند پر زیادہ زور دینے والے ہیں' وہ اس حدیث کوشلیم نہیں کرتے۔

## عالم ارواح میں وقت کا کو ئی تصور نہیں

عالم ارواح میں 'جبکہ ابھی مادی دنیا (material world) کی شروعات نہیں ہوئی تھیں 'جاری وقت (serial time) کا کوئی تصور نہیں تھا۔ یہی وجہ ہے کہ عالم ارواح میں جو کچھ ہوتا ہے اس میں وقت نہیں لگتا۔ صرف ایک حرف 'گُنی'' سے تمام ارواح انسانیہ وجود میں آگئیں۔ البتہ عالم خلق میں آ کرتخلیق کے مراحل میں وقت لگتا

ہے' جیسے آسان اور زمین کے متعلق آتا ہے کہ یہ چھ دنوں میں پیدا کیے گئے' اور وہ دن ہمارے چوبیں گھنٹوں والے دن نہیں ہیں' بلکہ چھاد وار ہیں۔ای طرح انسان کے نطفے سے لے کرایک بیچ کے مکمل ہونے تک نو مہینے گئے ہیں۔الغرض عالم خلق میں تو وقت گئتا ہے لیکن عالم ارواح میں وقت کا کوئی تصور نہیں ہے۔ یہی وجہ ہے کہ چبر بل کوعرشِ معلیٰ سے یہاں آنے میں کوئی وقت نہیں گٹا' اس لیے کہ فرشتے اس دور کی تخلیق ہیں جبکہ مائم ابھی پیدا ہی نہیں ہوا تھا۔ and space کا نفسور تے ساتھ ہے۔ البذا یہ ارواح انسانیہ ہے۔ اس طرح حرکت کا تعلق بھی وقت کے تصور کے ساتھ ہے۔ البذا یہ ارواح انسانیہ اس دور میں پیدا کی گئیں جبکہ ابھی مادی کا نئات کی ابتدا نہیں ہوئی تھی اور پھر ان کوایک دور میں پیدا کی گئیں جبکہ ابھی مادی کا نئات کی ابتدا نہیں ہوئی تھی اور پھر ان کوایک دور میں بیدا کی گئیں جبکہ ابھی مادی کا نئات کی ابتدا نہیں ہوئی تھی اور پھر ان کوایک متضاو بھی دور میں ایک دور سے کے متضاو بھی

سروات بین ۔ قدیم فلسفیوں نے تخلیق کا کنات کے بارے میں منطق کے زور پر اپنے خصورات بیش کیے اور عقول عظرہ کا کنات کے بارے میں منطق کے زور پر اپنے تصورات بیش کیے اور عقولِ عشرہ کئے افلاک تنزلات ستہ اور سنزلات خسہ تجویز کیے۔ ان تصورات کے مطابق سب سے پہلے وجود باری تعالی سے عقلِ اوّل وجود میں آئی ۔ عقلِ اول سے پھر فلکِ اول اور پھر فلکِ ثانی وغیرہ لیکن ان تصورات کی کوئی دلیل نہ تو قرآن یا حدیث میں ہے اور نہ بی سائنس ان کی تا ئیکر تی ہے۔

### انسان کا مادهٔ تخلیق"مٹی" اور جِنوّں کا" آگ"

کائنات کی تخلیق کے آغاز کے بارے میں میری سوچ مطالعہ قرآن علیم اورسائنس کی روشیٰ میں بنی ہے اورآ پ کواس پورے تصوراور سائنس کے درمیان کلمل ہم آئی نظرآئے گی۔ سب سے پہلے اللہ تعالیٰ کے کلمہ کُنْ سے نور کی تخلیق ہوئی جبلہ اس نور میں ابھی نہ حرارت تھی اور نہ حرکت 'اور پھراس نور سے ارواحِ انسانیہ اور ملائکہ کی تخلیق ہوئی۔ اس کے بعد Big Bang کے نتیج میں شدید ترین حرارت رکھنے والے ذرات وجود میں آئے۔ اس دور میں چنات پیدا کیے گئے۔ قرآن مجید جِنات کی تخلیق کے دوالے سے کہتا ہے : ﴿ خَلَقَ الْدِنْسَانَ مِنْ صَلْصَالِ کَالْفَخَادِ ﴿ وَحَلَقَ الْدِنْسَانَ مِنْ صَلْصَالِ کَالْفَخَادِ ﴿ وَحَلَقَ الْدِنَاقَ الْدِنْسَانَ مِنْ صَلْصَالٍ کَالْفَخَادِ ﴾ وَحَلَقَ الْدِنَاقَ الْدِنَاقَ الْدِنَاقَ الْدِنَاقَ الْدِنَاقَ الْدِنَاقِ الْدِنِیْنِ اللّٰتِ اللّٰ اللّٰہُ اللّٰ الْدِنَاقِ الْدِنَاقِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰ اللّٰتِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہ

ور اربعین فوی کرد کرد (176 کرد کرد خطاب جو کی مِنْ مَّادِجِ مِّنْ تَادِهِ ﴾ (الرحمٰن)''ای نے انسان کوشیرے کی طرح کھنکھناتی مٹی ے بنایا اور جنات کو آگ کے شعلے سے پیدا کیا''۔سورۃ الحجرمیں فرمایا: ﴿ وَلَقَدُ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ صَلْصَالٍ مِّنْ حَمَا مَّسْنُوْنِ۞ وَالْجَآنَّ خَلَقْنُهُ مِنْ قَبْلُ مِنْ نَّارِ السَّمُوْمِ ﴾ ''اورہم نے انسان کو شنے ہوئے گارے کی کھنگھناتی مٹی سے پیدا کیا۔اور اس سے پہلے جنات کو بے دھوئیں کی آگ سے پیدا کیا''۔ بادِسموم اس ہوا کو کہتے ہیں جس میں آ گ جیسی تیش ہو۔ سخت اُوخاص طور پرصحرا کی اُوسے آپ اس کا تصور کر سکتے ہیں ۔اس حرارت سے جنات پیدا کیے گئے ۔ بیہ جنات اس زمین کی پیداوار نہیں ہیں' مٹی کی پیداوار نہیں ہیں' بلکہ بیا یک لطیف ترشے سے بین جبکہ ہم انسان تو مٹی ہے بینے بین جا ہے ارتقاء (evolution) کے لیے process کے ذریعے بنے ہوں یا ہماری بلاواسطہ تخلیق (direct creation) ہوئی ہو' لیکن ہیں تو مٹی ہے۔اس بارے میں تو قرآن اورسائنس دونوں متفق ہیں کہ انسان کی تخلیق مٹی سے ہوئی ہے۔سائنس بھی کہتی ہے کہ انسان کی تخلیق مٹی (crust of the earth) سے ہوئی ہے اور قر آن بھی کہتا ہے : ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِّن تُرَابٍ ﴾ (المؤمن: ٦٧) " (الله بي وه ذات ہے) جس نِيم كومنى سے پيدا كيا'' \_ سُورة ضَ مِين فرمايا: ﴿ إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلْيُكَةِ إِنِّي خَالِقٌ، بَشَرًا مِّنْ طِيْنِ ﴿ ﴾ ' 'جب كها تيرے پروردگارنے فرشتوں سے كه ميں ایک انسان پیدا کرنے والا ہول مٹی سے '۔سورۃ الانبیاء میں ہرذی حیات کے منبع حیات کے بارے میں فرمایا گیا: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ كُلَّ شَيْءٍ حَتِي ﴿ ﴾ (آیت ۳۰) ''اورہم نے بنایا ہر زندہ چیز کو پانی ہے'۔۔ چنانچہ ہرشے میں حیات کا سرچشمہ اور منبع یانی ہےاورحیوا نات ِارضی' جن میں انسان بھی شامل ہے' کا ماد ہ تخلیق مٹی ہے۔سائنس کا بھی یہی نکتہ نظرہے کہ زمین پرسمندروں کے وجود میں آنے کے بعدسمندر کے کناروں پر' دلدلی جگہوں پریہ ہوتا تھا کہ بھی پانی پیچیے ہٹ جاتا اور بھی آ گے آ جاتا۔ پہتامل کافی عرصہ چلتا رہا اوراس کے نتیج میں وہاں اولا غیر نامیاتی مرکبات inorganic) (compunds اور اس کے بعد نامیاتی مرکبات (organic compunds) وجود و اربعین نؤوی کری می می دو ( اور بالآخرای کے اندر حیات کا جرثومہ ( cell عندی بیدا میں آئے۔ اور بالآخرای کے اندر حیات کا جرثومہ ( cell ) ''امیبا'' کی صورت میں پیدا ہوا۔ اس کے بعد حیات کا مرحلہ وار ارتقاء ہوا اور اس کے بلند ترین مرحلے پر انسان کی خلیق ہوئی۔ میں اِس وقت اس نظر ہے کی نہ تو تصدیق کر رہا ہوں اور نہ تر دیڈ بس آپ کو اتنا بتار ہا ہوں کہ قرآن اور سائنس وونوں اس پر تشفق ہیں کہ انسان کی تخلیق مٹی اور پانی ہوئی ہے۔ البتہ سائنس اس حقیقت سے نا آشنا ہے کہ جسد آ وم کی تخلیق کے بعد خالق کا نئات نے اس وجود میں اپنی روح میں سے پھونگا۔

اس کے بعد یہی سلسلہ ہرانسان کے خلیقی مراصل میں دہرایا جاتا ہے۔البتہ یہال ایک خلیہ ہے رہم مادر میں بچانو ماہ میں پروان چڑھتا ہے' لیکن ہوسکتا ہے کہ ابتدا میں ایک جروف ہے ہے انسان بغنے تک کا معاملہ نولین سال میں ہوا ہو ۔۔ اس جرثو مہ کے ارتقاء کے مراصل وہی ہیں جو ماقبل بیان ہوئے' لیکن اصل یا در کھنے کی بات بیہ ہے کہ آغاز ہے ہی اس میں حیات ہے' اس لیے کہ وہ ہر مرحلہ میں زندہ ہے۔ باپ کی طرف ہے آنے والا نطفہ بھی زندہ ہے' ماں کی طرف ہے آنے والا بیضہ بھی زندہ ہے' علقہ بھی زندہ ہے۔ پھر مرد کے نطفہ اور ماں کے بیفنہ کے امتزاج ہے وجود میں آنے والا جُفتہ (zygote)' جے قرآن نے ''نطفہ امشاج' ' ہے تعبیر کیا ہے' وہ بھی زندہ ہے۔ پھر جب ۱۰ دن ہوجاتے ہیں تو اب ایک فرشتہ بھیجا جاتا ہے'جو عالم ارواح ہے۔ پھر جب ۱۰ دن ہوجاتے ہیں تو اب ایک فرشتہ بھیجا جاتا ہے'جو عالم ارواح ہے اس انسان کی روح (جو میں اس کا جو ہیولا وجود میں آیا ہے' اس کے اندر ڈال دیتا ہے۔ اس کی والدہ کے رحم میں اس کا جو ہیولا وجود میں آیا ہے' اس کے اندر ڈال دیتا ہے۔ اس کے بعد یہ وجود انسان کی شکل اختیار کرتا ہے۔ یہے' دھیقت انسان'۔

### دوموتیں اور دوزند گیاں' کیے؟

اس حوالے سے میں ایک عجیب بات آپ کے سامنے بیان کرنے لگا ہول' آپ میں سے اکثر لوگوں کے لیے شاید بینگ بات ہو۔ قر آن مجید میں سورۃ المؤمن میں اہلِ جہنم کی ایک فریا ذفل کی گئے ہے کہ جہنمی لوگ کہیں گے:

﴿ رَبَّنَآ اَمَتَّنَا اثْنَتَيْنِ وَالْحُيَيْتَنَا اثْنَتَيْنِ فَاغْتَرَفْنَا بِلْدُنُوْبِنَا فَهَلُ اِلَّى خُرُوْجٍ مِّنْ

و اربعین نووی کی محدی ( 178 میری ( خطابات جمع کی سیپیل (۱۳))

''اے ہارے پروردگار! تو نے ہمیں دوم تبہ مارا اور دوم تبدزندہ کیا' پس اب
ہم نے اپنے گناہوں کا عتراف کرلیا تو اب یہاں سے نکلنے کا بھی کوئی راستہ ہے''

اب بید دوم تبہ مارنا اور دوم رتبہ زندہ کرنا کیا ہے' اس کو سمجھ لیجے۔ سب سے پہلے عالم ارواح میں ہماری تخلیق ہوئی اور پھر ہم سلا دیے گئے ۔۔۔ موت اور نیندا کے ہی شے اور بید دونوں آپس میں بہنیں ہیں' اسی لیے نیند سے بیداری کے وقت کی جو دعا نی اگر مُنَا اَلَّٰذِی اَنْ اَلَٰٰ اللّٰذِی اَنْ اَلٰٰ اللّٰذِی اَنْ اَلْٰ اللّٰذِی اَنْ اَلْٰ اللّٰذِی اَنْ اَلْٰ اللّٰذِی اَنْ اَلْٰ اللّٰہ کے اللّٰٰ اللّٰذِی اَنْ اَلٰٰ اللّٰہ کے اللّٰٰ اللّٰذِی اَنْ اَلٰٰ اللّٰہ کے لیے ہے جس نے ہمیں مرنے المَا اَنْ فِی وَ اللّٰٰ اللّٰہ کے لیے ہے جس نے ہمیں مرنے کے بعد زندہ کیا اور اس کی طرف لوٹ جانا ہے'' ۔۔۔ اس کے بعد ہماری اس دیا میں آمدہوئی اور ہم اس نیند سے بیدارہو گئے۔ اس کے بعد پھر ہماری روح قبض کر ئی جائے آمدہوئی اور ہم اس نیند سے بیدارہ و گئے۔ اس کے بعد پھر ہماری روح قبض کر ئی جائے گی۔ اس حساب سے ہماراد و مرتبہ مرنا اور دوم رتبہ زندہ ہونا ہے۔

### ہماراسب سے بڑاالمیہ

راده biggest tragedy) یہ میرے نزدیک اس خمن میں سب سے بڑا المیہ (the biggest tragedy) یہ میرے نزدیک اس خمن میں سب سے بڑا المیہ اور اس کا بیجہ بین کلا کہ آئ ہم اپنے آپ کو صرف ایک حیوان سمجھتے ہیں اور اس سے بڑھ کر پچھ بھی نہیں ۔ زیادہ سے نیادہ ہم اپنے آپ کو نبتا زیاوہ ارتقاء یافتہ حیوان سمجھتے ہیں ۔ لہذا جتنا فرق گدھے اور گھوڑے میں ہے بس اتنا ہی فرق گور یلا اور انسان میں سمجھا جاتا ہے کہ نوعیت کا فرق نہیں ہے بس کمیت کا فرق ہے ۔ اپنے آپ کو حیوان سمجھنے کا بیجہ یہ نکلا کہ ہم اپنی اس فظمت سے مستعفی ہو چکے ہیں جس کی بنا پر انسان مبحود ملائک اور خلیفۃ اللہ قرار پایا تھا۔ محلمت سے مستعفی ہو چکے ہیں جس کی بنا پر انسان مبحود ملائک اور خلیفۃ اللہ قرار پایا تھا۔ محموانوں کی زندگیوں میں سارا سبق ساری رہنمائی حیوانوں کی زندگی سے حاصل کررہے ہیں۔ اس حوالے سے یورپ میں با قاعدہ لڑ پچ خوانوں کی زندگی سے حاصل کررہے ہیں۔ اس حوالے سے یورپ میں با قاعدہ لڑ پچ فروغ دیا جار ہا ہے کہ جموانوں میں چونکہ ماں بیٹی بہن نیوی کا کوئی فرق نہیں ہوتا ہے اس فروغ دیا جار ہا ہے کہ جموانوں میں چونکہ ماں بیٹی بہن نیوی کا کوئی فرق نہیں ہوتا ہے اس فیل نے انسانوں میں بھی محر مات کا کوئی تصور نہیں ہے 'یہ تو خواہ مخواہ ہم انسانوں میں بھی محر مات کا کوئی تصور نہیں ہے 'یہ تو خواہ مخواہ ہم انسانوں میں بھی محر مات کا کوئی تصور نہیں ہے 'یہ تو خواہ مخواہ ہم انسانوں میں بھی محر مات کا کوئی تصور نہیں ہے 'یہ تو خواہ مخواہ ہم انسانوں میں بھی محر مات کا کوئی تصور نہیں ہی نے تو خواہ مخواہ ہم انسانوں نے ایک

ور آربعین نؤوی کی می دو (17 جو می دار داری بایندیال این اور این بالی ایندیال این اور این بایندیال این اور این اور این بایندیال این عظمت کو بھلادیا ہے اور اب ہمیں زندگی کا سار اسبق حیوانوں سے ال رہا ہے۔

انسان کے لیے اس حقیقت کو بھے لینا ضروری ہے کہ میرا مادی وجود تو میراحقیر سا پہلو ہے 'جبکہ میری اصل حقیقت وہ روح ربانی ہے جومیر سے اندر پھوئی گئی ہے۔ وہ روح رب العالمین کی طرف سے آئی ہے اور وہیں لوٹ جائے گی: انا لللہ وانا الیہ راجعون ''بیا للہ وانا الیہ راجعون ''بیشک ہم اللہ کے ہیں اور پھراسی کی طرف لوٹ جائیں گئی'۔ جبکہ ہمارا یہ مادی وجود می ہے بنا ہے اور پھرمٹی ہی میں چلا جائے گا۔ عربی کا مقولہ ہے: کُلُّ شَنیء یَو ہُجِع کُلُ شَنیء یَو ہُج مِی اللہ اَسْ اَن کی طرف لوٹ جاتی ہے'۔ روح وہاں سے آئی ہے وہیں جائے گا۔ یہ ہانسان کی حقیقت!

نظر بیارتقاء کا مُوجِد ڈار وِن نہیں ہے

اس حوالے ہے آپ ایک اور بات بھی نوٹ کر لیں کہ نظریہ ارتقاء اصل بیں چارلس ڈارون (۱۸۰۹ء تا۱۸۲۰ء) کا نظریہ نہیں ہے۔ ارتقاء کو ڈارون کا نظریہ کہنا اور ڈارون کواس کا موجد بجھنا ایک بڑی نططی ہے۔ جن لوگوں کوان موضوعات ہے دلچیں ہووہ اس موضوع پرمیرے دو کتا بچوں کا ضرور مطالعہ کریں: (i) زندگی موت اور انسان: آئینہ قرآنی میں (ii) ایجاد و ابداع عالم سے عالمی نظام خلافت تک تزلات و ارتقاء کے مراص ۔ حقیقت یہ ہے کہ حیات ارضی میں ارتقاء کا تصور قدیم یونانی حکماء کے ہاں موجود تھا اور اس کا نہایت و اضح نقشہ صدیوں پہلے مسلمان حکماء اور علماء بھی پیش کر چکے ہیں۔ چنانچہ فلسفہ ارتقاء ڈارون سے لگ بھگ چھسو برس قبل مولا نا روم کی شہرہ کر چکے ہیں۔ چنانچہ فلسفہ ارتقاء ڈارون سے لگ بھگ چھسو برس قبل مولا نا روم کی شہرہ کا قاق اور زندہ کو جاوید 'مثنوی'' میں واضح طور پر دومقا مات پر موجود ہے۔ اس کے علاوہ ہمارے بورے حکماء میں سے ابن مسکویہ نے سب سے پہلے فلسفہ ارتقاء پیش کیا۔ ڈارون نے تو ارتقاء کی صرف تو جیہہ کی ہے اور اس کا جوفلسفہ ہے وہ غلط ہے 'وہ تو ثابت ہی نہیں ہوں۔ اس کا خطریہ مالیات (Biology) ہے جس میں اس نے بہت محت کی ہوں اس میں اس کا نظریہ مانا نہیں جاتا ۔ میں حیوانِ انسان کی تخلیق کی حد تک ہوں تیں اس میں اس کا نظریہ مانا نہیں جاتا ۔ میں حیوانِ انسان کی تخلیق کی حد تک

و اربعین نؤوی کرد دی (180 کرد خطابات جمعه کسی

نظریہ ارتقاء کا قائل ہوں ۔ میرے نزدیک اس کی توجیہہ یہ ہے کہ ہرنگ نوع (species) کے لیے اللہ کا ایک نیاح ف کُنْ آتا ہے: ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا اَرَادَ شَنْئِنًا أَنْ

یَّقُوْلَ لَهٔ کُنْ فَیَکُوْنُ ﴿﴾ (ینسَ) ''اس کے امر (کی شان) توبس کیہ جبوہ ہ کسی چیز کاارادہ فر مالیتا ہے تو (بس میہ) کہتا ہے:'ہوجا' تو وہ ہوجا تی ہے۔''

## روحِ ربّانی'عظمتِ انسانی کا سبب

آئے ہارے اس خطاب کا حاصل ہیہ ہے کہ انسان ایک مرکب وجود کا حامل ہے ایک اس کا مادی وجود کا حامل ہیں اس کا مادی وجود ہے اور ایک اس کا روحانی وجود ہے۔ انسان اصل میں اس روحانی وجود کا نام ہے جس کے سامنے فرشتے جھکائے گئے ور نہ مادہ تخلیق کے اعتبار سے تو جنات ہم سے بہت او نیچے ہیں کہ وہ آگ سے پیدا کیے گئے ہیں۔ ان کا وجود بہت لطیف ہے کہ وہ ہمیں نظر نہیں آئے اور مختلف شکلیں اختیار کرنے کی صلاحت رکھتے ہیں۔ وہ نظام ہمیں ہیں بہت دور تک چلے جائے ہیں 'جبکہ ہم تو بڑے بورے راکٹ بنا کر بھی بڑی مشکل سے چاند تک چہنچنے کا دعویٰ کر سکے ہیں 'معلوم نہیں پنچے بھی ہیں یا نہیں! اور وہ تو آسانوں تک کی خبر لے آئے ہیں 'اس لیے کہ وہ اس دور میں پیدا ہوئے ہیں جبکہ ابھی کہکشا کیں وجود میں آر ہی تھیں۔ چنانچہ خلقت کے اعتبار سے جن انسان سے بلند ہیں اور کہنا تا کی وجود میں آر ہی تھیں۔ چنانچہ خلقت کے اعتبار سے جن انسان سے بلند ہیں اور انسان اس اعتبار سے بہت بہت بہت ہیں ہے۔ بہی فرق تھا جس کی بنا پرعزازیل نا می جن 'جو بعد انسان اس اعتبار سے بہت بہت بہت بہت ہیں ہے۔ بہی فرق تھا جس کی بنا پرعزازیل نا می جن 'جو بعد میں البیس اور شیطانِ تعین قرار پایا'نے آدم می موجدہ نہ کرنے کی وجہ بیان کرتے ہوئے کہا تھا:

﴿ أَنَا حَيُورٌ مِنْهُ ۚ حَلَقُتَنِنَى مِنْ نَّادٍ وَّحَلَقُتَهُ مِنْ طِيْنِ۞﴾ (صَ) ''میں اس (آ دم) سے بہتر ہول' مجھے تونے پیدا کیا آگ سے اور اسے پیدا کیا مڑی ہے۔''

مٹی پستی کی شے ہے' جیسے اقبال نے جواب شکوہ میں کہا ہے ہے'' شوخ و گتاخ یہ پستی کے مکیں کیسے ہیں!'' ابلیس اس روح ربانی کونہیں سمجھتا تھا جواس آ دم کی عظمت کی دلیل ہے اور جس کے عزوشرف کے اظہار کے لیے اللہ تعالیٰ نے اسے اپنی ذات کی جانب منسوب کیا ہے۔ قرآن مجید میں اس کا تذکرہ دوجگہ آباہے:

# و اربعین نؤوی کی محدی (181 عرب خطابات جمع کهی

﴿ فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيْهِ مِنْ رُّوحِي فَقَعُوا لَهُ سلجِدِيْنَ ۞

(الحجر: ٢٩ ـ ص: ٧٢)

'' پھر جب میں اس (انسان) کی تخلیق مکمل کر دوں اور اس میں اپنی روح میں ہے بھونک دوں تب تم سب گر پڑناایں کے سامنے تحدے میں۔''

مد بڑے گہرے مضامین ہیں اور بدشمتی ہے آج ہم ان چیزوں سے بہت دور چلے کے ہیں' اسی لیے سورۃ الحشر میں فر مایا گیا:﴿ وَلَا تَكُوْنُوْ ا كَالَّذِیْنَ نَسُوا اللّٰهَ فَانْسُلَهُمُ اللّٰهُ عَلَيْ اللّٰهُ فَانْسُلَهُمُ اللّٰهُ عَلَيْ اللّٰهِ عَلَيْ اللّٰهِ عَلَيْ اللّٰهُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْ اللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهُ عَلَيْ اللّٰهُ عَلَيْهُ عَلَيْ اللّٰهُ عَلَيْ اللّٰهُ عَلْمُ عَلَيْ اللّٰهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّٰهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّٰ عَلَيْ اللّٰهُ عَلَيْ اللّٰهُ عَلَيْكُمُ اللّٰ اللّٰ اللّٰهُ عَلَيْ اللّٰهُ عَلَيْ اللّٰهُ عَلَيْ اللّٰ اللل

آج ہما پی عظمت سے غافل ہیں۔ہم تومبحود ملائک ہیں 'لیکن آج ہماری سوچ سے ہے کہ ہم حیوانوں میں سے بس ایک حیوان ہیں اور اس کے سوالی کھے نہیں۔

اَقُولُ فَوْلِيَ هٰذَا وَاسْتَغُفِرُ اللَّهَ لِي وَلَكُمْ وَلِسَائِرِ الْمُسُلِمِيْنَ وَالْمُسُلِمَاتِ00



حديث

4

# ايمان بالقدر

# (تقدريرايمان)

• ا/اور ۱۷/اگست ۲۰۰۷ء کے خطابات ِ جمعہ

نطبهٔ مسنونہ کے بعد:

اَعُوٰذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطُنِ الرَّجِيُمِ --- بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ

سَتِحِ السُمَرَيِّكِ الْكَعْلَى الَّذِي خَلَقَ فَسَوَّى أَوَالَّذِي قَكَّرَ فَهَدى ٥ (الاعلى)

مَا اَصَابَ مِنْ مُصِيْبَةِ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي اَنْفُسِكُمُ اللَّا فِي كِتْبِ مِّنْ قَبْلِ اَنْ تَبْرَاهَا ﴿ إِنَّ ذَٰلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيْرٌ ﴿ لِلَّذَٰلَا تَأْسَوُا عَلَى مَا فَاتَكُمُ وَلَا تَفْرُحُوا بِمَا اللهُ كَمُو ﴿ وَاللّٰهُ لَا يُحِبُ كُلِّ مُغْتَالٍ فَغُورِ ﴿ (الحديد)

قُلُ لَّنُ يُّصِيْبَنَاۚ إِلَّا مَا كَتَبَ اللهُ لَنَا ۚ هُوَ مَوْلَىنَا ۚ وَعَلَى اللهِ فَلْيَتُوكِّلِ الْمُؤْمِنُونَ۞ (التوبة)

وَمَا تَشَاَّءُونَ إِلَّا أَنْ يَتَثَاَّءَ اللَّهُ رَبُّ الْعَلَمِينَ ﴿ (التَكُوير)

عَنُ آبِئ عَبُدِ الرَّحُمْنِ عَبُدِ اللهِ بُنِ مَسْعُودٍ عَلَيْتُكُ قَالَ : حَدَّثَنَا رَسُولُ اللهِ عَلَيْتُكُ قَالَ : حَدَّثَنَا رَسُولُ اللهِ عَلَيْتُكُ وَهُوَ الصَّادِقُ الْمَصْدُوقُ :

((إِنَّ اَحَدَّكُمْ يُجْمَعُ خَلْقُهُ فِي بَطْنِ أُمِّهِ اَرْبَعِيْنَ يَوُمَّا نُطْفَةً ثُمَّ يَكُوْنُ عَلَقَةً مِّثْلَ ذَٰلِكَ ثُمَّ يَكُوْنُ مُضْغَةً مِّثْلَ ذَٰلِكَ ثُمَّ يُرُسَلُ اِلَيْهِ الْمَلَكُ فَيَنْفُخُ فِيْهِ الرُّوْحَ وَيُؤْمَرُ بِاَرْبَعِ كَلِمَاتٍ ، بِكُنْبِ رِزْقِهِ ، وَاَجَلِهِ ، وَعَمَلِهِ ، وَشَقِيُّ اَوْ سَعِيْدٌ ، فَوَ اللهِ الَّذِي لَا اِللهَ غَيْرُهُ إِلنَّ اَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ اَهْلِ الْجَنَّةِ سَعِيْدٌ ، فَوَ اللهِ الَّذِي لَا اِللهَ غَيْرُهُ إِلنَّ اَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ اَهْلِ الْجَنَّةِ حَتَّى مَا يَكُوْنُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا اِلَّا ذِرَاعٌ ۚ فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ ۚ فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ اَهْلِ النَّارِ ۚ فَيَدْخُلُهَا ۚ وَإِنَّ اَحَدَّكُمْ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ اَهْلِ النَّارِ ۚ حَتَّى مَا يَكُوْنُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا اِلَّا ذِرَاعٌ ۚ فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ ۚ فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ اَهْلِ الْجَنَّةِ ۚ فَيَدُخُلُهَا)) (١)

''ابوعبدالرحنٰ سیدنا عبداللہ بن مسعود ہل نئے سے روایت ہے وہ کہتے ہیں : رسول اللّٰه مَا لَیْنَا اللّٰہِ مَا ہے بیان فر ما یا اور وہ صادق ومصدوق ہیں :

''تم میں سے برایک کی تخلیق یوں ہوتی ہے کہ وہ اپنی ماں کے پیٹ میں چالیس یوم تک نطفہ کی صورت میں 'اس کے بعدا تنے ہی روز تک علقہ کی صورت میں 'اور اس کے بعدا تنے ہی روز گوشت کے لوتھڑ ہے کی صورت میں رہتا ہے۔ بعدا زال اس کی طرف ایک فرشتہ بھیجا جا تا ہے' پس وہ اس میں روح بھونکتا ہے اور اسے (لیعنی فرشتہ کو) اس بیدا ہونے والے کے متعلق چار باتیں' رزق' عمر' عمل اور اس کے شقی (بد بخت) یا سعید (نیک بخت) ہونے کے متعلق' لکھنے کا تکم ویا جا تا ہے۔ پس قتم ہے اس اللہ کی جس کے علاوہ کوئی سچا معبود نہیں! تم میں سے کوئی ہے۔ پس قتم ہے اس اللہ کی جس کے علاوہ کوئی سچا معبود نہیں! تم میں سے کوئی آ وئی اہل جنت کے سے اعمال کرتا رہتا ہے یہاں تک کہ اُس پروہ سابقہ تحریر غالب ما بین صرف ایک ہا تھ کا فاصلہ باقی رہ جا تا ہے تو اُس پروہ سابقہ تحریر اُس پر غالب شخص اہل جہنم کے سے عمل کرتا رہتا ہے یہاں تک کہ اُس کے اور جہنم کے درمیان صرف ایک ہا تھ کا فاصلہ باقی رہ جا تا ہے تو وہ سابقہ تحریر اُس پر غالب شخص اہل جہنم کے سے عمل کرتا رہتا ہے یہاں تک کہ اُس کے اور جہنم کے درمیان صرف ایک ہا تھ کا فاصلہ باقی رہ جا تا ہے تو وہ سابقہ تحریر اُس پر غالب تو قباتی ہا وہ وہ تا ہے تو وہ سابقہ تحریر اُس پر غالب معنون کرام!

امام نووی میشند کی مشہور کتاب''البعین'' کی چوتھی حدیث ہمارے زیرِ مطالعہ ہے۔اس حدیث کے ابتدائی حصے پر گفتگو بچھلے خطاب میں ہوچکی ہے جس میں انسان کے تخلیقی مراحل کا تذکرہ ہے۔اس کے شمن میں'' حقیقتِ انسان'' جیسے اہم موضوع پر

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری کتاب احادیث الانبیاء باب خلق آدم وذریته وصحیح مسلم کتاب القدر باب کیفیة خلق الآدمی فی بطن امه و کتابة رزقه و أجله

اس ضمن میں' میں نے یہ بھی عرض کیا تھا کہ کل کی گل ارواحِ انسانیۂ حضرت آ دم مَالِیْلاً کی روح سے قیامت تک پیدا ہونے والے آخری انسان کی روح سمیت اس عالمُم مادی ی تخلیق سے بہت پہلے پیدا کی گئی تھیں۔ان ارواحِ انسانیہ اور ملا نکہ کا مادہ تخلیق ایک ہی ہے اور وہ ہے''نور''۔حفرت عاکشہ ناتھا سے مروی حدیث نبوی کے الفاظ ہیں:((خَلَقَ اللهُ الْمَلَانِكَةَ مِنَ النُّوْدِ))' الله تعالى نے فرشتوں كونور سے بيدا كيا'' -اس ضمن ميں ا یک مشہور حدیث کا تذکرہ بھی آیا تھاجس کوسند کے اعتبار سے محدثین تو قبول نہیں کرتے لیکن اکثر مفترین اور متکلمین نے اس کو حدیث تشکیم کیا ہے: ((اَوَّلُ مَا خَلَقَ اللّٰهُ ئۇرىٰ))'' پېلى شےاللەنے جوتخلىق كى وەميرانورتھا'' ـ يېاں ئۇدى سےمراد رُۇجِي ہے کینی روح محدی وہ نورمحدی ہے جو بگ بینگ سے بہت پہلے وجود میں آ چکا تھا۔ ب بینگ سے تو مادی کا نئات (material universe) کا آغاز ہوا' جبکہ ارواحِ انسانیها ورفرشتوں کاتعلق عالمِ ما دی اور عالمِ خلق ہے نہیں 'بلکہ عالمِ امرے ہے۔ اس اعتبار ہے میں نے سورۃ الاعراف کی آیت ۱۷۲ میں مذکور'' عہد الست'' کا حواله بهي دياتها: ﴿ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ \* قَالُوا بَلْي مَ شَهِدْنَا ۗ \* ' كيا مين تمهارا رب نهين ہوں؟انہوں نے کہا: کیوں نہیں' ہم اس پر گواہ ہیں''۔اس آیت میں کس قدرا ہتمام کے

و اربعین نووی کی دو جود (186 می دو کا الله تعالی ہے عہد کیا تھا۔

ساتھ فرمایا گیا ہے کہ ہم سب نے اس دنیا میں آنے سے پہلے الله تعالیٰ سے عہد کیا تھا۔

اورعبد لینے کا یہ واقعہ عالم ارواح میں وقوع پذیر ہوا تھا جبکہ انسانی جمم ابھی پیدا ہمی نہیں ہوئے تھے۔اب اگر یہی معلوم نہ ہو کہ انسانی ارواح سب کی سب پہلے پیدا کردی گئی تھیں تو یہ بات کیسے ہمچھ میں آئے گی کہ کس سے اور کس وقت یہ عبد لیا گیا تھا؟ای حوالے سے سورة الکہف میں بھی ایک بڑا پیارا جملہ آیا ہے۔روزِ قیامت جب پوری نوع والے سے سورة الکہف میں بھی ایک بڑا پیارا جملہ آیا ہے۔روزِ قیامت جب پوری نوع والے انسانی الله وحدہ لا شریک کے سامنے پیش ہوگئ اس وقت الله تعالیٰ فرمائے گا: ﴿لَقَدُ وَلَمْ مَنْ اَلَٰ کُھُمَا خَلَقُنْ کُمُ اُوں مَنْ آئِ کُلُوں کُروح کے علیحہ ہونے ما اور عالم ارواح کی تھیں پیدا کیا تھا کہا گیا ہیں بار'۔اب اگر روح کے علیحہ ہونے ما ورعالم اُرواح میں این ارواح کی تخلیق کونہ مانا جائے تواس آیت میں 'دی کھا خَلَقُنْ کُمُ اُوں مَرَّقُوں' کی میں ان ارواح کی تخلیق کونہ مانا جائے تواس آیت میں 'دی کھا خَلَقُنْ کُمُ اُوں مَرَّقُوں' کی تشیہہ بے معنی ہوجائے گی۔

## حدیث کی تشریح

زیردرس مدیث کے ابتدائی حصہ پر تفصیلی گفتگو چونکہ گزشتہ نشست میں ہوچکی ہے،
لہذااب ہم اس مدیث کے ابتدائی حصہ کا مطالعہ کرتے ہیں جس کا تعلق ایمان بالقدر لین
تقدیر پرایمان سے ہے جوفل فدو حکمت دین کے مشکل ترین موضوعات میں سے ایک ہے۔
حدیث کے ابتدائی حصے کے آخری الفاظ سے سے: ((ثُمَّ بُرُسُلُ اِلَیْهِ الْمَلَكُ مُدَیفُهُ فِیْهِ الرُّونَ خَیْهِ الرُّونَ خَیْهِ الرُّونَ خَیْهِ الرُّونِ خَیْم ایک فرشتہ بھیجا جا تا ہے، پس وہ اس میں روح پیونک دیتا ہے، ۔ آ گے فرمایا: ((وَیُوْمَوُ بِاَوْبِعِ کَلِمَاتِ))' اور اس (فرشتے) کو حکم ماتا ہے جار باتیں لکھنے کا' ((بِکُنْبِ دِوْقِهِ وَالْجَلِهِ وَعَمَلِه وَ صَفَقِی اُوْ سَعِیدٌ))'' اور اس کی عرف اس کے رزق اُس کی عرف اس کے اندان اور اُس کے بدنصیب یا خوش نصیب ہونے کے متعلق لکھنے کا'۔ ((فَقِ اللّٰهِ الَّذِی لَا اللّٰه عَیْدُهُ ہُ اُن ' تو قسم ہاس اللّٰہ کی جس کے سوا متعلق لکھنے کا'۔ ((فَقِ اللّٰهِ الَّذِی لَا اللّٰه عَیْدُهُ ہُ اُن ' تو قسم ہاس اللّٰہ کی جس کے سوا متعلق لکھنے کا'۔ ((فَقِ اللّٰهِ الَّذِی لَا اللّٰه عَیْدُهُ ہُ اُن ' تو قسم ہاس اللّٰہ کی جس کے سوا کوئی معبود نہیں ہے' ((انَّ اَحَدَ کُم لَیعُمَلُ بِعَمَلِ اَهْلِ الْجَنَّةِ حَلَٰی مَا یکُونُ بَیْنَهُ اِلّٰا فِرَاعٌ) '' تم میں سے کوئی شخص جنت دالوں کے سے اعمال کرتا رہتا ہے وَیکنی اِلّٰ اِلّٰ فِرَاعٌ) '' تم میں سے کوئی شخص جنت دالوں کے سے اعمال کرتا رہتا ہے وَیکنینِ قالِ اِلْمَا کُونُ فاصلہ رہ جاتا ہے'۔ ۔ ((فَیَسُسِقُ کُونُ مِیاں تک کہ اُس کے اور جنت کے درمیان ایک ہاتھ کا فاصلہ رہ جاتا ہے'۔ ۔ ((فَیَسُسِقُ کُونُ اِلْمَا کُونُ مِیاں تک کہ اُس کے اور جنت کے درمیان ایک ہاتھ کا فاصلہ رہ جاتا ہے'۔ ۔ ((فَیَسُسِقُ

و (اربعین نَوُویؒ کمی و جی دو (187 می و کی کا جی کی ایک می کانید الکیتاب) تواس پرنوشتہ تقدیر غالب آجا تا ہے'۔ ((فَیَعُمَلُ بِعَمَلِ اَهْلِ النّارِ 'فَیدُخُلُهَا))''پس وہ جہنیوں کے ہے کمل کرنے لگتا ہے اور اس میں واخل ہو جاتا ہے''۔ ((وَاِنَّ اَحَدَکُمْ لَیْعُمَلُ بِعَمَلِ اَهْلِ النّارِ حَتَّى مَا یَکُونُ بَیْنَهُ وَبَیْنَهُا اِلاَّ ہے'۔ ((وَاِنَّ اَحَدَکُمْ لَیْعُمَلُ بِعَمَلِ اَهْلِ النّارِ حَتَّى مَا یَکُونُ بَیْنَهُ وَبَیْنَهُا اِلاَّ فَرَاعٌ)''اور (بھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ) تم میں سے کوئی جہنیوں کے سے ممل کرتا فرتا ہے ہیاں تک کہ اُس کے اور جہنم کے درمیان ایک ہاتھ کا فاصلہ رہ جاتا ہے''۔

رہاہے یہاں مک نداں ہے، ور باسے در میں ہیں ہوں معدرہ بوہ ہے ۔ ((فَیَسْبِقُ عَلَیْهِ الْکِتَابُ))'' پھراس پرنوشتہ تقدیر غالب آجا تاہے''۔((فَیَعُمَلُ بِعَمَلِ اَهْلِ الْجَنَّةِ ' فَیَدْ خُلُهَا ))'' پھروہ اہل جنت کے ہے ممل کرنے لگتا ہے اور اس میں

داخل ہوجا تاہے۔''

اس مدیث کا جومتن ابھی ہم نے پڑھا ہے کی سیحیح بخاری ہے ہے۔ یہی مدیث ایک دوسری سند ہے متفق علیہ بھی ہے کیعنی امام بخاری اورامام مسلم دونوں کا اس پراتفاق ہے۔ قبل ازیں ہم'' حدیث جبریل'' کا مطالعہ کر چکے ہیں'جس کے کئی متن ہیں اور ہم نے جومتن اس'' اربعین نو وی'' کے حوالے سے پڑھا وہ حضرت عمر بن الخطاب ڈاٹٹؤ سے مروی ہے۔اس کےعلاوہ حدیث جبری<del>ل حفرت ابو ہر</del>یرہ 'حضرت ابن عباس اور حضرت عبداللہ بن عمر ہن ﷺ ہے بھی مروی ہے۔ان روایات میں تر تیب کا ایک فرق بھی ہم نے ديكها تھا كەحضرت عمر ڈاپٹنز كى روايت ميں حضرت جبرائيل عليبلا كاپبلاسوال اسلام اور د وسرا سوال ایمان کے بارے میں ہے'لیکن ایک دوسری روایت میں تر تیب الٹی ہے کہ پہلاسوال ایمان اور دوسراسوال اسلام کے بارے میں ہے۔اس حوالے سے میں نے آپ کوابتدا میں بتا دیا تھا کہ احادیث میں اتناتھوڑا سا فرق ہوجانا کوئی بعیر نہیں ہے۔ اس ليے كه احاديث قرآن مجيد كى طرح لفظامحفوظ نہيں ہيں ٔ البيته معنا محفوظ ہيں ۔ ظاہر بات ہے کہ اس میں انسان کی صلاحیت کو دخل ہے۔ اس کی مثال یوں سمجھئے کہ میں جو بات ا بھی کہدر ہا ہوں' تھوڑی دیر بعد اگر آپ اپنے نوٹس کا آپس میں موازنہ کریں تو آپ کے مابین اختلاف پایا جائے گا۔ بات بنیادی طور پرسب کی سمجھ میں آ گئی ہوگی' کیکن جب آیاں کی تعبیر کریں گے تو فرق ہوجائے گا۔اس حد تک احادیث میں بھی فرق ہو

و اربعین نؤوی کی در 188 کار می خطابات جمع کمی

جانا کوئی بعید نہیں ہے اور نہ ہی یہ ہمارے لیے کوئی تشویش کا باعث ہے۔ چنانچہ زیر مطالعہ حدیث کے اور بھی متن ہیں جنہیں ہم بعد میں دیکھیں گے۔ پہلے اس اصل مئلہ کو سجھ لیا جائے کہ ایمان بالقدر آخر ہے کیا!

#### 'ایمان بالقدر'ایک مشکل مسئله

جیسا کہ میں نے عرض کیا 'یہ مشکل ترین مسائل میں ہے ہے۔ اس حوالے سے تین باتیں نوٹ کر لیجے: (۱) یہ تقدیر کا مسئلہ بھے میں تو آسکتا ہے۔ ظاہر ہے کہ اگر یہ مسئلہ بھے آسکتا۔ اور (۳) اگر اس پر بحث ہو جائے تو یہ الجھ جا تا ہے۔ ظاہر ہے کہ اگر یہ مسئلہ بھے میں ہی نہ آئے تو پھرایمان بالقدر ہمارے ایمانیات میں شامل نہیں ہونا چاہے 'اس لیے کہ یہ تو تکلیف مالا یطاق ہوجائے گی کہ جس بات کو بمجھے کی ہمارے اندراستطاعت نہیں ہے 'اس کو مانے کا ہمیں حکم و یا جار ہا ہے۔ ایک ہے بمجھ میں آنا ورایک ہے کسی چزی تفصیل 'جیے اللہ تعالی کی ذات وصفات کی تفاصیل۔ اللہ کی ذات ہماری سمجھ میں آتی ہیں 'اس لیے اس کے بارے میں تو ہمیں سوچنے ہے بھی روک دیا گیا ہے' جبکہ اللہ کی صفات اور اللہ تعالیٰ کی صفات اور اللہ تعالیٰ کی مفات اور اللہ تعالیٰ کی مفات اور اللہ تعالیٰ کی مفات اور اللہ تعالیٰ کی موات کی تو ہمیں میں ہتا اس لیے کہ اس سے فتنوں میں مبتلا موجانے کا خدشہ ہے۔

ذاتِ باری تعالیٰ کے شمن میں مولا نا اشرف علی تھانویؓ کے خلیفہ حضرت مجذوبؓ کاایک بڑا خوبصورت شعرہے: ہے

تُودل میں تو آتا ہے بچھ میں نہیں آتا ہیں جان گیا میں تیری پہچان یہی ہے!

یعنی اللہ تعالیٰ دل میں تو آتا ہے بچھ میں نہیں آتا ۔ اللہ کی ذات کو کون سیجھے گا؟ اگر کسی نے ذاتِ باری تعالیٰ کے بارے میں عقل کے گھوڑے دوڑا نے شروع کر دیے تو گمراہی ہی گمراہی ہے گمراہی ہے گمراہی ہے گمراہی ہے ۔ آپ اپنے تصور سے کوئی خدا بنالو گے 'حالانکہ وہ خدا تو نہیں ہے آپ کی قوتِ تصور کی تخلیق ہے۔ اس طرح اگر آپ اپنے بنائے ہوئے اس نقیثے کو ٹپوج رہے ہیں تو آپ اللہ کونیوں 'کسی اور کو ٹپوج رہے ہیں۔

#### ایمان بالقدرایمان کاجزولازم ہے

سب سے پہلے دیکھتے ہیں کہ ایمان کیا ہے۔ حدیث جبریل میں مَا الْاِیْمَانُ کے جواب میں یہ الفاظ آئے ہیں: ((اَنْ نُوُونِ بِاللّٰهِ، وَمَلَا نِکْتِه، وَکُتُه، وَکُشُه، وَالْمُوْمِ وَالْمُوْمِ اللّٰهِ وَمَلَا نِکْتِه، وَکُشُه، وَکُشُه، وَالْمُومِ اللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ بِاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰ

اس حوالے سے ایک حدیث ملاحظہ ہو۔ حضرت ابو ہریرہ رہ النظائی سے روایت ہے وہ فرماتے ہیں: خَوَجَ عَلَیْنَا رَسُولُ اللّٰهِ عَلَیْنَا اللّٰهُ عَلَیْنَا اللّٰہُ عَلَیْنَا اللّٰ اللّٰہُ عَلَیْنَا اللّٰہُ عَلَیْنِ اللّٰہُ عَلَیْنَا اللّٰہِ عَلَیْنَا اللّٰہُ عَلَیْنَا اللّٰہُ عَلَیْنَا اللّٰہِ عَلَیْنَا اللّٰ اللّٰہِ عَلَیْنَا اللّٰ اللّٰلِمِ عَلَیْنَا اللّٰ اللّٰ اللّٰلِمِ عَلَیْنِیْمِ اللّٰ اللّٰلِمِ عَلَیْنَا اللّٰ اللّٰلِمِ عَلَیْمِ اللّٰ اللّٰلِمِ عَلَیْنِ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰلِمِ عَلَیْنَا اللّٰ الل

رہے تھے ' یہی اس وقت ہم تقدیر کے معاصلے پر جت و مباحثہ یا سے ۔ فعصب کتی اِ حُمَّد و مباحثہ یا سے ۔ فعصب کتی اِ حُمَّد و مُجَّهُ '' تو آپ غصہ میں آگئے (اورغصہ بھی اتنا شدیدتھا کہ ) آپ کا چہرہ مبارک سرخ ہو گیا'' کا نیما فیقٹی فیٹی و مجلئٹی الو میاں ' (ایسے لگ رہا تھا) جیسے آپ مبارک سرخ انارکارس ٹیکا دیا گیا ہے' ۔ یعنی غصہ کی وجہ ہے آپ کے گالوں پراتن

سرخی آگئی تھی۔ فَقَالَ: ((اَبِهِلْدَا اُمِوْتُهُ)''لیں آپ نے فرمایا:''کیا تہمیں اس بات کا تھم دیا گیا ہے؟ (کہتم تقدیر کے بارے میں بحث کرو)'' ((اَمْ بِهِلْدَا اُرْسِلْتُ اس اعتبارے واقعہ یہ ہے کہ بات کو سمجھنے کے لیے اس معاملے میں تھوڑی می گفتگو تو ہم کریں گے ۔ دعا ہے کہ مجھے بھی بیان میں اللہ عز وجل کی طرف ہے تو فیق میسر آ جائے اور کوئی لفظ اِدھرے اُدھر نہ ہو جائے اور بات بالکل متوازن سامنے آ جائے اور آ ہے کو بھی اس میں انشراحِ صدراور انشراحِ ذہن حاصل ہوجائے۔

#### لفظ'' تقذير'' كي تفهيم

میں نے ابتدا میں جو آیات پڑھیں ان میں اوّل سورۃ الاعلیٰ کی ابتدائی آیات ہیں: ﴿ سَبِّح اسْمَ رَبِّكَ الْاَعُلٰی ﴿ ﴿ اَسْبِح كُروا ہِے اُس رَبّ كِ نام كی جو بلندو بالا ہے' ۔ ﴿ اللّّذِی خَلَقَ فَسَوٰ ی ﴿ ﴾ ﴿ جس نے پیدا كیا اور پھرنوک پلک سنواری' ۔ تخلیق اور تسوید دوالگ الگ مراحل ہیں 'جس کو آپ اس مثال ہے آسانی ہے ہجھ سیس گے كہ كى ممارت كا وُھانچ و (structure) ' تخلیق' ہے اور اس كی تزئین و آرائش گے كہ كى ممارت كا وُھانچ و (واللّه اللّه مُن قَدَّر فَهَدای ﴿ ﴾ ﴿ اوروه كه جس نے پہلے تقدیم میں نے کہ کہ تقدیم بیت اہم ہے۔ سب سے پہلے اس لفظ' قَدَّر ' کو تجھے۔ قدر سے ایک لفظ حوالے ہے بہت اہم ہے۔ سب سے پہلے اس لفظ' قَدَّر ' کو تجھے۔ قدر سے ایک لفظ حوالے ہے بہت اہم ہے۔ سب سے پہلے اس لفظ' قَدَّر ' ' کو تجھے۔ قدر سے ایک لفظ معنی ہیں : قدرت' بنتا ہے جس کے معنی اختیار اور طاقت کے ہیں۔ ' قدر ' کے لفظی معنی ہوں گے : کسی شے کی قدر و قیت۔ جب یہ لفظ بطور فعل آئے گا تو اس کے معنی ہوں گے : کسی شے کی قدر و قیت۔ جب یہ لفظ بطور فعل آئے گا تو اس کے معنی ہوں گے : کسی

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي ابواب القدر وباب ما حاء في التشديد في الحوض في القدر\_

و اربعین نؤوی کی محدی (191 میر خطابات جمعہ کھی شے کی قدر و قیمت کاتعین کرنا (to evaluate) - قرآن مجید میں پیلفظ ایک سے زائد مرتبه آیا ہے مثل : ﴿ مَا قَدَرُوا اللّٰهَ حَقَّ قَدْرِهِ ﴾ (الحج: ٧٤) "ان لوگول نے الله كى قدر ہی نہیں جانی جیسے کہ اس کی قدر کاحق تھا''۔ہم بیتو کہددیں گے کہوہ''عللی مُحُلِّ شَيْءٍ قَدِيْوٌ ''ہے' ہر چیز پر قادر ہے' کیکن وہ کتنا قدیر ہے؟ بیہ ہمارے علم میں نہیں ہ سکتا۔اس لیے کہ ہمارے ذہن کی تر از وگو یا سنار کی تر از و کی مانند ہے جس میں تو لے اور ماشے تلتے ہیں' منوں سریانہیں تولا جا سکتا۔اس حوالے سے نبی آخرالز ماں مُلَاثِیْمُ کی ا كِي دِعا كِ الفاظ ملاحظه مول: ((مَا عَرَفْنَاكَ حَقَّ مَعْرِفَتِكَ)) "الله! مم تيرى معرفت حاصل نہ کر سکے جیبا کہ تیری معرفت کا حق ہے' ((وَمَا عَبَدُنَاكَ حَقَّ

عِبَادَتِكَ)) ''اور ہم تیری عبادت نہیں کر سکے جیسا کہ تیری عبادت کا حق ہے''۔اب د کھتے کہ پیھنے وہ النظافر مارہے ہیں' تا بددیگراں چیرسد! میں اور آپ کس گنتی میں آئیں گے! ای حوالے ہے ایک بڑا عمدہ نکتہ ملاحظہ ہو کہ میدانِ حشر کے بارے میں رسول اللَّهُ فَأَيْنَا إِنَّهُ مَا يَا: ((لِوَاءُ الْمُحَمَّدِ يَوْمَنِدٍ بِيَدِيْ))(١) ' 'أس دن الله كي حمد كالحجندُ ا میرے ہاتھ میں ہوگا'' حضور مُنَا اللّٰهِ کَا نام محمد بھی ہے احمد بھی ہے حامد بھی ہے محمود بھی ہے۔ یعنی سیسارامعا ملہ حمد کے گر دہی گھومتا ہے' تو اس اعتبار سے قیامت کے دن در بارِ الٰہی میں اللّٰہ کی حمہ کا حصنڈ ابھی رسول اللّٰہ مَنْ اللّٰہُ عَلَیْمَ کے پاس ہوگا۔اب وہ در بارِالٰہی کیا ہوگا'

. بینو ہم سمجوز ہیں کتے 'البتہ بھی امیر خسر و نے کہا تھا ۔ خدا خود میر محفل بود اندر لا مکال خسرو

محر مثمع محفل بود شب جائے کہ من بودم! الله نے ہر چیز کا انداز ہمقرر کررکھا ہے!

لفظ" قدر" كے حوالے سے جيسا كەميى نے آپ كوبتا يا كەاس سے ايك تولفظ '' قدرت'' بناہے اورا یک سی شے کی قدرو قیمت کسی شے کا انداز ہمقرر کردینا بھی قدر ہے۔اللّٰہ تعالٰی نے بھی ہر چیز کا ایک انداز ہ مقرر کر رکھا ہے۔مشکو ۃ شریف میں'' کتاب

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي كتاب المناقب ' باب في فضل النبي للطلاء

و اربعین نؤوی کمی در 192 کرد کرد خطابات جمع کمی

الایمان ''کاایک بوراباب' باب الایمان بالقدر' کے عنوان سے ہے اوراس کی پہلی حدیث مسلم شریف کی روایت ہے جو حضرت عبداللہ بن عمرو بن العاص ﷺ ہے مروی ہے۔ حضرت عمر ڈین العاص سر دارانِ قریش میں سے تھے۔آ پٹا لیک بڑے سیاست دان اور بڑے بہادرانسان تھے ان کے بیٹے عبداللہ ہے بیروایت مروی ہے۔۔ اس حوالے سے بڑی دلچیں کی بات رہے کہ باپ اور بیٹے کے مزاج میں بُعدالمشر قین تھا' بایں طور کہ حضرت عمرو بن عاص ﴿ فَافَةُ جَنَّا جَوْسياست وان اور بڑے سر داروں میں ہے تھے جبکہ حضرت عبداللدانتهائی زاہداور عابد تھے۔ان کے بارے میں آتا ہے کہ یہ پوری پوری رات نوافل پڑھتے اور ہر روز روز ہ رکھتے تھے ۔ جب رسول اللّٰهُ مَا اللّٰهُ عَلَيْمُ کو ان کے اس معمول كاپتا چلاتو آپ مَنْ اللَّهِ إِلَى انهيں بلاكر فرمايا: ( يَا عَبْدُ اللَّهِ اَ لَهُ أُخْبَرُ أَنَّكَ تَصُوْمُ النَّهَارَ وَتَقُوْمُ اللَّيْلَ)) ''اے عبداللہ! مجھے بی خبر ملی ہے کہتم ہرروز روزہ رکھتے ہواور بوری بوری رات (نفل میں) قیام کرتے ہو!" آٹ نے کہا: بَلی یَارَسُولَ اللّٰهِ'' جی ہاں ٔ یارسول اللهٰ '۔ آپ مُنْ اللّٰهُ ہُانے فرمایا: ((فَلَا تَفْعَلْ .....))('' ایسامت کیا کرؤ'۔۔ یمی عبدالله بن عمرو بن العاص وافق صحیح مسلم کی اس حدیث کے راوی میں کہ نبی ا کرم مَلَّى اللَّهُ اللَّهِ نے فرمایا: ((كَتَبَ اللّٰهُ مَقَادِیْرَ الْخَلَائِقِ قَبْلَ اَنْ يَخْلُقَ السَّمَاوَاتِ وَالْاَرْضَ بِخَمْسِیْنَ ٱلْفَ سَنَةٍ))(۲)''الله تعالیٰ نے مخلوقات کی مقداریں اور تقدیریں لکھ دی تھیں آ سانوں اور زمین کی تخلیق ہے بچاس ہزارسال قبل''۔ یہ ہے قدریا تقذیر \_ یعنی اللہ تعالیٰ نے ہر چیز کا نداز ہ ہزاروں سال پہلے مقرر کر دیا تھا۔

## لفظ ''کتاب'' ہے مرا داللہ کاعلم قدیم ہے!

زیر مطالعہ حدیث میں ((فَیَسُبِقُ عَلَیْهِ الْکِتَابُ)) کے الفاظ آئے ہیں۔ یہاں ''کتاب''سے مرادکیا ہے؟ اس حوالے سے سورۃ الحدیدکی آیت ۲۲ ملاحظہ ہوجو میں نے خطاب کے آغاز میں پڑھی تھی: ﴿ مَاۤ أَصَابَ مِنْ مُصْفِیْتَةٍ فِی الْاَرْضِ وَلَا فِیۡ

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب النكاح باب لزوجك عليك حق

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم كتاب القدر باب حجاج آدم و موسى فيها

یہاں ایک بات جان لیجے کہ اللہ تعالیٰ کاعلم قدیم ہے ٔ حادث نہیں ہے۔ بعض گمراہ فرقوں کاعقیدہ یہ ہے کہ کوئی شے جب ظہور پذیر ہوتی ہے تو اللہ کے علم میں آتی ہے۔ اسے '' بدع'' کہتے ہیں۔ معاذ اللہ 'ثم معاذ اللہ' بیشانِ خداوندی سے بہت بعید ہے۔ وہ تو عالم ماکان و ما یکون ہے۔ جو بھی کچھ تھا' یا آج تک رہا ہے اور جو بھی کچھ ہوگا وہ سب پچھاس کے علم میں'' آنِ واحد'' میں موجود ہے۔

و اربعین نووی کی می و 194 می و 194 می و طابات جمع کی ایک می و اور جرال میرے لیے ماضی بن جاتا ہے۔ اور جب میں بہاولپور پنچتا ہوں تو لود هرال میرے لیے ماضی بن جاتا ہے۔ لیخی ایک اور آ دھے گھنٹے کے بعد آنے والا سمہ سٹہ میرے لیے مستقبل بن جاتا ہے۔ لیخی ایک وقت میں ایک ماضی ہوتا ہے اور دوسرا مستقبل کی کین فو کری اس تھوڑی می بلندی پر میں بیک وقت لود هرال بہاولپور اور سمہ سٹہ دکھی رہا ہول۔ اب اس بلندی کوار بول کھر بول یک مضرب دے و یجے کہ اللہ تعالی اس بلند مقام سے دکھی رہا ہے جہاں اُس کے مشاہدے اور علم میں ماضی اور ستقبل کا کوئی سوال ہی پیدائہیں ہوتا۔ یہ ہے آن واحد کا مظلب۔ اس کے لیے قرآن حکیم میں متعدد مقامات پر '' کتاب' کا لفظ آیا ہے۔ یہ مطلب۔ اس کے لیے قرآن حکیم میں متعدد مقامات پر '' کتاب' کا لفظ آیا ہے۔ یہ در حقیقت اللہ کاعلم قدیم ہے جس میں سب بچھ ہمیشہ سے لکھا ہوا موجود ہے جو پورا ہو کر رہتا ہے۔ عقا کہ کے حوالے ہے ہم اسے'' لقدیر'' کہتے ہیں۔

و اربعین نؤوی کی محد کا 195 کا در خطابات جمعہ کا کا استراق کی محد کا استراق کا استراق کا استراق کا استراق کا ا رسول اللُّمْثَانِيَّةُ نِي فَرِما يا: ((وَلُوْ امُتَّ عَلَى غَيْرِ هٰذَا لَدَخَلْتَ النَّارَ))(١) ''اوراً كر تمهاری اس کےسواکسی اور کیفیت (عقیدہ ) پرموت داقع ہوگئی تو سیدھےجہنم میں جاؤ عين - يه به تقدير كا وه مفهوم جس كاتعلق 'مّا أصّابَ عَلَى الْإِنْسَان " سے ہے ۔ يعنی جو پچھانسان کے اوپر وار وہور ہاہاس کے ممن میں تقدیر کامفہوم یہ ہے کہ جوہوا ہے وہ تو ہونا ہی تھا'اس میں تو کسی شک وشبہ کی گنجائش ہی نہیں ۔ بیتواللہ تعالیٰ کا فیصلہ ہے ۔ کیکن جب انسان کی سوچ کے برعکس بچھے ہوتا ہے تو وہ سو چتا ہے کہ کاش اگر میں یوں کرلیتا تو پیے نہ ہوتا' بس یہی سوچ ایمان بالقدر کے منافی ہے۔اس لیے کہ جو ہوا ہے وہ تو اللہ تعالیٰ ے علم قدیم میں پہلے سے طے تھاا وراہے تو ہونا ہی تھا' تمہاری کوئی تدبیراس میں کارآ مد نہیں ہونی تھی۔ چنانچہ حدیث میں الفاظ آئے ہیں: ((وَإِنْ اَصَابَكَ شَنَّيْءٌ فَكَا تَقُلْ لَوُ اَنِّي فَعَلْتُ كَانَ كَذَا وَكَذَا وَلَكِنْ قُلْ قَدَّرَ اللَّهُ وَمَا شَاءَ فَعَلَ فَاِنَّ لَوُ تَفْتَحُ عَمَلَ الشَّيْطَانِ))(٢) ''اورا گرتم پرکوئی مصیبت واقع ہوجائے تو بینہ کہو کہ کاش میں ایباایبا کر لیتا بلکتم کہوکہ یہ تواللہ نے میرے لیے مقدر کیا تھااور وہ جو جا ہتا ہے کرتا ہے اس لیے کہ

لفظ' آئو''(کاش) سے شیطانی عمل کا دروازہ کھل جاتا ہے۔''
تقدیر کا دوسرا بہلو' مَا یَفْعَلُ الْإِنْسَانُ' سے متعلق ہے۔ یہاں آکر تقدیر کا مسئلہ بہت میڑھا ہوجاتا ہے کہ آیا اعمال وافعال کے حوالے سے انسان کے پاس کوئی اختیار بہت میڑھا ہوجاتا ہے کہ آیا اعمال وافعال کے حوالے سے انسان کے پاس کوئی اختیار ہے کہ ہیں؟(!Do I have any free choice) یا ہرشے پہلے سے طے شدہ ہے؟ کہ ہیں؟ والیت بھی ہیں جواس کی تائید کرتی ہیں کہ ہر چیز پہلے سے طے شدہ ہے کہ ہر چیز پہلے سے کہ ہر چیز پہلے سے طے شدہ ہے کا کھی ہوئی ہے۔ اربعین نووی کی زیر درس حدیث گویا اس کی مثال ہے کہ ہر چیز پہلے سے لکھ دی گئی ہوا ورزم ماور ہی میں لکھ دیا گیا تھا کہ یہ بد بخت ہے یا سعادت مند۔ پہلے سے لکھ دی گئی ہے اور رحم ماور ہی میں لکھ دیا گیا تھا کہ یہ بد بخت ہے یا سعادت مند۔ اب ایک شخص ساری عمر نیکی کے کام کرتا رہا اور آخری وقت میں آکرکوئی ایسا حادث پیش اب ایک شخص ساری عرفی کے سے کام شروع کر دیے اور وہ جہنمی ہوگیا۔ یا ایک شخص

 <sup>(</sup>١) سنن ابي داؤد كتاب السنة باب في القدر.
 (١) صحيح مسلم كتاب القدر باب في الامر بالقوة وترك العجز والاستعانة بالله.

ہمارے ہاں ایک گروہ ان لوگوں کا ہے جواس پر تناعت کرتے ہیں جواللہ اور اُسے پر کے رسول مُنَّا ﷺ نے کہد ویا' اس ہے آ کے مین شخ نہیں نکا لیے۔ بیلوگ محفوظ راستے پر ہیں۔ لیکن بہر حال انسان کو اللہ نے عقل بھی دی ہے اور بیعقل سوالات اٹھاتی ہے اور زیادہ ذہین انسان سوچتے ہیں' غور وفکر کرتے ہیں' بات بیجھنے کی کوشش کرتے ہیں۔ اس اعتبار سے ہمارے ہاں ووطبقے ہوگئے' جربیا ورقد رہیہ۔ جبر بیفرقے کا نقط نظر بیہ کہ انسان مجبور محض ہے اور اسے کوئی اختیار حاصل نہیں' جبکہ دوسرا نقط نظر اس کے بالکل انسان مجبور محضل ہے کہ انسان قادر مطلق ہے۔ اور جو جا ہتا ہے کرتا ہے' وہ اپنے فیصلے میں مخار مطلق ہے' اس نقط نظر کے حاملین کو قدر ہیکہا جاتا ہے۔ اس ضمن میں علامہ اقبال کا بیشعر مجھے شعر ہونے کے اعتبار سے بہت خوبصورت لگتا ہے۔

تقدیر کے پابند نباتات و جمادات مؤمن فقط احکام الہی کا ہے پابند!

اس شعر میں انسان سے ہر سم کی پابندی کی نفی کر دی گئی ہے اور بتایا گیا ہے کہ وہ صرف اللہ کے احکام کا پابند ہے۔ نتیجہ کے اعتبار سے ریہ بات صحیح ہے کہ پابندی اصل میں اللہ کے احکام کی ہے 'لیکن تقدیر کی پابندی سے بھی انسان پوری طرح آ زاد نہیں ہے۔ یہ بھی لینا کہ تقذیر کی پابندی صرف نبا تات و جمادات ہی کا معاملہ ہے 'مبالغہ ہے' اور ظاہر بات ہے کہ کوئی شاعر' چاہے وہ علامہ اقبال ہی ہو' مبالغے سے نہیں ہے سکتا۔ سورۃ الشحراء میں عام شعراء کی جوصفات بیان ہوئی ہیں ان میں ایک بیہ ہے کہ وہ مبالغہ کرتے ہیں:

﴿ وَالشُّعَرَآءُ يَتَّبِعُهُمُ الْغَاوُنَ ﴿ اَلَمُ تَرَ آنَّهُمْ فِى كُلِّ وَادٍ يَهِيْمُوْنَ ﴿

وَاتَّهُمْ يَقُولُونَ مَا لَا يَفْعَلُونَ شَا لَا يَضْعَلُونَ ﴿

''اور شاعروں کی بیروی تو گمراہ لوگ کیا کرتے ہیں۔ کیاتم نے نہیں دیکھا کہ وہ ہروا دی میں سرگر داں پھرتے ہیں اور کہتے وہ کچھ ہیں جوکرتے نہیں ہیں۔''

ہروادی میں سر سرواں پر سے ہواں ہوتی ہے'اس لیے کہ ان کافکر جتنا بلند تھاان کامکل اس
یہ بات علامہ اقبال پر بھی چیاں ہوتی ہے'اس لیے کہ ان کافکر جتنا بلند تھاان کامکل اس
سے اعتبار سے بہت ہی نیجے اور بہت ہی کم تھا۔ بہر حال اس شعر میں انہوں نے جو بات
کی ہے وہ سے خبیر ہے'اس لیے کہ انسان بہت سے اعتبار ات سے مجبور ہے۔ سب سے
پہلے انسان کے اندر ایک'' تقدیر نوعی'' ہے۔ ایک چھوٹی می چڑیا اڑتی پھرتی ہے کیا
انسان نہیں اُڑ سکتا۔ یہ تھیک ہے کہ انسان نے جہاز ایجاد کر لیا جو پانچ یا نچ سوآ دمی اور
سینکڑ وں من سامان لے کر اڑتا ہے کین انسان خود تو نہیں اڑ سکتا۔ یہ تقدیر نوعی ہے۔ اللہ
تعالی نے ہر نوع (species) کے لیے ایک انداز ہمقرر کر دیا ہے اور وہ اس انداز ب

اس کے علاوہ انسان میں ایک ' تقدر شخصی ' ہے۔ بعض اوصاف وصفات انسان کو وراثقاً طبتے ہیں جن کے بارے میں اس کے پاس کوئی اختیار نہیں ہے۔ بیہ بات پہلے بھی مانی جاتی تھی اور آج سائنسی انداز میں اسے یوں کہا جاتا ہے کہ بیہ چیز آپ کے جینز (genes) میں ہے اور جینز کوکوئی بدل نہیں سکتا۔ جو اوصاف وصفات آپ کو اپنے والدین کی طرف سے ملتے ہیں وہ آپ کی شخصیت کو فیصلہ کن طرز پر ڈھال دیتے ہیں۔ اب یہ جیز بھی ایک طرح کی پابندی ہے۔ دوسرے بید کہ خاص طور پر ماں کی گوداور میں۔ اب یہ جیز بھی ایک طرح کی پابندی ہے۔ دوسرے بید کہ خاص طور پر ماں کی گوداور گرے ابتدائی ماحول کے جو اثر ات انسانی شخصیت کے اوپر مرتسم ہوتے ہیں وہ بھی برے مستقل اور پختہ ہوتے ہیں۔ ان دونوں چیزوں لیمن نوع اور شخصیت کو آپس میں ضرب دے لیمی تو اس سے ایک شے تیار ہوتی ہے جس کو قرآن ' شاکلہ' کہتا ہے : ﴿ قُلُ نُو اَلْمُ اِلْمَ نُو اَلْمُ اِلْمَ نُو اَلْمُ اِلْمَ نُو اَلْمُ اِلْمَ نَا کُلُهُ اِلْمُ اِلْمَ نُو اَلْمُ اِلْم کی مطابق عمل کرتا ہے۔ سوتمہارا پر وردگار اس شخص سے ذیارہ وسید سے زیارہ سید سے زیارہ سید سے داسے پر ہے'۔ شاکلہ کہ جو ہیں شکل دینے خوب واقف ہے جو سب سے زیارہ صید سے داسے پر ہے'۔ شاکلہ کہتے ہیں شکل دینے خوب واقف ہے جو سب سے زیارہ صید سے داسے پر ہے'۔ شاکلہ کہتے ہیں شکل دینے خوب واقف ہے جو سب سے زیارہ صید سے داسے پر ہے'۔ شاکلہ کہتے ہیں شکل دینے

اس بات کومختلف احادیث میں حضور مُناتِئنِ انے بہت خوبصورتی سے بیان کیا ہے۔ ا یک حدیث بڑی اہم ہے ۔حضرت ابو ہر رہے واپنیڈ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللّٰه طَالِیْکِمْ نے فر مایا:((اَکْنَاسُ مَعَادِنُ))''انسان معدنیات کی طرح ہیں''۔آپ جانتے ہیں کہ معد نیات میں ہے جس کچ دھات(orc) کوصاف کرلیا جائے وہی دھات خالص شکل میں حاصل ہوجاتی ہے۔ ظاہر ہے کہ سونے کی ore سے سونا بنے گا اور حیا ندی کی ore سے جاندی ہی ہے گی' سونا تو نہیں بن سکتا' اسے جتنا جا ہیں صاف کر لیں ۔اس اعتبار ے نبی اکرم مَلْ ﷺ نے فرمایا: ((اکتّاصُ مَعَادِنُ))''انسان بھی معد نیات کی طرح ہیں''۔ یعنی ان کی ore بھی مستقل بالذات ہے۔ آ کے فرمایا: ((خِیارُهُمْ فِي الْجَاهِلِيَّةِ خِيَارُهُمْ فِي الْإِنسَلَامِ إِذَا فَقِهُوا))(١) ' ' ان ميں جو جاہليت كے دور ميں بہترين تھے وہی اسلام میں بھی بہترین ہیں جبکہ ان کے اندر دین کا فہم آ جائے'' یعنی اگر دورِ جاہلیت میں وہore سونے کی تھی تو اسلام نے اسے صاف کر کے خالص سونا بنا دیا اورا گروہ چاندی کی ore تھی اور اسلام نے اس کوصاف کر دیا تو وہ نکھرتی ہوئی' چہکتی ہوئی جاندی بن گئی۔البتہ اس میں ایک اضافہ کیا حضور مُثَاثِیْنِ اپنے کہ ایسا تب ہوگا جب ان کے اندر دین کافہم داخل ہو جائے ۔اب آپ دیکھیں کہ اسلام لانے ہے پہلے بھی بہترین حضرت ابو بکرصدیق ہاٹیؤ تھے اور اسلام لانے کے بعد بھی بہترین حضرت ابو بکڑ

<sup>(</sup>١) صحيح البحاري كتاب المناقب باب قول الله تعالى: ﴿ يَآتِيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقُنكُمْ مِنْ ذَكَرِ...﴾

و اربعین نؤوی که عرب ۱۹۹ عرب کا ایت جمد که کا

ہی ہیں۔ حضور کُلُّیْنَ کُونیوت ملنے سے پہلے بھی بہترین خاتون حضرت خدیجة الکبر کُلُونی تھیں۔
اور آپ کی نبوت پرایمان لانے کے بعد بھی بہترین خاتون حضرت خدیجة الکبر کُلُّہی ہیں۔
اس ضمن میں ایک اور حدیث حضرت ابودرداء بڑا ٹیا سے مروی ہے وہ فرماتے ہیں کہ ہم ایک روز حضور کُلُّیْنِ کُلُم ایس تھا اور ہم سوچ رہے تھے کہ دنیا میں کیا کیا پیش آنے والا ہے۔ اس دوران حضور کُلُیْنِ کُلُم نے ہم سے ایک بات کہی: ((افحا سَمِعْتُم بِحَبَلُ ذَال عَنُ مَکَانِه فَصَدِّقُواْ)) ''اگرتم بیسنو کہ کوئی پہاڑا بنی جگہ سے ہل گیا ہے تو مان لینا''۔ ((وَافَا سَمِعْتُم بِوجُلِ تَعْتَر عَنْ خَلُقِه فَلَا تُصَدِّقُواْ)) '' اور اگرتم سنو کہ کوئی شخص ابنی مسمِعْتُم بِوجُلِ تَعْتَر عَنْ خَلُقِه فَلَا تُصَدِّقُواْ)) '' اور اگرتم سنو کہ کوئی شخص ابنی جبلت سے بدل گیا ہے تو بھی نہ مانا۔''

#### ايمان بالقدركي اجميت

ایمان بالقدر کی اہمیت کے حوالے ہے ایک اور حدیث ملاحظہ سیجیے کہ تقدیریر ایمان کس قدرلا زم ہے۔ایک تابعی جناب ابن دیلمی پھینے فرماتے ہیں کہ میرے دل میں نقدر کے بارے میں کچھ وسوسے پیدا ہوئے تو میں نے اس کے بارے میں جاننے کے لیے جو بھی کبار صحابہٌ اس وقت بقید حیات تھے ان سب سے ملاقات کی ۔سب سے پہلے میں حضرت اُلی بن کعب ڈاٹنؤ کے پاس گیا (جن کے بارے میں حضورمَنَا ﷺ نے فر مایا ہے:''میرے صحابہ میں قرآن کا سب سے بڑا عالم أبی بن كعب ہے۔'')ان کے علاوہ میں حضرت عبداللہ بن مسعود ہٰالیٰؤا کے پاس گیا (جواربعین نووی کی زیرِ درس حدیث کے راوی ہیں اور فقہاء صحابہ میں سے ہیں۔) پھر میں حذیفہ بن یمان ڈائٹنز اور آخر میں زید بن ثابت ڈائٹز کے پاس گیا۔ان سب نے درج ذیل بات کہی<sup>،</sup> جبکہ زید بن ثابت ؓ نے اس بات کو مرفوعاً نقل کیا' یعنی یہ بات میں اپنی طرف سے نہیں بيان كرر ہا بلكہ يہ نبى اكرم مُثَاثِيَّةُ كا فر مان ہے: ((لَوْ أَنَّ اللَّهَ عَذَّبَ أَهْلَ سَمَاوَاتِهِ وَأَهْلَ أَدْضِهِ عَذَّبَهُمْ وَهُو غَيْرٌ ظَالِمٍ لَهُمْ) ' 'الله تعالى الرتمام آسان والول اورتمام زمين والوں کو عذاب دینا جاہے تو وہ عذاب دے سکتا ہے بغیراس کے کہ ہم کہیں کہ وہ ظالم

<sup>(</sup>١) مسند احمد كتاب من مسند القبائل باب من حديث ابي الدرداء عويمر ح٢٦٢٢٧ -

و اربعین نؤوی کی در 200 کا در خطابات جمد کری

ے'۔ ظاہر ہے تمام زمین والوں اور آسان والوں میں نیکوکار بھی آگئے۔ یہاصل میں الک بڑا اہم مسئلہ ہے جو اہلِ سنت والجماعت اور معتزلہ کے درمیان مختلف فیہ ہے۔ معتزلہ کے طرز پر اہلِ تشیّع کا بھی عقیدہ یہ ہے کہ اللہ پر عدل واجب ہے' جبکہ اہل سنت والجماعت کے نزدیک اللہ پر کوئی شے واجب نہیں ہے۔ اللہ کا اختیار مطلق ہے'وہ جو چاہے کسی خالم کومعاف کرسکتا ہے اور جب چاہے کسی نیک چاہے کرے۔ چنا نچہوہ جب چاہے کسی خالم کومعاف کرسکتا ہے اور جب چاہے کسی نیک آوئی وعذاب و سے سکتا ہے : ﴿ يَغْفِرُ لِمَنْ يَّشَاءُ وَ يُعَدِّبُ مَنْ يَّشَاءُ وَ اللّٰهُ عَلَى كُلِّ شَيْءً قَدِيْرٌ ﴿ ﴾ (البقرة)' بھروہ بخش دے گا جس کو چاہے گا اور عذاب و ے گا جس کو چاہے گا اور عذاب و ے گا جس کو چاہے گا اور عذاب و ے گا جس کو چاہے گا اور عذاب و ے گا جس

آ كَ رسول اللُّمَا لَيْنَا اللَّهُ مَا يَا اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْ مَنْ مَا لَكُمْ مِنْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُم مِنْ اَعْمَالِهِمْ)) ''اوراگرالله ان (تمام آسان والوں اور تمام زمین والوں) پر رحم کرے تو اُس کی رحمت یقینالوگوں کے اعمال ہے بہت بالا ہے''۔ یعنی اس کی رحمت بہت بلند و برتر ہے' وہ جو چاہے کرے۔ وہ اگرا ہوجہل کو بخش دے پاکسی انتہا کی نیک شخص کوعذاب د يَوْ كُون اعتراض كرسكتا بِ؟ آ كَفر ما يا: ((وَلَوْ أَنْفَقْتَ مِثْلَ أُحُدِ ذَهَبَّا فِي سَبِيْل اللَّهِ مَا قَبِلَهُ اللَّهُ مِنْكَ حَتَّى تُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ)) ''اورا كُرتم أحديها رُك برابر سونا اللَّه كي راہ میں خرچ کروتو اللہ تعالیٰ اسے قبول نہیں کرے گا جب تک کہتم تقدیریرا بمان نہیں رکھو كُ '-حديث كَ آخرى حصه كا ذكر ما قبل بهى مو چكا ہے۔ ((وَ تَعْلَمَ أَنَّ مَا أَصَابَكَ لَمُ يَكُنْ لِيُخْطِئكَ)) ''اورتم جان لو كه جو چيز (مصيبت يا تكليف) تم پر واقع ہو كى ہے وہ ملنے والی تھی ہی نہیں'' یعنی وہ تو اللہ تعالیٰ کے علم قدیم کے اندر پہلے سے کہ سی ہوئی موجود تقى اوروه تو آنى بى آنى تقى \_ ( ( وَ أَنَّ مَا أَخْطَاكَ لَهُ يَكُنْ لِيُصِيْبَكَ ) ' ' اورجو چيزتم \_ \_ حِيوتُ كُنُ وه منهين ملني بي نهيس تقي' - آخر مين فرمايا: ((وَلَوُ الْمُتَ عَلَى غَيْر هلذَا لَدَ كُلْتَ النَّارَ))(' ' 'اوراگراس عقیدے کے سواکسی اور پرتمہاری موت واقع ہو کی تو تم جہنم میں داخل ہو گئے'۔ یہ ہے ایمان بالقدر کی اہمیت۔

<sup>(</sup>١) سنن ابي داؤد كتاب السنة باب في القدر

#### ايمان بالقدركي وضاحت

اب میں تقدیر کے اس مشکل مسئلہ کو انگریزی کی دواصطلاحات کے حوالے سے واضح کروں گا۔ ایک ہے preknowledge یعنی کسی چیز کا پہلے سے علم ہونا اور ایک ہے predetermination لینی کسی شے کا پہلے سے طے یا جانا۔ان دونوں میں خلط مبحث نہیں کرنا جاہیے۔اللہ کے علم قدیم کو جرستلزم نہیں ہے ؛ ایں معنی کہ اس کے علم میں ہے کہ آپ بیکام کریں گے تواس کا مطلب ہرگزینہیں ہے کہ آپ وہ کام اس کے جبر کے تحت کررہے ہیں۔ میں اس کی ایک ساوہ می مثال دیا کرتا ہوں۔ آپ کسی بیچے کے سامنے کوئی کھلونا رکھتے ہیں تو آپ کوتقریباً سوفیصدیقین ہوتا ہے کہ وہ اس کھلونے کی طرف متوجه ہوگا'اے اٹھائے گا'لیکن ہوسکتا ہے کہ بچہاُس وقت کسی اور دھن میں ہواور وہ اس کھلونے کی طرف توجہ نہ کرے۔اوراگروہ اسے اُٹھا بھی لیتا ہے تو اُس نے آپ ے مجبور کرنے سے نہیں اٹھایا بلکہ اس نے اپنے ارادے اوراختیار سے اٹھایا ہے۔ <sup>لیک</sup>ن الله تعالیٰ نے ہر چیز کا جوانداز ہ مقرر کیا ہوا ہے وہ انداز ہ (جسے تقدیر کہا جاتا ہے ) الله کا علم قدیم ہے جو بھی غلط ثابت نہیں ہوسکتا' اس لیے کہوہ بِکُلِّ شَیْءِ عَلِیْم ہے۔اب اگر preknowledge اور predetermination کے اندر فرق کر کیا جائے تو معاملہ مجھ میں آ جائے گا کہ انسان اینے افعال میں مجبور نہیں ہے۔ بعنی اللہ تعالی کے علم کے مطابق جو چیز لکھ دی گئی ہے وہ تو ہوکر رہے گی' لیکن اُس کے کرنے میں آپ پر کوئی جبرہیں ہے۔

#### ایمان بالقدر <u>کے ثمرات</u>

اب میں آپ کویہ بتانا جا ہتا ہوں کہ اس عقید ہ تقدیر کے کیا کیاسبق ہیں' اس کے کیا کیاسبق ہیں' اس کے کیا کیاشتی اور کتنی بردی بوی نعمتیں اس میں پوشیدہ ہیں۔سورۃ الحدید کی بیرآیت ہم قبل ازیں پڑھآئے ہیں:

. ﴿مَاۤ اَصَابَ مِنۡ مُّصِيْبَةٍ فِى الْاَرْضِ وَلَا فِئَىۤ اَنْفُسِكُمۡ اِلَّا فِى كِتَٰبٍ مِّنُ قَبْلِ اَنۡ نَّبْرَاهَا ۚ اِنَّ ذٰلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيْرٌ ۞ ﴾ و اربعین نفوی کم حود حود (202 می جدید خطابات جمعه کمی می می بینی کوئی مصیبت نه زمین میں اور نه تمهاری جانوں میں مگر بیرسب کچھ ایک کتاب میں لکھا ہوا موجود ہے اس سے پہلے کہ ہم اسے ظاہر کر دیں۔ یقینا میر

اللدير بهت أسان ہے۔" اب اس کا جونتیجہ نکلتا ہے وہ اس سے اگلی آیت میں بیان ہوا ہے:﴿لِکَیْلَا تَاْسَوْ اعْلَی مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفْرُحُوا بِمَآ اللَّكُمْ ﴿ " تَاكَهُمْ الْأَنْ اللَّهُ مِنْ كِيا كرواس چيز پرجوتمهارے ہاتھ سے جاتی رہی اوراتر ایانہ کرواس چیز پر جوالڈ تمہیں دے دے''۔انسان کا معاملہ پیر ہے کہ جب کوئی تکلیف یا مصیبت آگئی تو فوراْ ما یوس ہو گیا' بددل ہو گیا' افسر دہ وآ زردہ ہوگیا۔اس سے بھی آ گے جھنجھلا ہٹ ہوئی کہ کیوں ہوا' کیے ہوا' نہیں ہونا جا ہے تھا۔ فرض کیجیے کہ آپ پر کوئی تکلیف کسی دوسر ہے خص کے ذریعے سے آئی ہے تو اس پر آپ کوغصہ آئے گا اور انتقامی کیفیات پیدا ہول گی۔ بیسب کی سب کیفیات صرف اس ایک سوچ سے ختم ہوجاتی ہیں کہ بیتو اللہ کی طرف سے تھااور بیہونا ہی تھا۔اب بینم وغصہ رنج وصدمهٔ مایوی (frustration) اورجهنجطلا ہے' سب کا سب ختم ہو گیا ---- یہاں میری یه بات بھی ذہن نشین کرلیں کہاں دور میں جو ذہنی بیاریاں ہمارےاندراور خاص طور پر کھاتے پینے لوگوں میں بہت زیادہ عام ہور ہی ہیں بلکہ ہو چکی ہیں' ان میں اصل دخل انہی کیفیات کو ہوتا ہے۔اب اگرانسان کو بہیقین ہو کہ بیتو ہونا ہی تھااور بیرسب اللہ کی طرف سے ہے تو رنج وغم کی بیرساری کیفیات ختم ہو جا کیں گی اور انسان ذہنی بیاریوں ہے بھی محفوظ رہے گا۔

اس حوالے سے یہ یادر کھیں کہ اس کا ہرگزیہ مطلب نہیں ہے کہ کی نے آپ پر زیادتی کی ہے تو آپ بدلہ نہیں۔ اگر کسی نے آپ پر زیادتی کی اور آپ انتقام لینے پر قادر ہی نہیں ہیں تو آپ ' فہر درویش ' کے مصداق اندر ہی اندر پچ و قادر ہی نبیں ہیں تو آپ ' کے مصداق اندر ہی اندر پچ و تاب کھا کیں گئا البتداگر آپ انتقام پر قادر ہیں تو آپ کے سامنے دوراستے (options) ہیں۔ چاہے تو آپ اس سے بدلہ لے لیں۔ اب ہیں۔ چاہے تو آپ اس سے بدلہ لے لیں۔ اب در کھئے 'قرآن کی مفرت انسانی سے بہت قریب تر اور بہت متوازن کتاب ہے کہ اس

میں ان دونوں کا جواز اور ان دونوں کی حکمت موجود ہے۔ چنانچہ ایک مقام پر فر مایا: ﴿ وَإِنْ تَعْفُوا وَتَصْفَحُوا وَتَغْفِرُوا فَانَّ اللَّهَ غَفُوزٌ رَّحِيْمٌ ﴿ ﴾ (التغابن)'' اوراگرتم معاف کر دو'اور بخش دو'اور درگز رے کام لوتو یقیناً اللہ بھی بخشنے والا رحم فر مانے والا ہے''۔ابیارویہاختیارکرنے سےانسان کوروحانی ترقی حاصل ہوگی ۔لیکن اس میں ایک اندیشہ بھی ہے کہ اُس شخص میں شرارت کرنے کی ہمت مزید بڑھ جائے گی۔ایک شخص نے آج آپ کوٹھیٹر مارا ہےاور آپ نے بھی جوانی ٹھیٹررسید کر دیا تو آئندہ کے لیےاسے ہوٹں آ جائے گا'اوراگر آپ اسے معاف کر دیتے ہیں تو ہوسکتا ہے کہ وہ کل کسی اور کو کھیٹر ماردے۔اس اندیشہ سے بیخے کے لیے' وقصاص''یعنی بدلہ لینے کا معاملہ ہے:﴿ وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَلِوةٌ يُنَّاولِي الْأَلْبَابِ﴾ (البقرة:٧٩) ''اعقل والو! قصاص ميس تمہارے لیے زندگی ہے''۔قصاص کوزندگی قرار دینے کی وجہ بیہ ہے کہ وُنیا کا نظام قصاص کے بغیر نبیں چل سکتا۔اس قصاص ہی کا ایک نظام ہے جوہم نے اپنے طور پر قائم کر رکھا ہے۔ پولیس' تھانے' عدالتیں اور پھانسی کے تختے سب اسی لیے تو ہیں۔ اگریہ نہ ہوں تو بدمعاش شریراورغنڈے آئے دن کسی نہ کسی کوئنگ کرتے رہیں۔ بیددوسری بات ہے کہ ہارے ہاں کرپشن کی وجہ ہے یہ چیزیں اب اتنی مؤ ٹرنہیں رہیں' لیکن بہر حال یہ نظام تو اس لیے بنایا گیا تھا کہ اس سے ان جرائم کی روک تھام ہوگی۔اب اگر کسی شخص نے آپ کے ساتھ زیادتی کی ہے تو آپ کے پاس معاف کرنے اور انتقام لینے کے دونوں آپشن ہیں۔آپ کواس شخص پر زیادہ غصہ اس وقت آئے گا جب آپ سیمجھیں کہاس نے اپی مرضی ہے ریکیا ہے کیکن جب آپ کے علم میں ہوگا کہ ایبا اللہ تعالیٰ کی طرف ہے ہونا ہی تھا تو آپ کا غصہ اتنی شدت کانہیں ہوگا۔ بہر حال اس مخص نے بیزیاوتی کی ہے لہذا آپ اس سے انقام لینے میں حق بجانب ہیں۔

اس حوالے سے میں ایک واقعہ سنایا کرتا ہوں کہ ایک درولیش ہے کہتے ہوئے جار ہا تھا:'' جورتِ کر سے سوہو' جورتِ کر سے سوہو!'' ایک شخص نے اسے پھر مار دیا۔اُس نے بلیٹ کر دیکھا تو پھر مارنے والے نے کہا: کیا دیکھ رہے ہو؟ جورتِ کر سے سوہو! اُس و اربعین نؤوی کی محد می و ( 204 می در خطابات جمع کیدی

درولیش نے کہا کہ مجھے پھرتو اللہ کے حکم ہے ہی لگا ہے لیکن میں دیکھ رہا ہوں ﷺ میں منہ کالاکس کا ہوا ہے؟ بعنی وہ کون ہے جس نے اپنے لیے اللہ کا غصہ اللہ کا عذاب کمایا ہے! بہر حال چونکہ درمیان میں کوئی شخص ذریعہ بن گیا ہے اس لیے آپ اس سے بدلہ لے سکتے ہیں۔

## مؤمن ہے مطلوب: تقدیر پریقینِ کامل

سورة التوبہ کی جوآیت میں نے خطاب کے آغاز میں آپ کوسنائی اس کا پس منظر
سمجھ لیجے۔ جب حضور مُن اللّٰی ہُم سلطنت
روما کے ساتھ کھراؤ کے لیے جارہ ہیں اس لیے تمام مسلمان چلیں۔ چنا نچہ اس نفیرِ عام
کی بدولت آپ کی حیات و نیوی کا سب سے بڑا یعنی تمیں ہزار کا لشکر آپ کے جلو میں
تفا۔ صورت حال بیتی کہ شدید گرمی تھی، قحط کا عالم تھا اور کھجور کی فصل کمل تیار تھی۔ صاف
نظر آرہا تھا کہ اگر لوگ چلے جائیں تو فصل خراب ہوجائے گی، گل سر جائے گی۔ ظاہر
بات ہے کہ مھجور کے بلندو بالا درخت کے اوپر چڑھ کر کھجوری اتار ناعور توں کے کرنے کا
کام تو نہیں ہے۔ ان بخت حالات میں صحابہ کرام جوائی کا شدید ترین امتحان ہوگیا اور
منافقین نے کہا کہ ہوش کے ناخن لؤ کیا تم اس شدید گرمی اور قحط کے عالم میں شہنشا و روم
سے کرانے جارہے ہو کیا تہارا دماغ خراب ہوگیا ہے؟ تو اس کا جواب زیر مطالعہ آیت
میں نبی اکرم مُن اللّٰی کے زبان مبارک سے دلوایا گیا:

﴿ قُلُ لَّنُ يُّصِيْبَنَاۚ اِلَّا مَا كَتَبَ اللّٰهُ لَنَا ۚ هُوَ مَوْلِلنَا ۚ وَعَلَى اللّٰهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ۞﴾(التوبة)

'' کہہ دو کہ ہم پر کوئی مصیبت واقع نہیں ہوسکتی مگر وہی جو ہمارے ربّ نے ہمارے ربّ نے ہمارے ربّ نے ہمارے ربّ ایمان ہمارے ربّ ایمان والوں کو۔'' والوں کو۔''

ایمان والوں نے منافقین کو بیہ جواب دیا کہ اللہ ہی ہمارا دوست ہے' وہ ہمارا پشت پناہ اور ہمارا دلی ہے۔ وہ جوکر ہے ہمیں قبول ہے رح ''سرِشلیم خم ہے جومزاج یار میں آئے''۔

#### نه شود نصیبِ وشمن که شود بلاک سیخت سرِ دوستال سلامت که تو خرخر آزمائی!

لینی اللہ کی طرف سے جو بھی آئے وہ ہمارے لیے خوش آئند ہے جا ہے ہمیں وقتی طور پر
ناگوار محسوں ہویا وہ جسمانی طور پر تکلیف دہ ہو۔اس کا نام سلیم ورضا ہے بینی اللہ ک
تقدیر پرراضی رہنا اور کوئی شکوہ و شکایت نہ ہونا 'نہ اللہ سے اور نہ سی اور سے۔اس کیفیت
کا نام نفس مُطمئنتہ ہے۔ جیسے تیز سے تیز آندھی بھی مضبوط چٹان کا کچھ نہیں بگاڑ سکتی
اس طرح و ہمخص جس کا اللہ پر اور اللہ کے علم قدیم پر ایمان ہووہ بھی ان مصائب میں نہیں
ڈگرگائے گا۔

## انسان اینے افعال میں کتنا آزاداور کتنا مجبور ہے؟

'' جبر وقد '' کی بحث ہمارے ہاں شکلمین کے درمیان بہت عرصہ سے چلی آ رہی ہے لیکن بیہ معاملہ حل نہیں ہوسکا۔ میں اس حوالے سے ہلکی ہی کوشش کرر ہا ہوں' اس لیے کہ آج سائنس کی ترقی کی وجہ سے بہت سی چیزیں سمجھانی آ سان ہوگئی ہیں۔اس حوالے سے اجمالی گفتگو ال زیں ہوگئی ہے اور میں نے اقبال کا شعر بھی آپ کوسنایا تھا:

#### تقدر کے پابند نباتات و جمادات مؤمن فقط احکامِ اللّٰہی کا ہے پابند!

یہ شعرا پے اصل کے اعتبار سے ٹھیک ہے کہ بندہ مؤمن کے لیے اصل پابندی صرف اللہ کے ادکام کی ہے کین یہ کہنا کہ اس کے علاوہ کوئی اور پابندی نہیں ہے یہ درست نہیں ہے اس لیے کہ انسان بہت سے اعتبارات سے مجبور ہے۔ مثلاً میں اگر ہندوستان میں بیدا ہوا تو اس میں میراکوئی اختیار (choice) تو نہیں تھا' اللہ تعالیٰ مجھے انگلتان میں بھی بیدا کرسکتا تھا۔ اس طرح مجھے جوشکل وصورت ملی ہے' جورنگت ملی ہے اس میں بھی میراکوئی اختیار نہیں تھا۔ ظاہر بات ہے کہ یہ چیزیں اللہ تعالیٰ کی طرف سے عطا کردہ (given) بیں ۔ قیار نہیں تھا۔ ظاہر بات ہے کہ یہ چیزیں اللہ تعالیٰ کی طرف سے عطا کردہ (given) ہیں رہنے پر مجبور ہیں۔ جیسے کہا جاتا ہیں ۔ قواس معاطے میں آ ب اپنے جیز (genes) میں رہنے پر مجبور ہیں۔ جیسے کہا جاتا ہیں۔ تو اس معاطے میں آ ب اپنے جیز (genes) میں دہنے پر مجبور ہیں۔ جیسے کہا جاتا ہیں۔ تو اس معاطے میں آ ب اپنے جیز (genes) میں دہنے کوئی شخص اپنی کھال ہے : "One can not grow out of his skin نبی کھال

و اربعین نؤوی کی محد می ( 206 می در خطابات جمع کی این (چیزی) سے تو باہر نہیں آ سکتا۔ آپ فر بہ ہوتے چلے جائیں تو وہ کھال بھی پھیلتی چلی جائے گی اور آپ کھال ہے با ہزنہیں نکلیں گے۔اس کو'' تقدیر نوعی'' کہتے ہیں۔ ایک ہے'' تقدیرشخص'' کہ زندگی کے بالکل ابتدائی دور میں' ماں کی گود میں' اور گھر کے ابتدائی ماحول میں جواثر ات نفسیاتی طور پرمرتب ہوتے ہیں و مستقل ہوتے ہیں۔ اب تقذیر نوعی اور تقدیر شخصی کوآپس میں ضرب دینے سے ایک شاکلہ وجود میں آتا ہے۔ اس لفظ کے حوالے ہے تفصیلی گفتگو قبل ازیں ہو چکی ہے --- اس ضمن میں یہاں ایک اور بات نوٹ کریں کہ شاکلہ کے حوالے ہے جدید دور کے ماہرین نفسیات میں ہے میکڈوگل کو بہت بڑا دھو کہ لگا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ انسانی شخصیت پوری کی پوری صرف اسی ایک اصول پر بنی ہے:'' no free choice ''یعنی انسان کواینے افعال میں کو کی اختیار حاصل نہیں ہے۔انسان کا سیمجھنا کہ بیمیں خود کرر ہا ہوں محض دکھاوا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ بیتمہارے جیز میں تھا'تمہاری ابتدائی تعلیم اور تربیت کے اندرتھا اس لیےتم بیرکر ہے ہو اوراس میں تمہارا کوئی اختیار نہیں ہے۔لیکن قرآن اس نظریے کی نفی کرتا ہے۔قرآن کہتا ہے کہ اس شاکلہ (pattern) کے ہوتے ہوئے بھی انسان کوایک اختیار ماتا ہے:﴿إِنَّا هَدَيْنُهُ السَّبِيْلَ إِمَّا شَاكِرًا وَّإِمَّا كَفُورًا ﴿ ﴾ ''يقيناً ہم نے انسان كوراه دكھاري اب وه شکر گزار بنے یا ناشکرا (بیاس کا اختیار ہے)''۔اب ظاہر بات ہے کہ راستہ چننے کا اختیارانسان کو ہےاور اِس اختیار کے اعتبار سے انسان یا تو مور دِالزام گھبرے گایا جرو تواب کامستحق ہوگا' یعنی شکر کی روش اختیار کرے گا تو اللہ تعالیٰ کی طرف ہے اجر وثواب ملے گا اورا گر کفریا کفرانِ نعمت کا رویہا ختیار کرے گا تو اللہ تعالیٰ کی طرف ہے سزاملے گی۔ واضح رہے کہ انسان اگر چہ اس شاکلہ ہے باہر نہیں نکل سکتا' لیکن اس کے اندر رہتے ہوئے وہ مجبور محض بھی نہیں ہے۔قرآن میں کتنی مرتبہ یہ بات آئی ہے:﴿ لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلاَّ وُسْعَهَا ﴾ ' الله تعالى برانيان كواس كي وسعت كےمطابق مكلّف بنا تا ہے''۔اب کس میں کتنی وسعت ہے؟ کس کا شاکلہ کیسا ہے؟ کس کو کیسے جیز ملے تھے؟ تمس کو ماحول کیسا میسر آیا تھا؟ بیہ ساری چیزیں اللہ کےعلم میں ہیں اور اس کے

حیاب ہے ہی اللہ تعالیٰ انسان کا محاسبہ کرے گا۔ بیا ندھے کی لاٹھی نہیں ہے کہ ایک پیانے کے اوپرسب کو جانچا جائے بلکہ ہرا کیہ کا اس کی وسعت اور قدرت کے حساب ہے فیصلہ ہوگا۔ ایک شخص میں قدرت زیادہ تھی مگر اُس نے کم کیا تو وہ فیل ہو جائے گا اور اگر ایک شخص میں قدرت بہت کم تھی اور اس نے تھوڑ اسا کردیا آگر چہ پہلے کے مقابلے میں کم کیا تو وہ کا میاب ہو جائے گا'اس لیے کہ اس میں قدرت ہی کم تھی اور اس کے مثا کہ میں اس سے زیادہ کی وسعت تھی ہی نہیں۔ یہی وجہ ہے کہ قرآن مجید میں میزانِ ممل کے بارے میں کہیں بھی دو پلڑوں کا ذکر نہیں ہے' بلکہ بیفرمایا گیا ہے:

﴿ فَامَّا مَنُ ثَقُلَتُ مَوَازِيْنَهُ ﴿ فَهُو فِي عِيْشَةٍ رَّاضِيَةٍ ﴾ وَامَّا مَنُ خَفَّتُ مَوَازِيْنَهُ ﴿ فَامَّا مَنُ خَفَّتُ مَوَازِيْنَهُ ﴾ (القارعه) مَوَازِيْنَهُ ﴿ فَامَّةُ هَاوِيَةٌ ﴿ وَمَا آدُرُ مِكَ مَاهِيَهُ ﴿ نَارٌ حَامِيَةٌ ﴿ ﴾ (القارعه) د بس بس ك (اعمال كا) وزن بهارى موگاتو وه ول پندييش مين موگا اور جس (ك اعمال كا) وزن بهكاموگاتواس كا شمانهُ باويه به اور تمهين كيا معلومُ باديهُ كيا به؟ آگ به و كتي موتى إن

یوں بیجھے کہ وہ تراز وایک لٹکنے والی تراز و (spring balance) ہے جس میں دو پلڑے نہیں ہوتے بلکہ اس میں چیز نیچاؤکا وی جاتی ہے تو معلوم ہوجا تا ہے کہ اس کا اتنا وزن ہے۔ قیامت کے دن بھی شاکلہ کے اعتبار سے انسان کا حساب ہوگا۔ تو جس کا عمل اپنے شاکلہ کے اعتبار سے انسان کا حساب ہوگا۔ تو جس کا عمل اپنے شاکلہ کے اعتبار سے آقا مَنْ خَفَّتْ مَوَاذِیْنَهُ ﴿ ﴾ میں شار ہوگا اورا اگر اس نے اپنے شاکلہ کے اعتبار سے تقاضے پورے کر دیے تو اس کا شار ﴿ فَاَمَّا مَنْ شَقُلَتْ مَوَاذِیْنَهُ ﴿ ﴾ میں ہوگا۔

# ایمان بالقدر کا تقاضا: اذ نِ ربّ اورتو فیق ربّ کے بغیر پچھنہیں ہوگا!

تقدیر کے حوالے سے میں نے بیعرض کیا کہ اس سے انسان کا خوف ختم ہوجا تا ہے کہ میرا کوئی کیچے نہیں بگاڑ سکتا' سوائے اس کے کہ جواللہ تعالیٰ کے علم میں ہے اور جواللہ کے علم میں ہے وہ مہمی ٹل نہیں سکتا۔ اللہ میرا مالک میرا آتا' میرا دوست ہے اور میری مصلحتوں سے مجھ سے زیادہ واقف ہے۔ میں تو اپنی نگاہ کی محدودیت short)

قرآن تھیم میں کئی مقامات پراللہ کے علم کے بارے میں فرمایا گیا: ﴿إِنَّ وَبِّنِي بِمَا تَعْمَلُوْنَ مُحِيْظٌ ﴿ ﴾ (هود) ''يقيناً جو بَجَهِتم كررہے ہوميرے ربّ كاعلم أس كا احاطه کیے ہوئے ہے''۔اب اگر میں سیمجھوں کہ میں اپنی کوشش اور محنت سے کوئی کام کرسکتا ہوں تو یہ بھی اینے آپ کو دھو کہ دینے کے مترادف ہے' اس لیے کہ میں ہر چیز کا احاطہ کیے ہوئے اللہ کی قدرت اورعلم سے باہرتونہیں جاسکتا۔اس پہلوسے میہ بات بھی جان لوکہ الله كے علاوہ كسى اور يرتوكل مت كرور سورة التكوير ميں فرمايا كيا: ﴿ وَمَا تَشَاءُ وُنَ إِلَّا أَنْ يَّشَآءَ اللَّهُ رَبُّ الْعُلَمِيْنَ ﴿ ﴾ "اورتم كيح بهي نهيس عاه سكة مروه جوالله رب العالمين حايے'' يعنى صرف تمہارے جاہنے سے بچھنہيں ہو گا جب تک كه الله نه عاہے۔ای کوہم''توفیق'' کہتے ہیں۔ایک اذنِ ربی ہے۔آپ نماز پڑھنے جانا چاہتے موُاس ارا ده پرآپ کوثواب مل جائے گا۔اب اگراللہ نہ جائے آپ ایک قدم بھی نہیں اٹھا سکتے ۔ای طرح اگر آپ چوری کرنا جا ہتے ہیں تو بی آپ کی choice ہے اور ظاہر بات ہے اس پر آپ کی بکڑ ہوگی' اس لیے کہ چوری کا فیصلہ آپ کا اپنا ہے۔۔۔ کیکن اس کے ساتھ یہ بھی حقیقت ہے کہ جو مخص نیکی کے راستے پر چلنا جا ہتا ہے اس کے لیے اللہ عزوجل کی طرف ہے راہتے آسان کر دیے جائیں گے: ﴿فَسَنُيَسِّوُهُ لِلْيُسْوٰی﴾

و اربعین نَوَوی کی محمدی ( 209 عرب خطابات جمع کمی

'' پس اس کوہم آسان طریقے کی توفیق دیں گئ'۔اور جو برائی کا راستہ اختیار کرتا ہے اللہ اے آہتہ آہتہ ختی میں پہنچا دے گا: ﴿فَسَنُیَشِرُ هُ لِلْعُسُرٰی ﴿ اللَّيل ﴾'' پس ہم اس کے لیے ختی کا راستہ آسان کر دیں گے۔''

الغرض جب انسان کویہ یقین آ جائے کہا ذنِ رب اور تو فیق رب کے بغیر میں کچھ نہیں کرسکتا تو پھرای ہے تو کل جنم لیتا ہے۔مثلاً اگر آپ نے رات کو فیصلہ کیا کہ منع آپ نے سفر کرنا ہے اور آپ کے پاس سارے اسباب و وسائل موجود ہیں ۔گاڑی کی بھی آپ نے چیکنگ کروالی ہے ٔ پٹرول کی ٹینکی بھی فل ہے اس سب کے باوجود اگر آپ نے سمجھا کہ میں چلا جاؤں گا تو آپ دھو کے میں ہیں' فریب میں ہیں۔سورۃ الکہف میں اس كَا نَقْتُهُ بِولَ تَحْيِنِيا مِي إِلَّا مَ قُولُ لَنَّ لِشَائَى إِنِّي فَاعِلٌ ذَٰلِكَ غَدًّا ﴿ إِلَّا أَنْ يَتَمَاءَ الله ﴾ "برگز بھی مت کہنا کہ میں بیکام کل ضرور کروں گامگر بیک اگر للہ نے جاہا"۔ انگریزی میں کتے ہیں: There is many a slip between the cup and the lip دود ھا پیالہ تمہارے ہاتھ میں ہے اور تمہارا خیال ہے کہ جب میں حامول گا سے بی جاؤں گا'لیکن اس دودھ کے پیالے کو ہاتھ ہے ہونٹوں تک آنے میں بہت ہے مراحل ۔ طے کرنے ہیں۔اس کے رائے میں نامعلوم کتنی مادی قو تیں موجود ہیں اوران میں سے کوئی ا کیے بھی رکاوٹ ڈال دے تو وہ دودھ کا پیالہ آپ کے ہونٹوں تک نہیں پہنچ یائے گا۔

ورحققت یہ تقدیر کا دوسرا پہلو ہے کیکن اس کا ہرگزیہ مطلب نہیں ہے کہ آپ محنت نہ کریں اور ہاتھ پر ہاتھ رکھ کریٹے جا کیں بلکہ آپ امکانی حد تک جِدو جُہد کریں اور بھی نہ کہ یہ اللہ تعالیٰ کی قدرت ہے آزاد ہوجا کیں گاور جو جی چاہے کرلیں گے۔ واقعہ یہ ہے کہ عقیدہ کقدیر ہمارے لیے سب سے بڑی نعمت ہے اور اس کو بھے کے لیے بس ایک فارمولا کافی ہے کہ ہر چیز اللہ کے علم قدیم میں ہے کیکن پہلے سے طے شدہ نہیں ہے اور انسان کو ﴿إِمّا شَاکِرًا وَاِمّا کُفُورُوا ﴾ میں سے کوئی بھی راستہ چنے کا اختیار ماصل ہے۔ تبھی تو یہ جز اوسر اکا سارا معاملہ ہے۔ قرآن مجید کا فلفہ زندگی جز اوسر اکسارا معاملہ ہے۔ قرآن مجید کا فلفہ زندگی جز اوسر اکسارا معاملہ ہے۔ قرآن مجید کا فلفہ زندگی جز اوسر اکسارا معاملہ ہے۔ قرآن مجید کا فلفہ زندگی جز اوسر اکسارا معاملہ ہے۔ قرآن مجید کا فلفہ زندگی جز اوسر اکسارا معاملہ ہے۔ قرآن مجید کا فلفہ زندگی جز اوسر اکسارا معاملہ ہے۔ قرآن مجید کا فلفہ زندگی جز اوسر ا

و را ربعین نووی کی محد می ( 210 می در خطابات جمع کمی ( خطابات جمع کمی میں ( الملك: ۲) '' اُس نے پیدا کیا موت اور زندگی کوتا کہ تمہاری آ زمائش کر سکے کہ تم میں سے کون اجھے اعمال کرتا ہے۔''۔

قلزم ہتی ہے تو اجرا ہے مانند حباب اس زیاں خانے میں تیراامتحال ہے زندگی!

قرآن مجید کا فلسفہ زندگی وموت یہی ہے کہ اللہ نیکوکاروں کوان کے اعمال کے بدلے اجروثواب اوراپی نعمتوں سے نوازے گا اور برے لوگوں کوان کی برائیوں کے سبب سزا دے گا۔ اللہ تعالیٰ نے اعمال کے نتائج کے اعتبار سے ہر شخص کا سامان تیار کر رکھا ہے۔ بد بخت لوگوں کے لیے اللہ تعالیٰ نے بھڑ کتی ہوئی آگ تیار کر رکھی ہے۔ اس طرح اہل ایمان کے لیے اللہ تعالیٰ نے جنت تیار کر رکھی ہے جوان کے استقبال کے لیے طرح اہل ایمان کے لیے اللہ تعالیٰ نے جنت تیار کر رکھی ہے جوان کے استقبال کے لیے بہت سکون اور بے قرار ہے۔ اس اعتبار سے بھی بیدایمان بالقدر کا عقیدہ ہمارے لیے بہت سکون اور راحت کا باعث ہے۔ اس کو قبال نے بڑے بیارے انداز میں بیان کیا ہے۔

برول كشيدز پيچاك مست و بود مرا جيد عقده باكه مقام رضا كشود مرا!

یعنی الله کی رضا پر راضی رہنے نے مجھے کیسی کیسی الجھنوں سے نجات دے دی ہے۔ وہ بیج وتاب اور frustration 'اندر ہی اندر کا غصہ اور صدمہ وہ مایوسی اور بدد لی' وہ خوف

روب مروہ،۱۵۰،۵۰۰، معروں معروب کے ان سب الجھنوں سے ایمان بالقدر کے اور اندیشے کہ یہ نہ ہو جائے وہ نہ ہو جائے 'ان سب الجھنوں سے ایمان بالقدر کے

عقیدے نے مجھے نجات دلا دی اور مجھے یہ یقین ہو گیا کہ پچھ بھی نہیں ہوسکتا' ایک پتا تک .

نہیں ہل سکتا جب تک کہا ذن ربی نہ ہو۔اور میرے رب نے جو بات میرے لیے لکھ دی ہے مجھے اس پر کوئی رنج اورافسوس نہیں \_

نشانِ مردِ مؤمن با تو گويم چومرگ آيد تبهم برلبِ اوست!

## اعمال كا دارومدارخاتے يرہے!

اب ایمان بالقدر سے متعلق جو آخری سبق ہے وہ میں آپ کو بتانا چاہتا ہوں۔ اربعین نووی کی زیرمطالعہ صدیث کے آخر میں جو پیکہا گیا ہے:

(( فَوَ اللَّهِ الَّذِي لَا اِللَّهَ غَيْرُهُ ! إِنَّ اَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ اَهْلِ الْجَنَّةِ حَتَّى

مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلاَّ ذِرًاعٌ وَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ اَهْلِ النَّارِ وَ عَلَى مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا فِلَهُ النَّارِ وَ عَلَى مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا فَيَدُخُلُهَا وَإِنَّ اَحَدَّكُمُ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ اَهْلِ النَّارِ وَ عَلَى مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلَا فِرَاعٌ وَيَالِمُ لِيَعْمَلُ بِعَمَلِ اَهْلِ الْجَنَّةِ وَيَعْمَلُ اللَّهِ فَيَعْمَلُ اللَّهِ فَي مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا وَيَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَ

اس کی توجیہہ ہے ہے کہ ہوسکتا ہے کہ ایک شخص نے اپنے او پر ایک مصنوعی لبادہ اوڑ ھا ہوا ہوجبکہ اُس کی اصل سرشت کچھا ور ہو۔ جیسے سور ۃ البقر ۃ میں فرمایا گیا:

یعنی اعمال فساد می نے والوں جیسے ہیں نیکن اوپر جولبادہ ہے وہ نیکوکاروں کا ہے۔ پھرا یک وقت آتا ہے کہ وہ لبارہ اتر جاتا ہے اور وہ بالکل عریاں ہوجاتا ہے'اس کی اصل اندرونی شخصیت سامنے آجاتی ہے۔ زیر درس حدیث کے اس آخری حصے کا معاملہ بھی بالکل اس طرح کا ہے۔ ایک شخص اپنے شاکلہ کے اندرر ہتے ہوئے نیکی کی جدوجہد کر رہا ہے'اپنی سی کوشش کر رہا ہے'لیکن اسے کامیا بی حاصل نہیں ہور ہی ہے۔ اب ظاہر بات ہے کہ دیکھنے والوں کو یہی نظر آئے گا کہ وہ جہنمیوں کے سے اعمال کر رہا ہے' حتیٰ کہ اس کی شخصیت کے والوں کو یہی نظر آئے گا کہ وہ جہنمیوں کے سے اعمال کر رہا ہے' حتیٰ کہ اس کی شخصیت کے والوں کو یہی نظر آئے گا کہ وہ جہنمیوں کے سے اعمال کر رہا ہے' حتیٰ کہ اس کی شخصیت کے

و اربعین نؤوی کی دو ( 212 کا دو کا ابت جمع کا ا

اندرخ کا غلبہ ہوجا تا ہے اور وہ اپنی اس اندرونی کشکش میں کا میاب ہوجا تا ہے۔ یہ اندرونی کشکش ہر خص کے اندر ہوتی ہے آپ کے اندر بھی ہے اور میر ہے اندر بھی ہے۔ آپ کو معلوم ہے کہ ہمارے اندر قلب یعنی ول بھی ہے 'روح بھی ہے 'ضمیر (conscience) بھی ہے 'نفس امارہ بھی ہے 'نفس امارہ بھی ہے 'نفس امارہ بھی ہے 'نفس امارہ بھی ہے نفس امارہ بھی ہے۔ ان سب میں ہر وقت کشکش جاری رہتی ساتھ حیوانی جبلت (instincts) بھی ہے۔ ان سب میں ہر وقت کشکش جاری رہتی ہے ۔ اب اگر ایک شخص موت سے پہلے کسی مر طلے پر اس کشکش میں کا میاب ہو کر محمل ہو گا۔ اس لیے ہو کہ راستے پر آ جا تا ہے تو آ خری وقت کے اعمال کے مطابق اس کا فیصلہ ہوگا۔ اس لیے کہ یہ اسلامی ضابطہ ہے کہ جن اعمال پر انسان کا خاتمہ ہوگا فیصلہ بھی اس کے اعتبار سے ہو گا۔ اس حوالے سے حدیث کے الفاظ ملاحظہ ہوں: ((انسّما الاعمال بِالْنَحُو آتِیْمِ))(۱) گا۔ اس حوالے سے حدیث کے الفاظ ملاحظہ ہوں: ((انسّما الاعمال بِالْنَحُو آتِیْمِ))(۱) گا۔ اس حوالے سے حدیث کے الفاظ ملاحظہ ہوں: ((انسّما الاعمال بِالْنَحُو آتِیْمِ))(۱) گا۔ اس حوالے سے حدیث کے الفاظ ملاحظہ ہوں: ((انسّما الاعمال بِالْنَحُو آتِیْمِ))(۱) گا۔ معالجہ ایمال (اور فیصلہ ) کا دارو مدار خاتمے کے اعتبار سے ہوگا۔ ''

اَقُولُ قَوْلِي هَٰذَا وَاسْتَغَفِرُ اللَّهَ لِي وَلَكُمُ وَلِسَائِرِ الْمُسَلِمِينَ وَالْمُسُلِمَاتِ00

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب القدر باب العمل بالخواتيم

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي كتاب الطب باب ما جاء في الرقي والادوية\_



# مُذمّتِ بِدعَت

۱/۲۴ گست ۲۰۰۷ ء کا خطاب جمعه

خطبهٔ مسنونه کے بعد:

آعُونُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيُظنِ الرَّجِيْمِ -- بِسُمِ اللَّهِ الرَّحَمٰنِ الرَّحِيْمِ

وَرُهْبَانِيَّةَ إِبْتَكَ عُوْهَا مَا كَتُبْنُهَا عَلَيْهِمُ اللَّا ابْتِغَاءَ رِضُوانِ اللهِ فَهَا رَعُوْهَا حَقَّ رِعَا يَتِهَا ۚ فَاتَيْنَا الَّذِينَ الْمَنُوْامِنُهُمُ الْجُرَهُمُ ۚ وَكَثِيْرٌ مِنْهُمُ فَسِقُونَ ۞ (الحديد)

عَنُ أُمِّ الْمُؤْمِنِيُنَ أُمَّ عَبُدِ اللَّهِ عَائِشَةَ رَضِى اللَّهُ عَنُهَا قَالَتُ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَىٰ : ((مَنُ ٱحْدَثَ فِي آمْرِنَا لَهٰذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُو رَكُّ))(١) وَفِى رِوَايَةٍ لِمُسُلِمٍ: ((مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ آمُرُنَا فَهُو رَكُّ))(٢)

اُمَّ المؤمنين اُمِّ عبدالله حضرت عائشہ فائن ہے دوایت ہے کہ رسول الله کا اُللہ کا اُللہ کا اُللہ کا اُللہ کا ا ''جوشخص ہمارے دین میں کسی ایسی بات کو جاری کرے جواس دین میں نہیں ہے تو وہ بات (عمل) مردود ہے'' مسلم کی روایت کے الفاظ یول ہیں:''جوشخص ایسا عمل کرے جس کا ہمارے دین میں حکم نہیں تو وہ (عمل) مردود ہے۔''

معزز سامعین کرام!امام نوویؓ کی مشہور کتاب''اربعین'' کا ہم سلسلہ وارمطالعہ کررہے ہیں۔آج اس کتاب کی پانچویں حدیث زیر درس آئے گی۔ پچھلے تین خطابات

<sup>(</sup>۱) صحيح البخارى كتاب الصلح باب اذا اصطلحوا على صلح جور فالصلح مردود. وصحيح مسلم كتاب الاقضية باب نقض الاحكام الباطلة ورد محدثات الامور. (۲) صحيح مسلم كتاب الاقضية باب نقض الاحكام الباطلة ورد محدثات الامور.

جمعہ میں ہم نے چوتھی حدیث کا تفصیل سے مطالعہ کیا تھا۔اس ضمن میں ایک وضاحت مزید کرنا چاہتا ہوں۔حضرت عبداللہ بن مسعود دلائنڈ کی روایت کردہ اس حدیث میں بعض بہت ہی مشکل معاملات بیان ہوئے ہیں۔اس حدیث کے آخر میں آپ مُلْاَئِدُ اُنے فرمایا:

الله المحد المراب المحد المحد المورية المحد المراب المحد المراب المحد المراب المحد المراب المحد المراب المحد المرابع المحد المرابع المحد المحد

غالب آجاتی ہے اور وہ محض اہلِ جنت کا ساعمل کر کے جنت میں چلا جاتا ہے۔'' ای مضمون پرمشمل ایک اور روایت ملاحظہ ہو جو حضرت سہل بن سعد ڈلائنڈ سے مروی ہے۔وہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللّٰه مُثَالِّئِمْ نے فر مایا:

((إنَّ الْعَبُدَ لَيَعْمَلُ عَمَلَ آهُلِ النَّارِ وَإِنَّهُ مِنْ آهُلِ الْجَنَّةِ، وَيَعْمَلُ عَمَلَ آهُلِ الْجَنَّةِ وَإِنَّهُ مِنْ آهُلِ النَّارِ ، وَإِنَّمَا الْاَعْمَالُ بِالْحَوَاتِيْمِ)) (٢) وو يَشْجُدُ حَدْ الْعَلَى عَلَى الْكَارِ ، وَإِنَّمَا الْاَعْمَالُ بِالْحَوَاتِيْمِ)) (٢)

''کوئی شخص جہنیبول کے سے مل کرتا ہے لیکن حقیقت میں وہ جنتی ہوتا ہے اور کوئی شخص اہل جنت کے سے اعمال کرتا ہے لیکن حقیقت میں وہ جہنمی ہوتا ہے ۔ اور شخص اہل جنت کے سے اعمال کرتا ہے لیکن حقیقت میں وہ جہنمی ہوتا ہے ۔ اور (یا در کھوکہ) اعمال (اور فیصلہ) کا دارو مدارتو آخری وقت کے اعمال ہی پر ہے۔''

اس طرح کامفہوم رکھنے والی احادیث کا اخلاقی سبق (moral lesson) یہ ہے کہ

 <sup>(</sup>۱) صحیح البخاری کتاب احادیث الانبیاء باب خلق آدم و ذریته \_ و صحیح مسلم کتاب القدر باب کیفیة خلق الادمی فی بطن امه و کتابة رزقه و اجله \_

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري كتاب القدر باب العمل بالخواتيم

و اربعین نؤوی کی می در 215 می در خطابات جمعه اگرالله تعالی نے آپ کو نیکی کی تو فیق دی ہوئی ہے تو اس پر بھی بھی مغرور نہ ہوں اور نہ ہی ہی مغرور نہ ہوں اور نہ ہی ہی مغرور نہ ہوں اور نہ ہی ہی ہوں 'اور میرے لیے تو جنت لکھ دی گئی (reserved) ہے۔ کیا پتا زندگ کے باقی ایام میں کب کیا صورت حال پیش آ جائے۔ کب کوئی فتنہ سراٹھائے اور آپ اس میں گر پڑیں۔ اور فتے میں گرفتارا نسان کے بارے میں کیا معلوم کہ اس کا افعاط آپ ہیں:

﴿ بَلَّى مَنْ كَسَبَ سَيِّئَةً وَّ آخَاطَتُ بِهِ خَطِيْنَتُهُ فَاُولِيْكَ أَصْحُبُ النَّارِ ۚ هُمُ

'' کیوں نہیں' جس شخص نے جان بو جھ کرکوئی (بڑا) گناہ کیااوراس گناہ نے اس شخص کاا حاطہ کرلیا پس یمی تو ہیں آ گ والے' وہ اس میں ہمیشہ رہیں گے۔'' -

گویااس کاانجام کا فروں کا ساہوگا'جن کے لیے ابدی جہنم ہے۔ دوسری طرف اگر آپ کو معلوم ہو کہ فلال شخص بدکار ہے تو اس صورت میں آپ کواس شخص کی بدی ہے نفرت ہونی حاہیے نہ کداُس کی ذات ہے۔ بلکہ آپ کواس کی ہدایت کے لیے دعا گوہونا جا ہے'اس لیے کہ بیا نبیاء درسل کی سنت ہے کہ جوانہیں ایذا پہنچاتے تھے انبیاءان کے بارے میں دعا كرتے تھے: اَللَّهُمَّ اهْدِ قَوْمِيْ فَإِنَّهُمْ لَا يَعْلَمُوْنَ''اےاللہ! ميري قوم كو ہدايت دے دے انہیں علم نہیں ہے''۔ الغرض بیہ معاملہ دوطر فیہ ہونا جا ہیے کہ انسان کو بھی اپنی نیکی پرغرہ نہ ہواور وہ بیرنہ مجھ لے کہ میں تو ہر حال میں جنتی ہوں \_اس حوالے سے حضرت ابوبکرصدیق ڈٹائٹز نے ایک انتہائی بات ارشاد فر مائی که'' اگر مجھے یہ بتا دیا جائے کہ تمام انسان جنت میں جائیں گے سوائے ایک آ دمی کے تو مجھے بیامید ہوگی کہ شایدوہ ایک آ دمی میں ہی ہوں'اورا گر مجھے بیہ بتادیا جائے کہتمام انسان جہنم میں جائیں گےسوائے ایک کے تو مجھے خوف رہے گا کہ شایدوہ ایک آ دمی میں ہی ہوں''۔اس کیفیت کواصطلاح میں بین الخوف والرجاء کہتے ہیں۔انسان کی اللہ کے ساتھ تعلق کی کیفیت ایسی ہی رہنی جا ہیے۔ آپ اچھا کی اور نیکی کے کتنے ہی او نچے مقام پر پہنچ گئے ہوں' اللہ کے خوف ہے ول خالی نهيں رہنا جا ہيے۔اور ((إنَّمَا الْاَعُمَالُ بِالْحَوَاتِيْمِ)) جيسي احاديث بميشه ذبئن ميں

و اربعین نووی کم محد محد 216 محد محد خطابات جمع کسی

رئن جاہئیں'اس لیے کہ اللہ تعالیٰ کے ہاں خاتھے کے وقت کی کیفیات کی بنیاد پر فیصلہ ہوگا۔ حدیث کی تشریح

اب آئے آج کی روایت کی طرف جس میں ایک بہت اہم مضمون بیان ہواہے۔ اس حدیث مبارکه کی راویه حضور اکرم مَنْ النِّیْرَام کم کجوب اہلیهُ اُمِّ المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ ڈاٹھا ہیں ۔ آ ہے کا شاراصحاب علم اور فقہا کے صحابہ میں ہوتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ بہت سے صحابہ اور تابعین پردے کے پیچھے ہے آپ سے تعلیم حاصل کرتے تھے اور مسائل دریافت کرتے تھے۔عورتوں کے مسائل اور حضور مُنافِیّتِ کی از دواجی زندگی کے متعلق معلومات کے حوالے ہے آپ کا کوئی ٹانی نہیں۔ از دواجی زندگی اگر چہ ایک پوشیدہ معاملہ ہے کیکن وہ انسانی زندگی کا ایک اہم حصہ ہے جس کے بارے میں ہدایات بھی درکار ہیں۔اس حوالے سے بینوٹ کر لیجیے کہ نبی اکرم مَثَاثِیْزُ کی از دواجی زندگی ہے متعلق معلومات کا اکثر حصہ ہم تک ہماری ماں حضرت عا کشہ ڈائٹیا نے پہنچایا ہے۔ان چیزوں کی تعلیم کے حوالے سے غیرمسلم مسلمانوں کا نداق اڑایا کرتے تھے جیسا کہ بعض صحابہؓ نے حضورا کرم مَنَا ﷺ ہے شکایت کی تھی کہ یہودی ہمارا مذاق اڑا تے ہیں کہ تمہارا نبی تو تہمیں بہت چھوٹی چھوٹی باتوں کی تعلیم بھی دیتا ہے۔ آپ مُلَالِّیُمُ انے فر مایا:ان سے کہو کہ ہاں ہمارا نبی تو ہمیں استنجا کرنا بھی سکھا تا ہے۔ یہ بھی ضروری ہے'اس لیے کہ طہارت ہی پرتو تمام عبادات کا دار و مدار ہے۔

حضرت عائشہ صدیقہ بڑھیا سے مروی''اربعینِ نو وی'' کی اس حدیث میں رسول اللّهُ مَا اللّهُ عَلَيْهِ فِي فَر مایا:

((مَنْ إَخْدَتَ فِي آمُوِنَا هٰلَدَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدٌّ))

'' جس شخص نے ہمارے دین کے معاملے میں کو کی نئی بات ایجاد کی' جواس دین میں پہلے نہیں ہے تو وہ بات (یائمل) مردود ہے۔''

یہ تو بخاری اورمسلم کی متفق علیہ روایت ہے جبکہ ایک روایت امام مسلم کی روایت کردہ ہے: ((مَنْ عَمِلَ عَمَلاً لَیْسَ عَلَیْهِ اَمْرُهَا فَهُو رَدٌّ)) در جس شخص نے کوئی ایساعمل کیا جس کا ہمارے دین میں تھم نہیں تو وہ (عمل) مردودے۔''

یہاں تر جمہ میں ان الفاظ کی گنجائش بھی موجود ہے کہ' وہ خص مردود ہے۔'' میہاں تر جمہ میں ان الفاظ کی گنجائش بھی موجود ہے کہ' وہ خص مردود ہے۔''

نبی ا کرم مُلَّالِیْنِ کے خطبہ کے الفاظ

اس ضمن میں ایک اور حدیث آپ ہر خطبۂ جمعہ میں سنتے ہیں۔ بیر حدیث اس اعتبار ہے بڑی اہم ہے کہ نبی اکر م کالٹیٹا اپنے ہر خطبے میں بیدالفاظ ارشاد فرماتے تھے۔ اس کے راوی حضرت جابر بڑائٹیڈ ہیں۔ وہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللّم کاٹیٹیڈ ہم خطبے کے شروع میں اللّد تعالیٰ کی حمد وثنا بیان فرماتے تھے۔

[اس حمد و ثنا كے الفاظ بعض احاديث ميں يوں مذكور ہيں:

ٱلْحَمْدُ لِلّٰهِ الْحَمْدُ لِلّٰهِ نَحْمَدُهُ وَنَسْتَغِيْنُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ وَنُوْمِنُ بِهِ وَنَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُودُهُ وَنَوْمِنُ بِهِ وَنَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُودُ اللهِ مِنْ شُرُوْرِ انْفُسِنَا وَمِنْ سَتِبَاتِ اعْمَالِنَا وَنَشْهَدُ اَنْ لَآ عَلَيْهِ وَنَعُودُ بِاللّٰهِ مِنْ شُرِيْكَ لَهُ وَنَشْهَدُ اَنَّ سَيِّدَنَا وَمَوْلَانَا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ - امَّا بَعْدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ - امَّا بَعْدًا

بعض احادیث میں دورانِ خطبہ بیالفاظ بھی واردہوئے ہیں: ((مَنْ یَّهُدِهِ اللَّهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ یَّضُلِلْهُ فَلَا هَادِی لَهُ))''جس کوالله مدایت دے دے اس کوکوئی گمراه نہیں کرسکتا اور جس کووه گمراه کردے اس کوکوئی ہدایت نہیں دے سکتا''۔ ((اِنَّ أَصْدَقَ

الْحَدِيْثِ كِتَابُ اللَّهِ) ''جان لوكسب سے كى بات الله كى كتاب ہے' ((وَ آخسَنَ الْهَدِيْ كِتَابُ اللهِ) '' اور بہترين بدايت محمطًا لَيْنَا كَلَى بدايت ہے' ((وَ شَوَّ الْهَدْي هَدْ كُى مُحَدَّنَا تُهَا كَى مُحَدَّنَا تُهَا) '' اور (تمام معاملات ميں) بدترين اعمال وہ بيں جو سے ايجاوكر الْاُمُوْدِ مُحْدَثَاتُهَا)) '' اور (تمام معاملات ميں) بدترين اعمال وہ بيں جو سے ايجاوكر

ليے جائيں' ((وَكُلُّ مُحْدَثَةٍ بِدُعَةٌ) ''اور برنی چيز بدعت ہے'۔ ((وَكُلُّ بِدُعَةٍ فِي النَّارِ))('''اور بر ضَلَالَةٌ))''اور ہر بدعت تعلم كھلا گراہی ہے'۔ ((وَكُلُّ ضَلَالَةٍ فِي النَّارِ))('''اور بر

مرابى كا آخرى محكانه جهنم ب-" (١) سنن النسائي كتاب صلاة العيدين باب كيف الحطبة و اربعین نووی کی در (218 عرب خطابات جمع کردی

لفظ بدعت کی تشریح

اس روایت میں دو الفاظ بہت اہم ہیں: بدعت اور محدّث لفظ بدعت کا مادہ ''بدع'' ہےاوراس کے معنی ہیں بھی چیز کا بالکل از سرنو آغاز کرنا۔قر آن پاک میں فرمايا كيا: ﴿ بَكِدِيْعُ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ ﴾ (البقرة:١١٧) "وه (الله) نيا پيدا كرنے والا ہے آسانوں اور زمین کا''۔۔۔ شاہ ولی اللہ دہلوی مِنْنَهُ کوتمام مکا تب فکر مجموعی طور پرعلوم اسلامی کا مجدّد مانتے ہیں' البتہ جزوی طور پر بعض کوان سے بُعد ہے۔مثلاً ان کی بعض کتابوں کواہلجدیث نظرا نداز کرتے ہیں' اس لیے کہان میں تصوف کا بہت زیادہ ذکر ہے' جبکہ اہلِ تشنیع کوان کی بعض کتابوں سے بہت دوری ہے' جیسے قرۃ العینین فی التفضيل الشيخين - حضرت ابو بكرصديق اور حفزت عمر فاروق راي كالتها كوتمام صحابه ميس جونصیلت حاصل ہےاس پرشاہ ولی اللّٰہ نے پوری کتاب کھی ہے۔ ظاہر بات ہے کہ اہل تشیخ کو بیر کتاب پسندنہیں ہے۔ یہ چیزیں جزوی اعتبار سے ہیں لیکن بحثیت مجموعی تمام مکا تب فکراس بات کوشلیم کرتے ہیں کہ درحقیقت علوم اسلامی کے مجد دا در قرآن مجید کی طرف لوگوں کوازسرنومتوجہ کرنے والے شاہ ولی اللہ دہلوگ ہیں۔ ہندوستان میں حدیث کومتعارف (introduce) کرانے والے اگر چیشخ عبدالحق محدث دہلوی ہیں'لیکن اس اعتبار سے بھی جوخدمت شاہ ولی اللہ دہلوگ نے سرانجام دی ہے وہ اپنی جگہ بہت اہم ہے -- شاہ ولی اللہ کی معرکۃ الآ راء کتاب'' ججۃ اللہ البالغہ' اسلامی فلسفے کے موضوع پر چوٹی کی کتاب ہے۔اس کے پہلے باب میں شاہ صاحب نے لکھا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے افعال بنیادی طور پر تین قتم کے ہوتے ہیں: ابداع، خلق اور تدبیر ۔ ابداع کے معنی ہیں کا ئنات کو بغیر کسی شے کے پیدا کرنا۔اس کوانگریزی میں کہتے ہیں creation ex nehilo خلق کے معنی ہیں ایک شے سے دوسری شے کو بنانا 'مثلًا اللہ تعالی نے آ گ سے جن بنائے'مٹی اوریانی کے مجموعے سے حیوانات'بشمول انسان' بنائے ۔اس طرح کی تخلیق توانسان بھی کرتا ہے کہ پہلے کوئی چیز نہیں تھی اس کوا یجاد کرلیا' جیسے بجلی' ہوائی جہاز وغیرہ پہلےنہیں تھےانسان نے ان کوایجاد کرلیا۔ یہ ایک طرح سے انسان کی تخلیق و اربعین نؤوی می در 219 کرد کرد خطابات جمعه

ہے۔ اسی لیے سورۃ المؤمنون میں فرمایا: ﴿ فَتَبْرَكَ اللّٰهُ ٱلْحُسَنُ الْحَالِقِیْنَ ﴿ ﴾ ' ' پس کیا ہی بابر کت ہے اللہ تمام تخلیق کرنے والوں میں بہترین تخلیق کرنے والا! ' واضح رہے کہ یہاں' ' خالقین' ' جمع کا صیغہ آیا ہے ۔ لیکن' ' بدیع' ' یعنی ہر چیز کو از سرنو پیدا کرنے والی ذات صرف اللہ کی ہے۔ اسی لیے فرمایا گیا: ﴿ بَدِیْعُ السَّلْمُوٰتِ وَالْأَدْضِ \* ﴾ ' ' وہ (اللہ) ہی ہے جس نے آسانوں اور زمین کو از سرنو پیدا کیا۔''

ر اللہ) لکے اصطلاحی مفہوم کو سمجھ لفظ بدعت کی نثری اور اصطلاحی مفہوم کو سمجھ لفظ بدعت کی لغوی تشریح کے بعد اب بدعت کے شری اور اصطلاحی مفہوم کو سمجھ لیجھے ۔عبادات کے شمن میں ثواب کے حصول کے لیے کیے جانے والے کا موں میں کسی الیمی شے کا اضافہ کردینا جو کتاب وسنت میں نہیں ہے بدعت کہلاتا ہے۔

# اجتها دا درسائنسی ایج<u>ا دات بدعت نهیس!</u>

یہاں یونوٹ کرلیں کہ سائنسی ایجا دات اور اجتہا دیدعت نہیں ہیں۔ اجتہا دیدعت کے بالکل الگ شے ہے کہ ایک نیا مسئلہ پیدا ہوگیا جو پہلے نہیں تھا' اب قرآن وسنت کے مکمات اور نصوص سے انتہائی محنت سے اس کا حکم اخذ کرنا اجتہا دکہلا تا ہے۔ مثلاً نبی اکرم مَا نُیٹِرِ نے فر مایا کہ تصویر بنانا حرام ہے۔ حضور مُلُاٹیٹِرِ کے زمانے میں تصویر ہاتھ سے بنی تھی' اس وقت کیمرے کا کوئی تصور نہیں تھا۔ کیمر وا بیجا دہوا تو یہ مسئلہ پیدا ہوگیا کہ آیا کہ مرے کی تصویر کا ہم کا میں اختلاف ہو گیا۔ عالمی عرب کے ملاء کی اکثریت کی رائے یہ ہم کہ کیمرے کی تصویر پر ہاتھ سے بنی ہوئی تصویر کی حرمت کا اطلاق نہیں ہوگا' اس لیے کہ یہ مصل ہے' جبکہ علائے ہندگی ہوئی تصویر کی حرمت کا اطلاق نہیں ہوگا' اس لیے کہ یہ مصل مے' جبکہ علائے ہندگی اکثریت اس پر منفق ہے کہ ہاتھ سے بنی ہوئی تصویر کی طرح کیمرہ کی تصویر بھی حرام ہے' البتہ کی سابی مضرورت کے تصویر کھینچنا جائز ہے' مثلاً مجرموں کی شاخت' شاختی کا رؤ' البیپورٹ اور ویزہ وغیرہ کے لیے۔ یہا جتہا دیونکہ بدعت سے مختلف ہے اور بدعت کی تعریف اس پر صاوت نہیں آئی اس لیے اجتہا دیونکہ بدعت سے مختلف ہے اور بدعت کی تعریف اس پر صاوت نہیں آئی اس لیے اجتہا دکا شار بدعت میں نہیں ہوگا۔

ر ۔ اسی طرح سائنسی ایجادات کا معاملہ ہے۔حضور مُنْ اَنْتِیْمُ کے زمانے میں سواری کا ذریعہ اونٹ' گھوڑے' خچراور گدھے ہوتے تھے'ان کے علاوہ اور کوئی سواری نہیں تھی۔ موجودہ دور میں ان کے علاوہ سائیل 'موٹر سائیل 'کار' بس اور ہوائی جہاز وغیرہ سنر کے ذرائع بن گئے ہیں۔ تواب ان کا استعال بدعت نہیں ہے' اس لیے کہ ان کا دین سے کوئی تعلق نہیں ہے' میں و بسسائنسی ترقی (scientific development) ہے۔ بعض لوگ بحث ومباحثہ میں کارول اور بسول میں سفر کوبھی بدعت کہددیتے ہیں' حالانکہ بدعت کا اطلاق ان پر نہیں ہوتا' اس لیے کہ بیہ نہ تو کسی عبادت کا حصہ ہیں اور نہ ان کا استعال ثواب کی غرض ہے کیا جاتا ہے۔ البت اگر کسی اچھے مقصد مثلاً دین کی تبلیغ کے لیے سفر کیا جائے تو اس پر اجر و ثواب ضرور ملے گا۔ اس معالم میں اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا کہ وہ سفر ہوائی جہاز پر کیا گیا ہو' ٹرین پڑیا کار پر۔ اور اگر کوئی شخص اونٹ پر بیٹھ کر برائی کی تبلیغ کرتا ہے تو اس کی بکڑ ضرور ہوگی' اس لیے کہ اصل چیز مقصد ہے نہ کہ سواری۔ لبذا سائنسی ایجادات (scientific inventions) کا شار بھی بدعت میں نہیں ہوگا' سائنسی ایجادات (scientific inventions) کا شار بھی بدعت میں نہیں ہوگا' اس لیے کہ بدعت کے مقبوم کا اطلاق ان پر نہیں ہوتا۔

# لفظ محدُث كي تشريح

اس روایت میں دوسرااہم لفظ محدیث ہے۔اس کا مادہ حدیث ہے۔ حدیث کے معنی ہیں کوئی شے جو پہلے ہیں تھی وہ پیش آگئی۔اس سے ایک لفظ حادثہ بن گیا جوار دو زبان میں بھی مستعمل ہے۔ حادثہ کہتے ہیں کسی شے کا جا تک ہوجانا۔ یعنی پچھا ساہوجانا جو نہ پیش نظر تھا' نہ مقصد تھا نہ ارادہ تھا اور نہ ہی خواہش تھی۔اس طرح کلام کے ذریعے ہے ہم جو بات کہتے ہیں اس کو بھی حدیث کہا جا تا ہے' اس لیے کہ میرے کہنے سے پہلے وہ بات نہیں تھی' اب میں نے کہی تو وہ پیش آگئی۔قرآن مجید کو بھی' حدیث' کہا گیا ہے : ﴿فَہِائِی حَدِیْتُ بِعُدُهُ یُوْمِنُونَ ﴿ ﴾ (المرسلت) ''تو اس حدیث (قرآن) کے بعد اب ہے سے باکمان لائیں گے؟' حالا نکہ اس سے زیادہ میں واضح اور ہدایت بعد اب ہے سے کہا کیا گیا جو الی شے تو کوئی اور ہے ہیں۔اس سے ایک لفظ محدث بنا ہے جس کے معنی ہیں ایس دینے والی شے تو کوئی اور ہے ہیں۔اس سے ایک لفظ محدث بنا ہے جس کے معنی ہیں ایس چیز جوئی ایجاد کر لی گئی ہو۔

برعت کاسب: عبادت اورعبادات میں فرق نہ کرنا دنیازی سے میں دیا ہے ۔

بدعات جنم لینے کاسب سے بڑا سب یہ ہے کہ اکثر لوگ عبادت اور عبادات کے تصور کوخلط ملط کر جاتے ہیں اور پھراس سے معاملات النی سمت میں چلنے لگتے ہیں۔ عبادت اورعبادات دوالگ الگ چیزیں ہیں۔عبادت تو ایک جامع لفظ ہے کہ پوری زندگی میں ہمہونت محمد تن اور ہمہ وجوہ اللہ کی اطاعت محبتِ الٰہی کے جذبہ ہے۔سرشار ہوکر کی جائے۔ یہ چونکہ بہت مشکل کام ہے اور اس میں بہت می رکاوٹیں ہیں چنانچہ اس کے لیے اللہ تعالیٰ نے چارعبادات نماز' روزہ' مج اور زکوۃ فرض کی ہیں۔ یہ چاروں عبا دات دین کے ستون ہیں۔اس سے معلوم ہوتا ہے کہ عباوت بمنز لہ حیمت کے ہے جو ان ستونوں کے سہارے کھڑی ہے۔ بغیر حبیت کے ستونوں کا کوئی فائدہ نہیں ہے۔اسی طرح ستونوں کے بغیر حجیت بھی قائم نہیں رہ سکتی۔معلوم ہوا کہ عبادت اور عبادات لازم وملز وم ہیں'لیکن اگر عبادت اور عبا دات میں ایک طرح کا مقابلہ شروع ہو جائے تو اس مقابلے سے عبادت کا جامع تصور اور اس کی ہمہ گیریت ذہن سے محوہو جاتی ہے۔ اس کے بعد عبادات پر زور بڑھنا شروع ہوجاتا ہے اور میسارا معاملہ نیکی کے جذبے ہے سرشار ہوکر اور پوری نیک نیتی کے ساتھ ہوتا ہے۔۔۔ اس کواچھی طرح سمجھ لیجیے کہ جب عبادت کا ہمہ گیراور جامع تصور ذہنوں سے او جھل ہوجا تا ہے تو اب نیکی کا جذبہ عبادات پرمر تکز ہوجا تا ہے۔ پھران عبادات میں غلو ہوتا ہے اور حدے آ گے بڑھنے کی ایک شکل پیدا ہوجاتی ہے۔اس کوایک مثال سے یوں بچھنے کہ اگر آپ ایک طشت میں پانی ڈالتے ہیں تواس پانی کی اونچائی ایک یا دوانچ ہوگی اورا گرآپ اسی پانی کوکسی بوتل میں ڈال دیں تو اس کی او نیجائی دس اپنج ہو جائے گی۔ یہی معاملہ جمارے دین کا ہے۔ جب عبادت کا ہمہ گیراور وسیع تصور سکڑ کرعبادات میں آ گیا تو وہ تصور محدود ہو گیا۔ یقیناً اس سے عبادات میں غلو پیدا ہوگا' نئی نئی چیزیں اس میں شامل ہوں گی اوریہ پورے خلوص اور نیک نیتی ہے ہوگا۔اس تصور کو واضح کرنے کے لیے میں نے ابتدا میں سور ۃ الحديد كي آيت ٢٧ تلاوت كي:

﴿ وَرَهْبَانِيَّةَ لِـٰالْبَتَدَعُوْهَا مَا كَتَبُنْهَا عَلَيْهِمُ إِلَّا الْبِنَغَآءَ رِضُوَانِ اللَّهِ فَمَا رَعَوْهَا حَقَّ رِعَايَتِهَا ۖ ﴾

''انہوں نے رہبانیت کی بدعت ایجاد کر لی تھی جس کا ہم نے ان کوحکم نہیں دیا تھا گر (انہوں نے اپنے خیال میں) اللہ کی خوشنودی حاصل کرنے کے لیے (خود ہی ایسا کرلیا) پھر جیسااس کو نبھانے کاحق تھا دیسانیا ہنہ کرسکے۔''

اس آیت کے آغاز میں 'ابتدعو ها'' آیا ہے۔اس کا مادہ بھی بدع ہے بابِ افتعال میں یہ ابتداع بن گیا۔

## بدعت کی انتها: ربهانیت

حضرت مسيح اور حضرت نيجي پيهم انتهائي زامد تھے اور دونوں کو دنیا ہے کو ئی لگا وُ نہ تھا' اس لیے دونوں نے شادی نہیں کی۔لہٰذاان کے تبعین' جو بہت خداترس تھےاوران میں تقویٰ اورخشیت ِ الٰہی کا بہت غلبہ تھا' ان کے اندر بھی اس اعتبار سے غلو پیدا ہوااور پھراس سے انہوں نے رہبانیت کا نظام بنایا اور بہ عہد کیا کہ ساری عمر شادی نہیں کریں گے اور خانقاہوں میں پوری زندگی گزاریں گے ۔ ابتدائی زمانے میں واقعتا ایسے لوگ تھے جنہوں نے رہانیت کاحق ادا کیا'لیکن اکثر و بیشتر لوگ اس کی پابندی نہیں کر پائے۔ انہوں نے رہبانیت کواینے اوپرلازم تو کرلیا اور بیعہد کرلیا کہ اب شادی نہیں کریں گے کیکن اس کا بوری طرح حق ادا نہ کر سکے ۔اس کے بعد جب عیسا ئیوں میں خانقا ہی نظام (monasticism) کا زوال آیا ہے تو پھر کہنے کوتو راہب خانے ہوتے تھے کیکن وہ برائیوں کی آ ماجگاہ بن چکے تھے۔ وہاں راہب مر داور راہبہ عورتیں موجود ہوتی تھیں اور آپ کومعلوم ہے کہ سی بھی جگہ عورت اور مرد کا قرب قیامت ہے کم نہیں ہوتا۔لہذا ان راہب خانوں میں سب کچھ ہوتا تھا' زنا کاری ہوتی تھی' حرامی بیچے پیدا ہوتے تھے اور پھر تہہ خانوں میں ان ناجائز بچوں کی قبریں بنتی تھیں۔ یہ باتیں فرضی نہیں ہیں بلکہ History of Christian Monasticism پرلکھی گئی کتابوں میں خود عیسائی مصنفین نے ان باتوں کا اعتراف کیا ہے۔ بیتاہ کاریاں اس لیے ہوئیں کہانہوں نے

آیت کے اگلے جھے میں فر مایا:

﴿ فَاتَيْنَا الَّذِيْنَ امَّنُوا مِنْهُمُ ٱجْرَهُمُ ۚ وَكَثِيْرٌ مِّنْهُمُ فَلِيقُوْنَ ۞ ﴾

''لیں جولوگ ان میں سے صاحب ایمان تھے ہم نے انہیں اس کا اجرعطا کیا' لیکن ان میں اکثرلوگ فاسق تھے۔''

آیت کے اس جھے کے دوتر جے اور دومفہوم ہوسکتے ہیں۔ایک مفہوم بیہ ہے کہ عیسائیوں میں سے جو نبی آخر الزماں حضرت محمط کا نیٹے میں ایمان لے آئے تو ان کو دوہرا اجر ملے گا۔ بعض احادیث میں بھی آیا ہے کہ اگر اہل کتاب یعنی یہود و نصاریٰ میں سے کوئی حضرت

ماتے سے اور اپن سریعت سے پابلد سے اور اب وہ مدی پیرا و ہاں رہم ہیں اور اپنی سے جو شریعت کے پابند ہو گئے ہیں۔اس آیت کا دوسرام فہوم بیہ ہے کہ ان راہبوں میں سے جو

لوگ واقعی صاحب ایمان تھے اور جنہوں نے اس عہد کی پابندی کی جوانہوں نے کر لیا تھا تو ہم ان کوان کا اجرعطا کریں گے۔اور ساتھ ریبھی بتا دیا کہ ان کی اکثریت فاسقوں اور

غلط کارلوگوں پرمشمل ہے جنہوں نے اس کاحق ادانہیں کیا۔

نیک عیسائی را ہب اور عالم عہد نبوی تک موجود تھے

یہ ایک حقیقت واقعی ہے کہ حضرت عیسیٰ ملیلہ کے پیروکاروں میں نیک راہب

ور اربعین نؤوی کمی کرد کود ( کطابات جمد کرد) آ خری وقت تک موجو در ہے ہیں۔ چنانچہ آپ کومعلوم ہے کہ بحیرہ را ہب نے حضور مُلَّ الْمِیْمُ کو بحیین میں پہچان لیا تھا۔ نبی اکرم مُنافِیْزُم بحیین میں جب اپنے بچپا ابوطالب کے ساتھ تجارتی قافلے کے ساتھ شام گئے تھے تو رائے میں بحیرہ راہب نے آپ مُنْ الْفِيْمُ كو بہجان كر آپ کے چیا ابوطالب ہے کہا تھا کہ اس بیجے کی حفاظت کرنا' یہودی اس کونقصان پہنیا سكتے ہیں۔ اس طرح حضرت سلمان فارسی واٹنؤ 'جن كا مقام اس در ہے میں ہے كه حضور مُلَاثِينَا فرمايا كرتے تھے كەسلمان تو ہمارے اہل بيت ميں شامل ہے ان كى راہنما كى کرنے والے دوعیسائی راہب ہی تھے۔آپ توابران میں پیدا ہوئے تھے جہاں آگ کی پرستش ہوتی تھی'لیکن ان کی فطرت نے انہیں تلاشِ حق پر آمادہ کیا تو آپ نے اپنے دین کواوراینے وطن کو چھوڑا۔ ہوسکتا ہے کہ حضرت ابراہیم عایشے کی طرح ان کو بھی ان کے باب نے این آباء وا جدا د کا دین چھوڑنے کی یا داش میں گھرسے نکال دیا ہو۔ آ پ نے شام آ کرعیسائیت اختیار کی'اس علاقے میں ایک نیک عیسائی راہب تھا'جس ہے آپ نے علم حاصل کیا۔ جب اس را ہب کا انقال ہور ہاتھا تو آٹ نے اس سے کہا کہ میرے علم کی پیاس کی ابھی تسکین نہیں ہوئی' میں اب کہاں جاؤں؟ اس نے ایک اور راہب کا پتا دیا۔ آٹ وہاں پہنچ گئے اوراس سے علم حاصل کرنے لگے۔ جب اس کے انتقال کا وقت آیا تو آپ کے بوچھنے پر راہب نے بتایا کہ میراعلم بتار ہاہے کہ جنوب کی جانب تھجوروں والی سرز مین میں نبی آخر الزمان مُنَاتِثَةُمُ كاظہور ہونے والا ہے۔تم وہاں جاؤ كيا عجب كه الله شہیں ان کے قدموں میں پہنچا دے۔اس طرح ان دونیک راہبوں کی بدولت حضرت سلمان فاری ڈاٹیز کواپنی منزل ملی اور پھرآ پ صحابی ُرسول کے درجے پر فائز ہوئے۔ اسی طرح حضورمنا فیوم کے دور تک بہت سے عیسائیوں کے پاس علم کا وسیع ذخیرہ موجودتھا۔شاو حبشہ نجاش نے جب سورہ مریم کی آیات سی تھیں تو اس نے کہا تھا کہ جو کھان آیات میں حضرت عیسی مایش کے بارے میں بیان کیا گیا ہے حقیقت میں عیسیٰ (علیلہ) اس ہے ایک تنکا برابر بھی زیادہ نہیں ہیں۔اس سے نجاشی نے حضورمَ کَالْفِیْمَ اَکُو بیجانا۔اس طرح ہرقل نے بھی اینے علم سے محمراً النیز کو بہجانا۔ابوسفیان جوابھی مسلمان نہ

و اربعین نووی کی در 225 کار میل فطابات جمع کمی ہوئے تھے تجارتی قافلہ لے کر گئے تو ہرقل جس نے بین رکھا تھا کہ عرب میں کسی نبی کا ظہور ہوا ہے اور وہ نبوت کا دعویٰ کر رہا ہے کو جب اس تجارتی قافلہ کا معلوم ہوا تو وہ مروثكم پہنچااور وہاں جا كرابوسفيان ہےا كيلے طويل مكالمه كيا۔اس مكالمہ كے دوران اس نے ایک ایک کر کے ایسے سوالات کیے جیسے کوئی وکیل جرح کر کے حقیقت اندر سے برآ مد کر لیتا ہے۔ بیا یک طویل مکالمہ ہے جوسیرت کی کتابوں میں موجود ہے۔ ابوسفیان کہتے ہیں کہ دورانِ مکالمہ بار بارمیراجی حاِہا کہ میں جھوٹ بول کرمحمہ (مَثَاثِیْزِم) کےخلاف بات کروں'لیکن جھے خیال آیا کہ میرے ساتھ جو باقی عرب لوگ ہیں وہ کہیں گے کہا تنا بوا سر دار جھوٹ بول رہاہے! تو میں نے جھوٹ نہیں بولا اور ساری باتیں صحیح کہیں۔ مكالمه كے اختنام پر ہرقل نے كہا كہ جو پچھتم نے محد (مَثَلَّتُنِيَّم) كے بارے ميں كہا ہے اگروہ صیح ہے تو میرے قدموں کی زمین لعبی فلسطین اور شام پراس نبی کا قبضہ ہوگا۔الغرض حضورمَّنَا ﷺ کی بعثت تک چند نیک راہب بھی موجود تھے اور عیسائی عالمین بھی موجود تھے جنہوں نے نبی اکرم مُنَا لِثَيْرًا کونشانيوں كے ذريعے بہجانا۔ يہى وجہ ہے كەرسول اللَّهُ مَا لِيُعْرِيمَا عہد میں اکثر و بیشتر نصاری حضور مَا اَنْتِیْمُ اور صحابہ کرامٌ سے محبت کرتے تھے اور ان کا اسلام اورمسلمانوں کے بارے میں معاندانہ اور مخالفانہ رغمل نہیں تھا۔ نیکن یہودی مسلمانوں کے سخت دشمن بتھے اور اُس وقت یہود یوں اور عیسائیوں میں بھی بڑی سخت دشمنی تھی۔ واضح رہے کہ سورۃ المائدۃ کی آیت ۵ میں جو یہود ونصاریٰ کی آپس کی دوئتی کی بات کی گئی ہے وہ ایک پیشین گوئی ہے جوآج کے دور کے بارے میں ہے۔فرمایا: ﴿ يَا يَنُهَا الَّذِيْنَ امَنُوا لَا تَتَّخِذُوا الْيَهُوْدَ وَالنَّصْرَى اَوْلِيَاءَ ۖ بَعْضُهُمْ اَوْلِيَاءُ بَعُضٍ ۗ ﴾

''اے اہلِ ایمان!تم یہود ونصاریٰ کواپنا دوست مت بناؤ۔ وہ تو ایک دوسرے کے دوست ہیں۔'

چند صحابه کاعبا دات میں غلو کاعہد اور نبی اکرم مَثَاثِیَّةٌ کا اعلانِ براءت

بدعت كے سبب كے حوالے سے بہلی بات ميں نے آپ كے سامنے بيوض كى كہ

جب عبادت کا تصور محدود موجائے تو ساراز درعبادات پر موجاتا ہے کھراس میں غلو پیدا ہوتا ہے اور نئ نئ چیزیں وجود میں آتی ہیں۔ای کے شمن میں ایک اور حدیث میں آپ کو سنانا عاہمتا ہوں۔ حضرت انس واللہ ہیان کرتے ہیں کہ صحابہ کی ایک جماعت نے ازواج مطہرات روای سے حضور مُن اللہ اس کے گھریلو اعمال وعبادات کے بارے میں معلوم کیا ایعنی حضورمنًا ﷺ مرات کوکتنی دیر جاگ کرنوافل پڑھتے ہیں اور کتنی دیر آ رام فرماتے ہیں اور مہینے میں كتنے روز ےركھتے ہیں اور كتنے دن افطار كرتے ہیں' وغیرہ۔جب از واج مطہرات ڈائٹیا نے رسول اللهُ مَا لِيَنْ اللهُ عَمولات بتادية وانهول في سوحا كدريم بادات توكم بين -ان ك خيال میں تھا کہ حضور مُالنَّیْزُ رات کو ایک لمحہ کے لیے بھی کمربستر پرنہیں لگاتے ہوں گے اور آ پ مسلسل روزے رکھتے ہوں گئے بھی ناغز ہیں کرتے ہوں گے۔ پھرانہوں نے اپنے آپ کو اطمینان ولانے کے لیے سوچا کہ بیتو نبی اکرم فائیٹی کا معاملہ ہے جومعصوم عن الخطامیں اوران ے کوئی گناہ سرز دہوہی نہیں سکتا 'جبکہ ہم تو گنا ہگار ہیں'اس لیے سے ہمارا معاملہ نہیں ہوسکتا۔ تو ان میں ہے ایک نے کہامیں ساری رات آ رام نہیں کروں گا بلکہ عبادت کروں گا۔ دوسرے نے کہا کہ میں ہمیشہ روزہ رکھوں گا بھی ناغهٰ ہیں کروں گا۔ تبسر ہے نے کہا کہ میں ساری عمر شادی نہیں کروں گا۔حضورا کرم مُنْ اللّٰهِ کَا حِب اس سارے معالمے کی خبر ہوئی تو آ ہے نے ان کو طلب كرك انتهائي غير معمولي الفاظ ارشا وفرمائ:

((اَنْتُهُ الَّذِيْنَ قُلْتُمْ كَذَا وَكَذَا؟ اَمَا وَاللَّهِ اِنِّىٰ لَاَخْشَاكُمْ لِلَّهِ وَاَنْقَاكُمْ لَهُ لَكِنِّىٰ اَصُوْمُ وَٱفْطِرُ وَٱصَلِّىٰ وَارْقُدُ وَاَتَزَوَّجُ النِّسَاءَ ۚ فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُتَّتِیٰ فَلَیْسَ مِنِّیٰ)) (۱)

'' بیتم لوگ ہوجنہوں نے الی الی باتیں کی ہیں؟ اللہ کی قسم! میں تم میں سب سے زیادہ اللہ سے ڈرنے والا اوراس کا تقوی اختیار کرنے والا ہوں' کیکن میں روزہ رکھتا بھی ہوں اور ناغہ بھی کرتا ہوں' اور (رات کو ) نماز بھی پڑھتا بوں اور آرام بھی کرتا ہوں' اور میں نے عورتوں سے شادیاں بھی کی ہیں۔ پس جے میری سنت پیند نہیں اس کا مجھ سے کوئی تعلق نہیں۔'

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب النكاح باب الترغيب في النكاح

و اربعین نؤوی کی در 227 کرد کرد خطابات جمع کمی یمی معاملہ ایک بہت مشہور صحابی کا ہوا۔ حضرت عمرو بن العاص رہے صاحبزادے حضرت عبداللہ ﷺ کھی انتہائی زاہداور عابد تھے۔ان کے بارے میں آتا ہے کہ بیساری رات نوافل پڑھتے اور روزانہ روز ہ رکھتے تھے۔ان کونہ بیوی ہے کوئی سرو کارتھااور نہ دنیا کے کسی اور معالمے ہے۔ جب رسول الله منافظ می کوان کے اس معمول کا پَّا جِلَاتُو ٓ آ بِّ نِے انہیں بلاكر بو چھا: ((يَاعَبُدَ اللهِ ٱلَهُ ٱخْبَرُ ٱنَّكَ تَصُوْمُ النَّهَارَ وَتَقُوْمُ اللَّيْلَ)) ''اے عبداللہ! مجھے پی خبر ملی ہے کہتم ہرروز روز ہ رکھتے ہواور پوری پوری رات (نفل میں) قیام کرتے ہؤ'۔آ پ نے عرض کیا: بَلّی یَا رَسُوْلَ اللهِ ''ایا ہی ہے يارسول الله! " آت يے نے فرمایا: ( ( فَكَلا تَفْعَلْ )) ' ' پس اييا ہر گزمت كرؤ' ( ( صُمْ وَ أَفْطِلُ وَقُهُمْ وَمَنَهُ))'' روزه بھی رکھو اور افطار بھی کرؤ قیام بھی کرو اور نیند بھی کرؤ' ((فَاِنَّ لِجَسَدِكَ عَلَيْكَ حَقًّا وَإِنَّ لِعَيْنِكَ عَلَيْكَ حَقًّا وَإِنَّ لِزَوْجِكَ عَلَيْكَ حَقًّا))(١) ''اس لیے کہ تمہار ہے جسم کا بھی تم پرحق ہے'اور تمہاری آ نکھ کا بھی تم پرحق ہے'اور تمہاری بیوی کا بھی تم پرخت ہے۔''

# بدعت کا د وسراسیب: روح عبادت کاختم ہوجا نا

بدعات کا دوسرا بڑا سب روح عبادت کاختم ہوجانا ہے اور پیے نیک نیتی سے نہیں بلکہ جہالت اور غفلت کی بنا پر ہوتا ہے۔ یہ یاور تھیں کہ اگر عبادات میں سے روحِ عبادت نکل جائے تو عبادات کے ظاہر پرار تکاز زیادہ ہوجا تا ہے اور پھرظوا ہر میں اضافیہ ہونا شروع ہوتا ہے اور طرح طرح کی رسومات ایجاد ہوتی ہیں۔مثلا کسی کے فوت ہونے کے بعد اس کونسل دینا' کفن بہنانا' بہت احترام کے ساتھ کندھوں پر اٹھا کے قبرستان لے جانا' نماز جنازہ پڑھنا' اچھے طریقے ہے دفن کرنا اور پھر آخر میں اس کی بخشش کے لیے د عاکر نامسنون اعمال ہیں۔اس کے بعد کوئی رسم نہیں' لیکن لوگ اس میں آ گے ہے آ گے بڑھتے چلے جارہے ہیں۔ پہلے ہم نے ہندوؤں ہے'' تیجا'' لیا' پھر اس تیجے کو'' سوئم'' کا نام وے دیا۔ پھراہے''قل'' اور'' قر آن خوانی'' کے نام سے

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب النكاح باب لزوجك عليك حق

ور اربعین نؤوی می دورات کے علاوہ ساتواں وسواں 'پھر جالیسواں اور پھر بری جیسی رسومات موسوم کردیا۔اس کے علاوہ ساتواں وسواں 'پھر جالیسواں اور پھر بری جیسی رسومات ایجاد کرلیں۔ اِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا اِلَيْهِ وَاجْعُونَ سِیکُل کُل بدعات ہیں۔ اس طرح شادی میں دعوت ولیمہ کے سواباتی تمام دعوتیں اور رسومات اسراف اور تبذیر کے ذیل میں آتی ہیں۔اس کے بارے میں فرمانِ باری تعالیٰ ملاحظہ ہو: ﴿انَّ تَبْدِیر کے ذیل میں آتی ہیں۔اس کے بارے میں فرمانِ باری تعالیٰ ملاحظہ ہو: ﴿انَّ

اس طرح شادی میں دعوت ولیمہ کے سواباتی تمام دعوتیں اور رسویات اسراف اور تبذر کے ذیل میں آتی ہیں۔اس کے بارے میں فرمانِ باری تعالیٰ ملاحظہ ہو: ﴿إِنَّ الْمُبَلِّدِرِيْنَ كَانُوْا اِنْحُوَانَ الشَّلِطِيْنَ \* ﴾ (الاسراء: ٢٧)'' بيرمبذرين ( دولت كونمود و نمائش کے لیےاڑانے والے ) شیطانوں کے بھائی ہیں''۔اس ضمن میں حضرت عبداللہ بن مسعود ڈٹائٹز کی ایک حدیث ملاحظہ ہو۔ مجھے بیرحدیث بہت پسند ہے اور میں اکثر اسے ا پنے خطبات میں بیان کرتا ہوں ۔حضرت عبداللہ بن مسعودٌ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللَّهُ عَالَيْهُمْ فِي إِلَّا كَانَ لَهُ مِنْ نَبِي بَعَنَهُ اللَّهُ فِي أُمَّةٍ قَبْلِي إِلَّا كَانَ لَهُ مِنْ أُمَّتِهِ حَوَادِيُّوْنَ وَأَصْحَابٌ)) ' 'الله نے جس نبی کوبھی اس کی قوم کی طرف بھیجا تو اس قوم میں اس نبی کے پچھ نہ پچھ حواری اور ساتھی ضرور ہوتے تھے''۔اب بیساتھی تھوڑے ہوں یا زیادہ ' ہوتے ضرور تھے' مثلاً حضرت عیسیٰ ملیلا کے بارہ حواری تھے'جبکہ نبی آخر الزمال مُثَاثِنَةً مُ كَصِحابِهِ كَي تعداد ہزاروں میں تھی۔ان اصحابِ كامعمول بيتھا: ((يَانْحُدُونَ بِسُنَتِهِ وَيَقْتَدُونَ بِأَمْرِهِ)) ''وه ايخ نبي كي سنت يرعمل بيرا موت سے اور ان ك احكامات بجالات شخ '-((ثُمَّ إنَّهَا تَخْلُفُ مَنْ بَعْدِهِمْ خُلُوْفٌ يَقُولُونَ مَا لَا يَفْعَلُونَ وَيَفْعَلُونَ مَا لَا يُؤْمَرُونَ))(١) ( بجر بميشد بيه بوتا رباكه ان اصحاب كي بعد ایسے ناخلف لوگ پیدا ہو گئے جو کہتے وہ تھے جو کرتے نہیں تھے اور کرتے وہ تھے جس کا انہیں تھکم نہیں دیا گیا''۔ ہرنی کے ماننے والول میں ایسا ہوا ہے اور اُمتِ محریھی اس سے متثلی نہیں ہے۔۔عیدمیلا دالنبی کیاحضور مَلَّاتَیْتُمْ کاحکم ہے؟ کیا اس کا کوئی ثبوت صحابہ كرامٌ سے ثابت ہے؟ كيا ہم''ميلا دالني'' كى تقريبات مناكريہ بتانے كى كوشش كررى بين كه بم صحابه كرامٌ ك مقابله مين حضور مُلْ النَّيْزُ سے زيادہ محبت كرتے بين؟ اصل بات وہی ہے جواس حدیث میں بیان ہوئی کہ ہرنبی کے بیروکاروں میں کچھ عرصہ

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم 'كتاب الإيمان باب بيان كون النهي عن المنكر عن الايمان .....

و اربعین نؤوی کی در 229 کار میں نظابات جمعہ کھی

گزرنے کے بعدایسےلوگ آ جاتے ہیں جو کرتے وہ ہیں جن کا انہیں حکم نہیں دیا گیا۔ یہ ہے درحقیقت رہم پرستی اور پھررہم کے اندراضا فیہوتے چلا جانا۔

بدعت كانتيجه سنت كاخاتمه

بدعت کے نتائج میں ہے ایک نتیجہ یہ ہے کہ جہاں بدعت آئے گی وہاں سنت رخصت ہوجائے گی۔ابنماز جنازہ اوروفات کی رسومات کو لے لیجیے کہنماز جنازہ کی اہمیت ان رسومات ہے بھی کم ہوگئ ہے' بایں طور کہ نہ نماز جنازہ کا طریقہ سیکھنا ہے' نہاس کی دعایاد کرنی ہے بس وہاں جا کر بت بن کر کھڑے ہوجانا ہے ٔ حیا ہے وضوبھی ہویا نہ ہو۔لیکن قرآ ن خوانی اوران باتی رسومات میں تو جانا ہی جانا ہے ٔ اس میں تو کوئی دوسرا آ پشن ہے ہی نہیں ۔ حالانکہ میت کے حقوق میں سب سے بڑھ کرنماز جنازہ کی ادائیگی ہے۔اسی اہمیت کے پیش نظر نماز جنازہ کا طریقہ آنا جاہیے دعایا دہونی جا ہیے اوراس دعا کا ترجمہ بھی یاد ہونا چاہیے تا کہ دل سے دعا ما نگ سکیں۔الغرض بیہ بات یاد رحمیں کہ بدعت کے آنے ہے سنت کی حیثیت کم ہوجائے گی اور آ ہتمہ آ ہتہ سنت بالکل غائب ہو جائے گی۔ پیدعت کا بدترین نتیجہ ہے۔

الله تعالیٰ ہمیں بدعات اور محدثات ہے بچائے اور اعتصام بالکتاب والسنة کی توفیق عطا فرمائے۔ احادیث کی کتابوں میں ''اعتصام بالکتاب والنہ'' کے بورے پورے باب ہیں۔لہذا کرنے کا اصل کام بیہ ہے کہ اللہ کی کتاب اور مُنتِ رسول مَثَافِیْتِم کو مضبوطی ہے تھامیں' عبادات کے اندر روحِ عبادت اورخشوع وخضوع اور تواضع پیدا کریں اور پھرعبادات کے ساتھ عبادت کے اصل تصور کو گونہ ہونے دیں۔

(جاریہ)

اَقُولُ قَوْلِيَ هٰذَا وَاسْتَغُفِرُ اللَّهَ لِي وَلَكُمْ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِيْنَ وَالْمُسْلِمَاتِ00

# مُذمّتِ بِدعَت

۱/۱۳ گست ۲۰۰۷ء کا خطاب جمعیر

## <u> گز</u>شتہ سے ہیوستہ

اربعین نووی کی پانچویں حدیث ہمارے زیر مطالعہ ہے۔اس حدیث پر پچھ گفتگو پچھلے جمعہ ہوگئ تھی ۔موضوع کی مناسبت ہے میں نے سورۃ الحدید کی آیت ۲۷ تلاوت کی تھی' جس میں فرمایا گیا:

﴿ وَرَهُبَانِيَّةَ لِالْبَنَدَعُوْهَا مَا كَتَبْنُهَا عَلَيْهِمُ اِلَّا الْبِغَآءَ رِضُوَانِ اللَّهِ فَمَا رَعَوْهَا حَقَّ رِعَايَتِهَا ۖ ﴾

''انہوں نے رہبانیت کی بدعت ایجاد کر لئھی جس کا ہم نے ان کو عکم نہیں دیا تھا گر (انہوں نے اپنے خیال میں) اللہ کی خوشنو دی حاصل کرنے کے لیے (خود بی ایسا کرلیا) پھر جیسااس کو نبھانے کاحق تھا دیسانیاہ نہ کرسکے۔''

قرآن مجید میں 'نبدعت' کالفظ صرف اسی ایک آیت میں 'رہبانیت' کے ضمن میں آیا ہے۔ اس ضمن میں میں نے تفصیل سے بیان کیا تھا کہ حضرت عیسیٰ علیہ اور ان کے ہم عصر حضرت کی علیہ اور ان پر زمد کا بہت غلبہ تھا۔ انہیں دنیوی لذات سے کوئی سروکار نہ تھا' اس لیے انہوں نے شادی بھی نہیں گی۔ اس کے نتیج میں ان کے پیروکاروں اور حوارتین میں بھی بہی رنگ پیدا ہو گیا اور پھراگی نسلوں میں بیرنگ اور گہرا ہوتا چلا گیا یہاں تک کہ اس نے رہبانیت کی شکل اختیار کر لی سے دین اسلام نے رہبانیت کو ممنوع قرار دیا ہے اور سورة الحدید کی خدکورہ بالا آیت میں اس کی نفی کی گئی

ور اربعین نؤوی کم محد کا 231 کا در اولای کا الله اولای کا الله الله کا الله الله کا ال ہے۔ رہانیت کی نفی کے حوالے ہے اگر چہ قر آن حکیم میں زیادہ سخت الفاظ نہیں آئے ' بكه يهجى فرمايا كيا: ﴿ فَمَا رَعَوْهَا حَقَّ رِعَايَتِهَا ﴾ '' كِيرجيباا ہے نبھانے كاحق تھا ديبا نباہ نہ کر سکے'' گویا اس فعل کی مکمل نفی نہیں گی گئی بلکہ اس کاحق ادا نہ کرنے والوں کو تنبیہہ کی گئی ہے۔اس لیے کہ انہوں نے خلوصِ نیت کے ساتھ رہانیت کو اپنایا تھا۔ چنانچہ ابتدائی زمانے میں واقعتا ایسے لوگ تھے جنہوں نے رہبانیت کاحق ادا کیالیکن بعد میں اکثر و بیشتر لوگ اس کی یابندی نہیں کریائے۔البتہ احادیثِ مبارکہ میں بڑی شدت کے ساتھ رہانیت کی نفی آئی ہے۔اس ضمن میں چندا حادیث مبارکہ میں آپ کو سنا چکا ہول' ان میں ایک طویل روایت حضرت انس ڈائٹیز سے مروی تھی جس کا خلاصہ ہیہ ہے کہ صحابہ كرام فرائيز كى ايك جماعت في عبادات مين غلو كاعبد كرليا - جب رسول اللهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا معلوم ہوا تو آ پ نے ان سے اعلان براءت کرتے ہوئے آخر میں فرمایا: (( فَمَنُ رَغِبَ عَنْ سُنَتِنْ فَكَيْسَ مِتِنْ)) ''جےمیری سنت (طریقہ) پیندنہیں اس کا مجھ ہے کوئی تعلق نہیں''۔اب پیر بہت سخت انداز ہے۔حالانکہ انہوں نے جوبھی سوچا اور جوبھی عہد کیا تھاوہ نیک نیتی پرمبنی تھا'کیکن اس کے باوجود نبی اکرم مُلَاثِیَّا مِے ان کے طرزِعمل کی نفی میں بہت غیرمعمولی الفاظ ارشاد فرمائے۔اس کی وجہ بیہ ہے کہ رہبانیت کی مثال آ ہے کے سامنے تھی جونیک نیتی سے شروع ہوئی لیکن بالآخرراہب خانے برائیوں کی آ ماجگاہ بن گئے۔

<sup>(</sup>١) سنن ابي داؤد كتاب الادب باب في الحسد

''(دیکھو)اپناوپرخی مت کرو(اگرتم اپناوپرخی کروگے) تو تم پرخی ہی کی جائے گی۔ پس پہلی قوموں میں سے جنہوں نے اپنے آپ پرخی کی تو اللہ نے بھی ان کو تحق میں مبتلا کر دیا۔ پس اُن کی باقیات سیئات خانقا ہوں اور راہب خانوں میں موجود ہیں۔''

اس کے بعد آپ نے سورۃ الحدید کی آیت ۲۷ تلاوت فرمائی جس کے آخر میں فرمایا گیا:
﴿ وَ کَشِیْرٌ مِّنْهُمْ فَلْسِفُونَ ﴿ ﴾ ''اوران میں ہے اکثر فاسق ہیں' ۔ لیعنی اکثر ایسے سے جنہوں نے رہبانیت کاحق ادائہیں کیا۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ انہوں نے فطرت کے ساتھ تصادم کا راستہ اختیار کیا اور فطرت کے تقاضوں کے خلاف غیر فطری قد عنیں لگا دیں۔ اب ظاہر بات ہے کہ اللّٰہ نے انسان کو کچھاڑ دیتے ہیں اور پھرانسان منہ کے بل بری طرح گر پڑتا ہے۔

#### رسول الله مثَلُ عَلَيْهُم كا الوداعي وعظ اور وصيت

موضوع کی مناسبت ہے اب میں آپ کو ایک بڑی اہم حدیث (') سنا رہا ہوں ۔۔۔ اس حدیث کا ہم بات یہ ہے کہ اس کون کر نبی اکرم مُنَا اللّٰہِ کَا کُھوں کے سامنے آ جائے گا۔ اس سے پہلے حدیثِ جریل کے مطالعہ کے دوران ہم اس کا مشاہدہ کر چکے ہیں کہ اس کو پڑھ کر بھی حضورا کرم مُنَا اللّٰہُ کَا اللّٰہِ علی مضورا کرم مُنَا اللّٰہُ کَا اللّٰہِ کَا اللّٰہُ کَا ال

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي ابواب العلم باب ما جاء في الاخذ بالسنة واجتناب البدع وسنن ابي داؤد كتاب السنة باب في لزوم السنة واللفظ له

اس سے آگے رسول اللہ گائی کے فرمایا:

((اُوْ صِیْکُمْ بِعَفُوی اللّٰهِ)) ' میں تنہیں اللّٰہ کا تقوی افقیار کرنے کی وصیت کرتا ہوں'

((اُوْ صِیْکُمْ بِعَفُوی اللّٰهِ)) ' میں تنہیں اللّٰہ کا تقوی افقیار کرنے کی وصیت کرتا ہوں'

س آگے بر ہے ہے پہلے تقوی کے مفہوم کو اچھی طرح سمجھ لیجے۔اس حیات و نیوی میں معصیت سے بچنا' گنا ہوں سے بچنا' اللّٰہ کی نافر مانی سے بچنا' صدو دِشریعت تجاوز کرنے سے بچنا اور تمام خرافات' رسومات و بدعات سے بچنا تقوی کا کہلاتا ہے۔اس کی مثال ایسے ہی ہے کہ انسان کو کسی گھنے جنگل میں سے گزرنا پڑے اور وہاں نہ کوئی گھٹ ٹری ہو نہ کوئی راستہ ہو' بلکہ اونجی اونجی گھاس اور گھنے درخت ہوں۔ ظاہر بات ہو کہا ہو گئی اور موذی جانور کا بل یا بھٹ ہواور وہاں پاؤں کہا ہو یا کسی اور موذی جانور کا بل یا بھٹ ہواور وہاں پاؤں برخ جائے۔ا بمیزون یا کا گوجسے جنگل سے میں تو درختوں سے لگئے ہوئے سانپ بھی موجود ہوتے ہیں۔اس طرح پوری زندگی انسان کا معصیتِ اللّٰی سے بی کر چلنا تقویٰ ہے۔ بہت کا م ہوتے ہیں۔اس بھی آ ہتہ کہنازک ہے بہت کا م

تقویٰ کی وصیت کے بعد آ گے رسول اللّه مَثَانَائِیَا نے فر مایا: ((وَ السَّمْعِ وَالطَّاعَةِ)) ''( تقویٰ کے ساتھ ساتھ میں تنہیں وصیت کرتا ہوں)''سمع و طاعت یعنی سننے اور تھم و اربعین نُووی کی محد کا ( 234 کا در خطابات جمع کا کا در ایک کا در محد کا ایک کا در محد کا در مح ماننے کی' --- یعنی میں تواللہ کا رسول ہوں اورتم میری بات مان رہے ہو' کیکن میرے بعداب نہ کوئی رسول ہوگا اور نہ کوئی نبی' میرے بعد تو خلفاء ہوں گے۔اس لیے میں تہہیں وصیت کرتا ہوں کہان کا تھم سننا اور ما ننا اور اپنی جماعتی زندگی میں رخنے نہ پڑنے دینا۔ "ویا: "United you stand, divided you fall" لیعنی تم متحد رہو گے تو سربلند رہو گے اور جب تم تقسیم ہوجاؤ گے تو تمہیں زوال آ جائے گا۔ چنانچہ ایسا ہی ہوا۔ حضرت عثمان غنی ڈائنز کی شہادت کے بعد جب مسلمان شیعانِ عثمانؓ اور شیعانِ علیؓ کے نام سے دوگروہوں میں تقسیم ہو گئے تو پھرمسلمانوں میں خانہ جنگی شروع ہوگئی۔حضرت علی دان کا تو پوراعهد خلافت خانه جنگی کی نذر ہو گیا اور ایک لا کھے قریب مسلمان ایک دوسرے کی تلواروں' تیروں اور نیزوں سےختم ہو گئے۔ ظاہر بات ہے پھر زوال تو شروع مونا بي تفا- آپ مَنْ اللَّهُ أَنْ فَر ما يا تها: ((وَ السَّمْعِ وَالطَّاعَةِ وَإِنْ عَبُدًا حَبَشِيًّا )) ''( میں تمہیں وصیت کرتا ہوں خلیفہ اور امام کا ) حکم سننے اور ماننے کی خواہ وہ ایک حبثی غلام ہی ہو''۔یعنی پیرنہ مجھنا کہتم برتر اوراعلیٰ ہو جبکہ وہ اونیٰ اور کم تر ہے' بلکہ تبہارا خلیفہ یا امام خبشی غلام بھی ہوتو بھی تم پراس کی اطاعت لا زم ہے۔

 و اربعین نؤوی کی میں میں وقات اپنی رائے کو پیش وال کرامیر کی میں اوقات اپنی رائے کو پیش پشت وال کرامیر کی رائے کو پیش پشت وال کرامیر کی رائے کو بانا پڑتا ہے۔ اس لیے رسول اللّٰہ کَا لَیْکِیْ نَے اپنے اس وواعی وعظ میں تقویٰ اور سمع

وطاعت کی خصوصی وصیت فرمائی۔

حدیث کا آخری مکڑا ہمارے آج کے موضوع ''ندمت بدعت' سے متعلق ہے۔

آپ نے اپی وصیت کو جاری رکھتے ہوئے فرمایا: ((فَعَلَیْکُمْ بِسُنَیْنِی وَسُنَیْ الْکُولَفَاءِ

الْمَهْدِیّنِیْنَ الوَّاشِدِیْنَ ' تَمَسَّکُوْا بِهَا وَعَضُّواْ عَلَیْهَا بِالنَّوَاجِدِ) ''پی تم پرمیری الْمَهْدِیّنِیْنَ الوَّاشِدِیْنَ ' تَمَسَّکُوْا بِهَا وَعَضُّواْ عَلَیْهَا بِالنَّوَاجِدِ) ''پی تم پرمیری سنت اور میرے ہدایت یافتہ خلفائے راشدین کی پیروی لازم ہے' تو تم اس کولازم پکڑو اور اس کوان ہوتے ہاں کولازم پکڑو کررکھو' ۔۔۔ کچلیوں کے دانت (نواجِد) کسی چیز کو پکڑ نے کے لیے ہوتے ہیں۔ درندوں میں یہ کچلیاں (canines) اس لیے لیے ہوتے ہیں۔ درندوں میں یہ کچلیاں (canines) اس لیے لیے کہ وقت ہیں کہ انہوں نے زندہ جانور کے گوشت کو کھاڑ ناہوتا ہے اور کچلیاں ہی اس کام کے لیے کارگر ہوتی ہیں۔ آگے کے دانت چیر بھاڑ کرنے کا یکام نہیں کر سکتے۔

میں بیا ہیں کہ انہوں نے زندہ جانور کے گوشت کو کھاڑ کا ہوتا ہے اور کچلیاں ہی اس کام بیں کہ لیے کارگر ہوتی ہیں۔ آگے کے دانت چیر بھاڑ کرنے کا یکام نہیں کر سکتے۔

عے یے دار دادی بی اللہ میں ال

بدعت کا تیسر اسب: اقامتِ دین کی جدّو جُهداور جہادسے پہلوتہی بدعت کے اسباب کے حوالے سے یا در کھیں کہ جب دین کا ہمہ گیرتصورسا منے ہیں

رہتاتو بدعات پیدا ہوتی ہیں۔ دین کے ہمہ گرتصور میں عبادات بھی ہیں اور معاملات بھی 'البتہ عبادات کی نبیت معاملات کی اہمیت زیادہ ہے۔ عبادات کی کوتا ہی کوتو اللہ تعالیٰ معاف کر دے گا'اس لیے کہ وہ تو اللہ کے لیے ہیں اور اللہ تعالیٰ تو بہت معاف فرمانے والا اور رحم کرنے والا ہے۔ لیکن اس کے برعکس معاملات کی کوتا ہی کواللہ تعالیٰ ازخو دمعاف نہیں کرے گا'اس لیے کہ یہ انسانوں کاحق ہے۔ اگر آپ نے کسی کاحق مارا ہے تو اس کا حساب کتاب ہو کر رہے گا۔ یا تو اس کے پھے گناہ آپ کے جھے ہیں آئیں گے یا آپ کی کچھ نکیاں اس کو دے دی جائیں گی جس کا آپ نے حق میں آئیں گے یا آپ کی کچھ نکیاں اس کو دے دی جائیں گی جس کا آپ نے حق مارا ہے

-- میں نے بتایا تھا کہ بدعت کا دوسرا سبب روحِ عبادت کا ختم ہو جانا ہے اور بیہ نیک نیتی ہے نہیں' بلکہ جہالت اورغفلت کی بنایر ہوتا ہے۔

اب بدعت کے تیسر سبب کی طرف آتے ہیں اور وہ ہے اللہ کے دین کوغالب کرنے کی جدوجہدیعنی جہاد فی سببل اللہ سے کنارہ کئی اختیار کرنا ہم ان نشستوں میں '' حکستِ دین کاعظیم خزانہ' کے عنوان سے حضرت معاذین جبل واللہ کا عظیم خزانہ' کے عنوان سے حضرت معاذین جبل واللہ کی حدیث کا مطالعہ کر چکے ہیں جس میں رسول اللہ کا لیڈ کا نے جہاد فی سبیل اللہ کو دین اسلام کی بلند ترین چوئی قرار دیا ہے۔اس طویل حدیث میں وار درسول اللہ کا لیڈ کا لیڈ کا کے بیالفاظ ذہن میں تازہ کے بیجے: (اِنَّ رَأْسَ لَهٰ ذَا الْاَمْ وَ اَنَّ تَشْهَدَ اَنْ لاَّ اِللَٰهُ اِللَٰهُ وَ حُدَهُ لاَ شَرِیْكَ لَهُ وَ اَنَّ كَاهُ وَ اَنَّ كَاهُ وَ اَنَّ كَاهُ وَ اَنَّ كَاهُ وَ اَنْ كَاهُ وَ اَنْ كُلُهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اِللّٰهُ الصَّلَاةِ وَ اِلْیَاءُ الزَّ كَاةِ وَ اَنَّ كَاهُ وَ اَنَّ كُلُهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ

''یقیناً دین کی جڑ یہ ہے کہ تم گواہی دو کہ کوئی معبود نہیں سوائے تنہا اللہ تعالیٰ کے جس کا کوئی شریک نہیں اور یہ کہ محمد (مَنَّا ثَیْنِ ) اللہ کے بندے اور اس کے رسول ہیں۔اور اس دین کوقائم رکھنے والی اور اس کی شیراز ہبندی کرنے والی چیز ہے نماز کوقائم کرنا اور زکو قاداکرنا۔اور اس کی بلند ترین چوٹی جہاد فی سبیل اللہ ہے۔''

و اربعین نؤوی کی در 237 کار در کایات جمعہ کھی

جار ہا ہے' دین میں کیسی تبدیلیاں کی جارہی ہیں۔لہٰذا جب اقامتِ دین کی جدوجہد خارج از بحث ہوگئی تواس کا نتیجہ بیہوا کہان کا تصویر دین سکڑ کررہ گیا۔

بدعت كا چوتھاسىب: معاملات ميں أحكام الہيہ سے روگر دانی

کچھلوگ وہ ہیں جومعاملات میں بھی دین کے احکام کوچھوڑ ہے بیٹھے ہیں۔ وہ کہتے ہیں کہ کار وبار میں سود لینا دینا پڑتا ہے ٔ بینک سے سودی قرض لیے بغیر کار وبارنہیں چاتیا' چھوٹے مکان کو ہڑی حویلی میں تبدیل کرنے کے لیے بینک سے قرضہ لینا پڑتا ہے۔ای طرح باقی معاملات میں وعدہ خلافی ہورہی ہے جھوٹ بولا جار ہاہے دھوکہ وہی چل رہی ہے ملاوٹ عروج پر ہے' وغیرہ وغیرہ ۔ جب معاملات کے اندر بھی کمی ہوگئی تو اب سارا گاڑھا بن عبادات میں آ گیا۔اس کے لیے میں نے آپ کومثال وی تھی کہ اگر آپ ا کی طشت میں پانی ڈالتے ہیں تو اس پانی کی او نچائی ایک اپنچ یا دوانچ ہوگی اورا گراسی پانی کوآپ سی جاریا بوتل میں ڈال دیں تو وہ ایک فٹ اونچا ہوجائے گا۔اس طرح دین کے معاملہ میں جب آپ نے اس کی بنیا و (base) کوئٹگ کر دیا بایں طور کہ نہ اقامتِ دین کی جدّو جُہدر ہی اور نہ معاملات کی احکام الٰہی کے مطابق پیروی رہی' تو پھرسارا زور عبادات پر چلا گیا۔اس کا نتیجہ بیہ لکلا کہ ہرسال عمرہ اور حج ہور ہاہے کئین اس کی کوئی پروا نہیں کہ وہ کمائی حرام کی ہے یا حلال کی۔ پچھلوگ تو بڑے فخر سے کہتے ہیں کہ میں ہرسال حج کو جاتا ہوں اور میرامصلیٰ تو معجد حرام اور معجد نبوی کی پہلی صف کے اندر مقرر ہے۔ یہ لوگ وہاں شُرطوں کورشوت دے کراپنے مصلّے پہلی صفوں میں رکھواتے ہیں اور سمجھتے ہیں کہ بروی نیکی کا کام کررہے ہیں۔

اس حوالے ہے آپ نبی آخرالز ماں مُنَافِیْنِ کا طر نِعمل دیکھیں کہ آپ نے عمر ہُ قضا جوسلح حدید بید کے بعد ہوا' کے بعد باقی ساری زندگی کوئی عمر ہنییں کیا' حالانکہ ۸ ہجری میں مکہ فتح ہوگیا اور آپ کوعرب کے بادشاہ کی حیثیت حاصل ہوگئ 'اگر عمرہ کرنا جا ہے تو

کوئی روکنے والانہیں تھا'لیکن آپ نے کوئی عمرہ نہیں کیا بلکہ آپ نے ساری جدوجہد دین کو غالب کرنے کے لیے کی اور اپنا سارا وقت اس کام میں لگایا۔ای طرح رسول اس خمن میں آپ دیکھیں کہ ہمارے ہاں خاص طور پر شب براءت کے حوالے سے یہ تصور ہے کہ اس رات میں زیادہ سے زیادہ عبادت کا اہتمام کیا جائے۔۔۔ اس کے علاوہ اس رات جو آتش بازی یا جشن اور ہنگامہ ہوتا ہے اس کا تو سرے سے دین سے کوئی سروکار ہے ہی نہیں ۔۔۔عبادت کے لیے بھی خاص طور پر اس رات کو مقرر کر لیا گیا ہے حالا نکہ اس رات کی نفسیلت کے حوالے سے کوئی قوی احادیث موجو زنہیں ہیں۔ گیا ہے حالا نکہ اس رات کی نفسیلت کے حوالے سے کوئی قوی احادیث موجو زنہیں ہیں۔ اس طریقے سے شب معراج کا معاملہ ہے۔ یہ سب اس لیے ہور ہا ہے کہ پوری توجہ اب عبادات پر مرسکز ہو چکی ہے اور ساراز ورعبادات پر ہی صرف ہور ہا ہے۔

# بدعات كانتيجه: اختلا فات اوررسومات كى كثرت

عبادات کے دو پہلو ہیں'ایک ہے ان کا ظاہر اور رسم' جبکہ ایک ہے باطن اور رسم' جبکہ ایک ہے باطن اور روح۔مثلاً نماز کا ظاہر کی پہلو یہ ہے کہ آپ نے اللہ اکبر کہتے ہوئے ہاتھوں کو کا نوں تک اشایا اور پھر ہاتھ باندھ دیے' ثنا پڑھی' فاتحہ پڑھی اور قر آن کا کچھ صبہ پڑھا' رکوع میں گئے' تسبیحات پڑھیں' پھر ہیٹھے' گئے' تسبیحات پڑھیں' پھر ہیٹھے' پھر سجدے میں گئے' تسبیحات پڑھیں' پھر ہیٹھے' پھر سجدے میں گئے' تسبیحات پڑھیں' پھر ہیٹھے' پھر سجدے میں گئے' تسبیحات پڑھیں' پھر ہیٹھے۔ پڑھیں کے ہورے اور پھر اگلی رکعت ای طرح بغیر ثنا کے پڑھی۔

پھر قعدہ میں بیٹے اور سلام پھیردیا۔ یہ سارائمل رسم نماز اور نمازی ظاہری شکل ہے۔ نماز
کا باطنی پہلویہ ہے کہ نماز کوخشوع وخضوع کے ساتھ پڑھا جائے قراءت کے وقت
آیات پرغور کیا جائے ۔ بعض صحابہ کرام رضوان اللہ علیم اجمعین کی یہ کیفیت تھی کہ
قراءت کے دوران جب جہنم یا عذاب جہنم کا تذکرہ آتا تو آئکھیں بہہ پڑتیں وقت
طاری ہو جاتی ۔ وورانِ نماز اپنے اندراحیان کی کیفیت پیدا کی جائے جس کا ذکر
عدیث جبریل میں بایں الفاظ ہوا ہے: ((اَنْ تَعْبُدُ اللَّهُ کَانَّكَ تَرَاهُ وَ فَانْ لَمْ تَكُنْ وَكُورُهُ وَانَّهُ بَدَاكُ) '' (احمان ہے ہے کہ) تو اللَّه تکانگ تورائ ور ہے کہ وہ تجھے دیمے رہا ہے 'اوراگریہ مقام حاصل نہ ہوتو کم از کم یہ خیال تو رہے کہ وہ تجھے دیمے رہا ہے 'اوراگریہ مقام حاصل نہ ہوتو کم از کم یہ خیال تو رہے کہ وہ تجھے دیمے رہا ہے 'اوراگریہ مقام حاصل نہ ہوتو کم از کم یہ خیال تو رہے کہ وہ تجھے دیمے رہا ہے 'اوراگریہ ماور ظاہری پہلوباتی رہ گیا۔ بقول اقبال ۔ پہلوتو ختم ہوگیا' بس رسم اور ظاہری پہلوباتی رہ گیا۔ بقول اقبال ۔

ره گئی رسم اذال ' روحِ بلالی نه ربی فلفه ره گیا ' تلقینِ غزالی نه ربی!

جب روح وین اور روح عباوت سے توجہ بث جائے گی تو دین کی چھوٹی چھوٹی جھوٹی اپنوں پراختلاف ہوگا اور''من دیگرم تو دیگری'' کی نوبت آ جائے گی۔ آپ اپنے اردگر دفظر دوڑا کیں تو معلوم ہوگا کہ آمین بالخبر اور بالتیر کہنے والوں اور رفع یدین کرنے اور نہ کرنے والوں میں ٹرائیاں ہور ہی ہیں۔ بعض جگہ ایسا بھی ہوتا ہے کہ اگر کوئی شخص مجھول کر دوسرے مکتبہ فکر کی مسجد میں چلا جائے تو اسے کہا جاتا ہے کہ ہماری مسجد میں کیوں آئے ہو؟ اگر آئندہ آئے تو ٹائلیں تو ڑویں گے۔ اللہ کی بناہ! کہ چھوٹی چھوٹی باتوں کی بنیاد پر مسجد میں الگ بنالیں' ایک دوسرے سے دست وگریباں ہوگئے' لیکن وین کے بنیاد پر مسجد میں الگ بنالیں' ایک دوسرے سے دست وگریباں ہوگئے' لیکن وین کے بر سے معاملات (سود' جھوٹ کر میں کوئی طاوٹ دھوکہ دہی وغیرہ) کے بارے میں کوئی سیر خبیس بول' و باں تو لکو بھوٹ ہے والا معاملہ ہے۔

عبادات پر ساری توجہ مرتکز ہونے کا ایک نتیجہ تو بیہ اختلا فات ہیں' جبکہ اس کا دوسرا نتیجہ بیہ ہے کہ رسومات زیادہ سے زیادہ ہوتی چلی جاتی ہیں۔اس کی ایک مثال شادی بیاہ ور اربعین نؤوی که محد می ( عطابات جمع کسی کاموقع ہے۔ ہمارےمعاشرے میں شادی بیاہ کے لیے اُن گنت رسمیں رائج ہوگئی ہیں۔ اس حوالے سے یاد رکھیں کہ شادی کے موقع برلڑ کی والوں کے ہاں کسی وعوت طعام کا ثبوت احادیث اوراسلامی تاریخ مین نہیں ملتا۔ پوری شادی میں صرف ایک دعوتِ طعام ہے اوروہ لڑ کے کی طرف سے دعوت ولیمہ ہے۔اس کی بھی وجہ ظاہر ہے کہ اس کا گھر آباد ہوا ہے تو وہ خوشی منائے اور اپنے دوستوں کواس خوشی میں شریک کرے — دعوت ولیمہ نه صرف ثابت ہے بلکداس کی تا کید بھی ہے۔احادیث کی کتابوں میں''باب الولیم''کے عنوان سے بورابوراباب موجود ہے--- ہمارے ہاں میہوتا ہے کہ پہلےاڑ کی دیکھنے کے ليے ايک پورانشکر جاتا ہے اورلز کی والوں کو با دلِنخواستہ طعام کا اعلیٰ سے اعلیٰ انتظام کرنا پڑتا ہے' پھرمنگنی کی باری آتی ہے' پھرتارنخ مقرر کرنے کی' پھرتیل اور مایوں کی' پھرمہندی کی ۔ان تمام رسومات میں ہے اکثر کا بوجھاڑ کی والوں پر پڑتا ہے اور انہیں ہرتقریب میں دعوت ِطعام کا نتظام کرنا پڑتا ہے تا کہاڑ کی کوسسرال میں طعنے ندسننے پڑیں۔ بیسب تو وہ رسومات ہیں جوشادی کے دن سے پہلے کی ہیں۔ جب شادی کا دن آتا ہے تو پہلے سہرا بندی ہوتی ہے ٔ دو لہے کوسلامیاں پیش کی جاتی ہیں' پھر بارات کالشکرلڑ کی والوں کے ہاں جاتا ہے اور وہاں نکاح ہوتا ہے۔وہاں بھی دولہا میاں سلامیاں وصول کرتے ہیں۔ نکاح کے بعد وہاں دعوتِ طعام کاعظیم الثان اہتمام ہوتا ہے جس میں اسراف کا رنگ

نمایاں نظر آتا ہے اور پھر بہت ساکھا ناہر بادبھی کردیا جاتا ہے۔
جن لوگوں کے پاس روپے پینے کے انبار ہیں وہ تواپی دولت کے اظہار اور نمود و
نمائش کے لیے بیساری رسومات اداکرتے ہیں ۔ قر آن مجید کی اصطلاح میں اس کا
نام تبذیر ہے: ﴿إِنَّ الْمُعْبَلِّهِ إِنِّى كَانُوْ الْمُحْوَانَ الشَّيلِطِيْنِ ﴿ (بَی اسرائیل:۲۷)''اپنے
نام ونمود کے لیے خرچ کرنے والے شیطانوں کے بھائی ہیں' ۔ اس کا نتیجہ یہ نکاتا
ہے کہ ایک غریب آدمی کو بھی دیکھا دیکھی بیسب کرنا پڑتا ہے۔ اب بیاس کا در دِسر ہے
کہ وہ اس کے لیے کہیں چوری کرئے ڈاکہ ڈالے یا رشوت لے کیکن اسے ہر حال میں
بیکرنا ہے ورنہ بیٹی کیا سوچے گی کہ میری شادی پر میرا باپ یہ بھی نہ کرسکا! یہی وہ خرافات

بیں جن کی وجہ سے ان لوگوں کی نیندیں حرام ہو جاتی ہیں جن کے ہاں چند بیٹیاں بیدا ہو
جائیں۔اس حوالے سے اسلام کا اصول یا در کھیں کہ شادی میں لڑکی والوں کا ایک پیسہ
ہمی نہیں خرچ ہونا چاہیے۔ مہر محفل نکاح میں منہ میٹھا کرانا اور پھر دعوت ولیمہ بیسب
لڑکے والوں کی ذمہ داری ہے گڑکی والوں کا تو سرے سے کوئی خرچ ہے ہی نہیں۔ جہنر
کے حوالے ہے بھی یہ نوٹ کرلیں کہ اس کا اسلام میں سرے سے کوئی تصور ہی نہیں ہے کہ لیکن ہمارے ہاں سارا معاملہ اللہ ہے۔ اس کی وجدا کی بار پھر نوٹ کرلیں کہ جہاں کوئی بیمت ہما جاتی ہوجاتی ہے۔ نبی اکرم مُنَافِیْنِم نے فرمایا:
برعت آجاتی ہے وہاں سے کوئی سنت غائب ہوجاتی ہے۔ نبی اکرم مُنَافِیْنِم نے فرمایا:
((مَا آخَدَتَ قَوْمٌ بِدُعَةً اِلاَّ رُفِعَ مِنْلُهَا مِنَ السُّنَةِ فَتَمَسُّكُ بِسُنَةً خَدُرٌ مِنْ

'' جوقو مَ جَى كو كَى بدعت ایجاد کرتی ہے تو اس کی جگہ ہے سنت اٹھالی جاتی ہے۔ 'پس سنت کومضبوطی ہے بکڑ نا بدعت ایجاد کرنے ہے بہتر ہے۔''

#### احياء سنت بمقابله ايجاد بدعت

موضوع کی مناسبت سے میں ایک اور حدیث آپ کوسنا نا چاہتا ہوں تا کہ بیمسئلہ اچھے طریقے سے واضح ہو جائے ۔حضرت بلال بن حارث المزنی ڈٹٹٹؤ بیان کرتے ہیں کہرسول اللّٰدُمُنَّا لِنَیْزِ نِے فر مایا:

((إِنَّهُ مَنْ آخُيَا سُنَّةً مِنْ سُنَّتِى قَدُ أُمِيْتَتُ بَعُدِى فَإِنَّ لَهُ مِنَ الْآجُوِ مِثْلُ مَنُ عَمِلَ بِهَا مِنْ غَيْرِ آنُ يَنْقُصَ مِنْ أُجُوْرِهِمْ شَيْئًا)) (٢)

عمِل بِھا مِن صَعِیرِ ان پیکسٹ بِ ان محرور م ''یقیناً جس شخص نے میری کسی ایس سنت کوزندہ کیا جومیرے بعد مردہ ہو پیکی تھی تو اس شخص کوا تناا جر ماتا رہے گا جتنا اس سنت پر عمل کرنے والے کو ملے گا اور عمل اس شخص کوا تناا جر ماتا رہے گا جتنا اس سنت پر عمل کرنے والے کو ملے گا اور عمل

کی ہے۔ کرنے والے کے اجر میں کوئی کمی بھی نہیں ہوگی۔''

یعنی جس نے کسی مردہ سنت کو دوبارہ زندہ کیا تواس کے حساب میں تمام عمل کرنے والوں

<sup>(</sup>١) مسند احمد كتاب مسند الشامين باب حديث عضيف بن الحارث في ح ١٦٣٥٦ -

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي ابواب العلم باب ما جاء في الاخذ بالسنة واحتناب البدعة.

و اربعین نووی کی در 242 کرد کا بات جمع کسی جتنا ثواب کریڈٹ ہوتارہےگا۔ اب دیکھئے ہم نے متجدمیں نکاح کی سنت کواز سرنوزندہ کیا ہے ٔ حالانکہ لوگ تواہے ہتک اور تو ہیں سمجھتے تھے۔اس طرح ہم نے جماعتی زندگی میں بیعت کی سنت کودوبارہ زندہ کیا ہے۔ ہمارے ہال تو مغرب سے آیا ہوا نظام مسلط کر دیا گیا کہ ووٹ کے ذریعے صدر کو نتخب کرؤ حالا نکہ اسلام میں تو بیعت کا نظام ہے اور اس کے ذریعے خلفاء کا چناؤ ہوا ہے۔ تیرہ سو برس کی اسلامی تاریخ میں بیعت کے علاوہ کسی اور طریقہ کا نشان تک نہیں ہے۔خلافت بھی بیعت کی بنیاد پر ہےاور ملوکیت بھی۔ بنواُمیّہاور بنوعباس کے خلفاء بھی بیعت لیتے تھے۔ پھر جب مغربی استعار کا دورآ گیا تو اس کے خلاف جو بھی عسکری تحریکیں اُ بھریں وہ بھی بیعت کی بنیاد پر بنی ہیں۔ چنانچیہ ہندوستان میں سیداحمہ شہید کی تحریک شهیدینٔ کیبیا میں سنوی تحریک سوڈان میں مہدی سوڈانی کی تحریک اور روس میں امام شامل کی تحریک سب میں نظم کی بنیاد بیعت ہی تھی۔عہدِ ملوکیت میں جب مذہب و سیاست میں تقسیم نمایاں ہونے لگی تو ہمارے ہال'' بیعتِ ارشاد'' وجود میں آئی۔ بہرحال میہ ایک اچھی بات تھی کہ لوگوں کوالٹہ کا کلمہ سکھا دینا' کوئی اچھی بات بتادینا یا نیکی کی تلقین کر دینا لیکن اجماعی زندگی کے حوالے سے بیعت کی سنت تقریباً مردہ ہو چکی تھی اور بیاللہ کا ہم پرخصوص نُضل ہے کہاس نے ہمیں بیعت کے نظام کواز سرنوزندہ کرنے کی تو فیق عطافر مائی۔ حدیث کے اس جھے میں تو احیاءِ سنت کی فضیلت کا بیان تھا' جبکہ روایت کے اگلے

حصد يمل بدعت ايجادكرنے والے كانجام بدكا تذكره ہے۔ آگے آپ مَنَّ الْخَيْمُ نِهُ مايا: ((وَمَنِ ابْتَدَعَ بِدْعَةَ صَلَالَةٍ لَا تُوْصِى اللَّهَ وَرَسُولَهُ كَانَ عَلَيْهِ مِثْلُ آثَامِ مَنْ عَمِلَ بِهَا لَا يَنْقُصُ ذَلِكَ مِنْ آوْزَادِ النَّاسِ شَيْئًا)) \*

اس مضمون سے ملتی جلتی ایک روایت امام مسلم نے بھی نقل کی ہے۔ حضرت جریر بن عبداللہ جائی ہے۔ حضرت جریر بن عبداللہ جائی ہے۔

<sup>((</sup>مَنْ سَنَّ فِي الْإِسْلَامِ سُنَّةً حَسَنَةً فَعُمِلَ بِهَا بَعْدَةُ كُتِبَ لَهُ مِثْلُ آجُوِ مَنْ عَمِلَ بِهَا وَلَا يَنْقُصُ مِنْ أَجُوْدِهِمْ شَيْءً فَعُمِلَ بِهَا بَعْدَةً وَلَا يَنْقُصُ مِنْ الْإِسْلَامِ سُنَّةً سَيِّنَةً فَعُمِلَ بِهَا بَعْدَةً كُتُتِ عَلَيْهِ مِثْلُ وِزْدِ مَنْ عَمِلَ بِهَا وَلَا يَنْقُصُ مِنْ اَوْزَادِهِمْ شَيْءً)) (صحيح مسلم عَلَيْهِ مِثْلُ وِزْدِ مَنْ عَمِلَ بِهَا وَلَا يَنْقُصُ مِنْ اَوْزَادِهِمْ شَيْءً)) (صحيح مسلم كتاب العلم باب من سن سنة حسنة او سيئة .....)

''اور جس شخص نے کوئی گمراہی والی بدعت ایجاد کی جواللہ اور اُس کے رسول کو ناپیند ہو تو اس شخص کو بھی اتناہی گناہ ملے گا جتنا اس بدعت پڑل کرنے والوں کو ملے گا (یعنی جتنے لوگ بھی اس بدعت کو کریں گے اس کے برابر گناہ بدعت ایجاد کرنے والے کے حساب میں درج ہوتارہے گا) اور اس بدعت پڑل کرنے والے لوجھ میں سے کوئی کی نہیں ہوگی۔''

# بدعت اور بدعتی کی تو قیرکی ندمت

اس ضمن میں ایک مرسل حدیث ملاحظہ ہو جسے امام بیہ گئ نے اپنی کتاب'' شعب الایمان'' میں نقل کیا ہے:

((مَنْ وَقَرَّ صَاحِبَ بِدُعَةٍ فَقَدُ اَعَانَ عَلَى هَدُمِ الْإِسْلَامِ))(<sup>()</sup> ,,جرشخص نے کسی بعتی کی تو قیر کی تو اس نے اسلام کومنہدم کرنے میں اس کی مدد کی ۔''

ای طرح رسول اللّٰمَ فَالْتُنْفِرْ نِے کسی فاسق کی مدح سرا کی کواللّٰد کے غضب کا باعث قرار دیا۔ امام بیمویی ''شعب الایمان'' میں حضرت انس ﷺ سے مردی حدیث قل کرتے ہیں:

﴿ إِذَا مُدِحَ الْفَاسِقُ غَضَبَ الرَّبُّ تَعَالَى وَاهْتَزَّلَهُ الْعَرْشُ )) (٢)

'' جب کسی فاسق کی مدح سرائی کی جاتی ہے تو اللہ تعالیٰ اس در جے غضب ناک ہوتا ہے کہ اس کا عرش کا نپ اٹھتا ہے۔''

• "جس نے اسلام میں کسی نیک کام کو جاری کیا اور بعد میں لوگوں نے اس برعمل بھی کیا تو اس شخص کو ہم مل کرنے والے کے ببقد رثواب ملے گا اور عمل کرنے والوں کے ثواب میں ہے بھی کوئی کی نہیں کی جائے گی۔ اور جس نے اسلام میں کسی برے کام کو جاری کیا اور بعد میں لوگوں نے وہ کام کی بیسی کی جائے گی۔ وہ جھ (گناہ) کے ببقدر بوجھ ہوگا اور کرنے والوں کی بھی تو اس شخص پر ہم مل کرنے والے کے بوجھ (گناہ) کے ببقدر بوجھ ہوگا اور کرنے والوں کے بوجھ میں ہے بھی کچھ کی نہیں کی جائے گی۔ " (اضافہ از مرتب)

<sup>(</sup>١) مشكاة المصابيح كتاب الايمان باب الاعتصام بالكتاب والسنة الفصل الثالث.

<sup>(</sup>٢) مشكاة المصابيح كتاب الآداب باب حفظ اللسان والغيبة والشتم الفصل الثالث.

و اربعین نؤوی کم عرب کرد کلای کرد خطابات جمعہ کری للبذا جمیں ایک اصول طے کر لینا حیا ہے کہ جو چیز قر آن وسنت اور صحابہ کرام ڈوائیڑ ہے ثابت ہے وہ سرآ نکھوں پر ( مثلًا شادی بیاہ میں دعوت ولیمہ )اور جو ثابت نہیں ہے تو اس کامطلب ہے کہ وہ کہیں باہر ہے آئی ہوئی چیز ہے'اس لیےاس کوچھوڑ دیا جائے اوراس یر ممل کر کے اللہ کے غضب کو دعوت نہ دی جائے۔مثلاً جہیز کا کوئی تصور سرے سے اسلام میں ہے ہی نہیں' بلکہاس کا ایک ہندوا نہ پس منظر ہے۔ ہندوؤں میں لڑکی کا ورا ثت میں کوئی حصہ نہیں ہوتا'اس لیے جب وہ اپنی لڑکی کو گھر سے رخصت کرتے ہیں تو کچھ دان دہیج دے کررخصت کرتے ہیں کہ جا وُابتمہاراا*س گھرے کو*ئی سروکارنہیں' ہماری وراخت میں تمہارا کوئی حصنہیں ہے۔اس کے برعکس اسلام میں تو لڑکی باقاعدہ وارث ہے۔لیکن ہمارے معاشرے میں بھی ہندوؤں کے دیکھا دیکھی بیٹی کو جہز دے کر عام طور پرورا ثت سے فارغ کردیا جاتا ہے۔ بدایک بردی مثال ہے اس بات کی کہ جہاں بدعت آئی وہاں سنت غائب ہوگئ کینی جہیز دے دیا اور دراثت کے قر آنی حکم کوپس پشت ڈال ویا جس کے بارے میں قرآن میں الفاظ آئے ہیں: ﴿ .... مِمَّا قَلَّ مِنْهُ أَوْ كُثُوطُ نَصِيْبًا مَّفُوُوْضًا ﴾ لعنی ترکه خواه تھوڑا ہویا زیادہ اسے دار توں میں تقسیم کرو۔ بیاللہ تعالیٰ کی طرف سے فرض کیا گیا حصہ ہے۔

#### بدعات سے بیخے کا فارمولا

ندمت بدعت کے حوالے سے میں نے کئی احادیث پچھے خطاب جمعہ اور آج کے خطاب میں بیان کی ہیں۔ ان احادیث کی روشی میں ہمیں بدعات اور محد ثات الامور سے بچنے کی پوری پوری کوشش کرنی چاہیے۔ چیزوں کو پر کھنے کے لیے میں نے آپ کو ایک فارمولا بتا دیا کہ پہلے یہ تلاش سیجیے کہ یہ کام قرآن وسنت سے ثابت ہے یانہیں۔ اگر ثابت ہے تو پھر یہ دیکھیں کہ کس درج میں مطلوب ہے وین میں یہ کس نسبت اگر ثابت ہے تو پھر یہ دیکھیں کہ کس درج میں مطلوب ہے وین میں نظر رکھیں گے تو وتناسب کے ساتھ ثابت ہے۔ اگر آپ ان دونوں باتوں کو پیش نظر رکھیں گے تو ان شاء اللہ آپ بدعت سے نی جا کیں گے۔ یا درکھیں کہ کینر بھی ہمارے جسم کا ایک ٹھو ہی ہوتا ہے جو غیر متناسب طور پر (out of proportion) بردھنا شروع کر دیتا ہے اور

اس طرح وہ ہمار ہے جسم کے بیرونی سطح برگائی کی شکل میں ظاہر ہوجاتا ہے یا پھرجسم کے اندر رہتے ہوئے جسم کے باقی نشوز کو کھاتا رہتا ہے اور پھر بالآخرانسان موت کے منہ میں چلاجاتا ہے۔ بالکل بہی معاملہ ہمارے دین کا ہے۔ اگر آپ دین کے سی معاملہ پر غیر متناسب طور پڑمل کریں گے تو یہ دین کا کینسر بن جائے گا۔ لہذا سنت سے ثابت شدہ چیز وں پر بھی توازن اور اعتدال کے ساتھ مل کرنا چاہیے۔ سنت کی پیروی صرف اس کا فام نہیں ہے کہ جو چیز احادیث سے ثابت ہے بس اس پڑمل کرلیا' بلکہ اس کے ساتھ سے نام نہیں ہے کہ جو چیز احادیث سے ثابت ہے بس اس پڑمل کرلیا' بلکہ اس کے ساتھ سے دکھنا بھی ضروری ہے کہ اس پر حضور اکرم تا گائی کے کہ اس کے حقور اکرم تا گائی کے کہ اس کے دائر آپ اس کے مطابق عمل کریں گائی کے کہ اس پر حضور اکرم تا گائی ہی مناس کی ساتھ کے مطابق عمل کریں گے تو پھر سنت کا صبح حق ادا ہوگا۔

حقیقت سے کہ وہ کام جس پر رسول اللّٰمَ اللّٰهُ عَلَیْتُمْ نے اپنی زندگی گزار دی لیعنی ا قامتِ دین کی جدوجہداں کوتو ہم نے اپنے ذہنوں سے خارج کررکھا ہے۔ بیدرسول اللّٰهُ مَنَا لَيْنَا كُمُ كَاسِبِ ہے بڑی سنت ہے 'لیکن ہم نہ تو اس کی طرف توجہ کرتے ہیں اور نہ باقی معاملات پر دین کےمطابق عمل پیراہوتے ہیں۔معاملات میں تو ہم حیلوں بہانوں سے ہیرا پھیری کرتے ہیں۔سود کے حوالے سے کہہ ڈالتے ہیں کہ کیا کریں اس کے بغیر کاروبار چاتا ہی نہیں ہے۔ وکلاء حضرات جھوٹ بولنے کی توجیہہ یہ پیش کرتے ہیں کہ ہمارے ہاں قانون ایبا ہے کہ تھے سے جھے مقدمہ بھی جھوٹ کے بغیر ٹابت نہیں ہوسکتا۔ سرکاری ملازم رشوت لینے کا بیعذر پیش کرتے ہیں کہ میں جوتنخواہ ملتی ہےاس میں گزارا نہیں ہوتا۔اس حوالے ہے ایک دفعہ مجھے بڑا حیرت ناک تجربہ ہوا تھا۔ واپڈ اہاؤس کے آ ڈیٹوریم میں سیرت کا ایک جلسہ تھا اور میں نے اس میں تقریر کرنی تھی۔ مجھے لینے کے ليحاليك گاڑى آئى جس كا ڈرائيورد كيھنے ميں بہت چست تھااورمعلوم ہوتا تھا كەسمجھ دار بھی ہے اور حالاک بھی۔ رائتے میں' میں بوچھ بیٹھا کہ سرکاری پٹرول تونہیں بیچتے؟ اس نے دھڑتے ہے کہا: بیچتے ہیں۔ میں نے بوچھا: بتا کر بیچتے ہو؟ اس نے اثبات میں جواب دیا اور کہا کہ میں ان ہے بھی کہتا ہوں کہ جو تنخواہ تم مجھے دیتے ہواس میں مجھے دو

کمروں کا مکان کرائے پر لے دوتو میں یہ پٹرول بیچیا حیصوڑ دوں گا- یہ معاملہ ہے

و کے اربعین نَوَوی کی شک نہیں کہ اس میں ہمارے نظام کا بھی قصور ہے جس کو بدلنے کا نام اقامت دین کی جدوجہد ہے اور وہ ہم نے کرنی نہیں ہے۔ اس کے بجائے بدلنے کا نام اقامت دین کی جدوجہد ہے اور وہ ہم نے کرنی نہیں ہے۔ اس کے بجائے اس نظام کے اندر رہتے ہوئے ہے ایمانیاں 'سودخوری' جھوٹ' ملاوٹ' دھو کہ دہی اور رشوت وغیرہ' بیسب کرتے رہنا ہے۔ اصل بات وہی ہے کہ جب دین کے تصور میں محدودیت پیدا ہو جائے اور روح کے بجائے صرف ظاہری شکل پیش نظر رہ جائے تو پھر معاشرہ بدعات اور محد ثات کا گھنا جنگل بن جاتا ہے۔ اس طرح سنت اور نیکی کے کام ختم ہوجاتے ہیں اور ان کی جگہ برائیاں جنم لے لیتی ہیں۔

آئ کے موضوع کوسمیٹے ہوئے ایک بہت پیاری عدیث ملاحظہ ہو۔ حضرت ابو ہریرہ وُٹُاٹُوئُ ہے دوایت ہے کہ رسول اللّٰمُٹَاٹِیْئِ نے فرمایا: ((کُلُّ اُمْتِی یَدُخُلُونَ الْبَحَنَّةَ اللّٰ مَنْ اَبِی)) ''میری اُمت پوری کی پوری جنت میں جائے گی سوائے اس محض کے جو خودہی انکار کردے' ۔۔۔ کسی بھی بات کو سمجھانے کے مختلف انداز ہو سکتے ہیں لیکن یہ آپ مُٹُلِیْٹِیْ کا متوجہ کرنے کے حوالے ہے بہت پیارا انداز ہے کہ میری تمام اُمت جنت میں جائے گی سوائے اس محض سے جوخودہی جنت میں جانے سے انکار کردے ۔ یہ سنتے ہیں جائے گی سوائے اس محض سے جوخودہی جنت میں جانے سے انکار کردے ۔ یہ سنتے ہیں جانے گی سوائے اس محض ہوگئے اور جران ہوتے ہوئے پوچھا یارسول اللہ! ایسا کون بدبخت ہوگا جو جنت میں جانے سے خود ہی انکار کرے گا۔ آپ مُٹُلِیْنِ اُنِی کُویا اس نے میری افرانی کی گویا اس نے میری اطاعت کی وہ جنت میں واضل ہو جائے گا اور جس نے میری نافر مانی کی گویا اس نے اطاعت کی وہ جنت میں واضل ہو جائے گا اور جس نے میری نافر مانی کی گویا اس نے اطاعت کی وہ جنت میں واضل ہو جائے گا اور جس نے میری نافر مانی کی گویا اس نے اطاعت کی وہ جنت میں واضل ہو جائے گا اور جس نے میری نافر مانی کی گویا اس نے دخت میں جانے ہے خودہی ) انکار کردیا۔''

الله ربّ العزت سے دعاہے کہ جمیں اس حدیث کے شبت پہلوپر عمل کرنے مُردہ سنوں کو زندہ کرنے اور بدعات کی پیروی سے بیخے کی توفیق عطا فرمائے۔ آبین یا ربّ العالمین! اَقُولُ قَوْلِیُ هٰذَا وَاسْنَغُفِرُ اللّٰهَ لِی وَلَکُمُ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِینَ وَالْمُسُلِمَاتِ ٥٥

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة باب الاقتداء بسنن رسول الله مَثْظَيُّهِ



# أكل حلال كى اہميت

۲۱/ستمبر۷۰۰ع و خطاب جمعه

خطبه مسنونه کے بعد:

اَعُوذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيِظِنِ الرَّجِيُمِ ... بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُسُنِ الرَّحِيُمِ وَلاَ تَأْكُلُواْ اللَّهِ الرَّحُسُنِ الرَّحِيمِ وَلاَ تَأْكُلُواْ اللَّهِ اللَّهِ الدَّكُمُّ اللَّهِ اللَّهُ الْكُمُّا الْمُرْبَعُ الْمُؤْنَ ﴿ (البَقَرَةُ) وَلِيقًا اللَّهُ مِنَ الْمُؤْلُونَ ﴿ (البَقَرَةُ)

عَنُ أَبِي هُرَيْرَةً إِنْكُهُ عَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ شَئِئَتُهُ:

((إِنَّ اللَّهَ طَيِّبُ لَا يَقْبَلُ إِلَّا طَيِّبًا وَإِنَّ اللَّهَ آمَرَ الْمُؤْمِنِيْنَ بِمَا آمَرَ بِهِ الْمُوْسَلِيْنَ فَقَالَ: ﴿ لِمَا يَقْبَلُ الرَّسُلُ كُلُوا مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَاعْمَلُوا صَالِحًا ﴾ (المؤمنون:٥١) وَقَالَ : ﴿ لِمَا يَتُهَا الَّذِيْنَ آمَنُوا كُلُوا مِنْ طَيِّباتِ مَا رَوْقُناكُمْ ﴾ (البقرة:٢٧١) ثُمَّ ذَكَرَ الرَّجُلَ يُطِيْلُ السَّفَرَ ' اَشْعَتَ اَغْبَرَ ' وَمُثْلَكُمْ ﴾ (البقرة:٢٧١) ثُمَّ ذَكَرَ الرَّجُلَ يُطِيْلُ السَّفَرَ ' اَشْعَتَ اَغْبَرَ ' يَمُدُّ يَدُيْدِ إِلَى السَّفَو : يَا رَبِّ! يَارَبِ! وَمَثْلَعَمُهُ حَرَامٌ ' وَمَشْرَبُهُ حَرَامٌ وَمَلْمَهُ خَرَامٌ ' وَمُشْرَبُهُ حَرَامٌ وَمُلْمَدُهُ حَرَامٌ ' وَمَشْرَبُهُ حَرَامٌ وَمَلْمَهُ حَرَامٌ وَمَلْمَهُ حَرَامٌ ' وَمَشْرَبُهُ حَرَامٌ وَمَلْمَهُ حَرَامٌ وَمَلْمَهُ حَرَامٌ وَمَشْرَبُهُ حَرَامٌ وَمَلْمَهُ حَرَامٌ وَمَلْمَهُ حَرَامٌ وَمَلْمَالًا لِللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

سيدناابو ہرىر ە داينى سے روايت ہے كەرسول الله مَا كَالْتَيْمَ مِنْ مَايا:

''بے شک اللہ تعالیٰ پاک ہے اور وہ صرف پاک چیز ہی قبول کرتا ہے اور اللہ تعالیٰ نے اہلِ ایمان کو وہی ہم دیا ہے جورسولوں کو دیا ہے۔ چنا نچہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے: ''اے میرے رسولو! پاکیزہ چیزیں کھاؤ اور اچھے عمل کرؤ'۔ اور اللہ تعالیٰ نے اہلِ ایمان سے فرمایا ہے: ''اے ایمان والو! ہم نے جو پاکیزہ چیزیں

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب الزكاة باب قبول الصدقة من الكسب الطيب وتربيتها ـ

تمہیں دی ہیں ان میں ہے کھاؤ'۔ اس کے بعد آپ طُلَقِیْجُ نے اس شخص کا ذکر کیا جوطو میل سفر کر ہے' اس کے بال پراگندہ اور جسم غبار آلود ہوؤہ آسان کی طرف ہاتھ اٹھا اٹھا کریارب! بارب! کہے' گراس کی حالت سے ہوکہ اس کا کھانا' بینا' لبینا اور غذا ہر چیز حرام ہوتو اس کی دعا کیونکر قبول کی جائے!'' معزز سامعین کرام!

آج ہمارا''قران التعدین' ہورہا ہے'بایں معنی کہ دومضمون جڑ رہے ہیں۔ رمضان اورروزے سے متعلق ایک اہم بات جوسورۃ البقرۃ کے۲۳ ویں رکوع کی آخری آیت میں بیان ہوئی ہے' آج ہمارے زیر درس ہےاورار بعین نو وی کی حدیث ۱ جواسی موضوع سے متعلق ہے' وہ بھی آج ہمارے زیر مطالعہ آئے گی۔

اس حوالے سے بیربات ذہن میں تازہ کر لیجیے کہ ارکانِ اسلام میں ہے تیسرار کن ''صوم''اس اعتبار سے بہت ہی نمایاں ہے کہ اس کے جملہ احکام نہایت اختصار کے ساتھ سورة البقرة کی چیمسلسل آیات (۱۸۳ تا۱۸۸) میں موجود ہیں۔ان آیات میں روزے کا ابتدائی حکم بھی آ گیا' تکمیلی احکام بھی آ گئے' صوم کی حکمت بھی آ گئی' صوم کے لیے رمضان المبارک کے انتخاب کا سبب بھی آ گیا' اور رمضان المبارک کے حوالے سے قیام اللیل کی جواضافی عبادت ہے اس کا ذکر بھی ان آیات میں ہو گیا۔ پھران سب کا مجموعی حاصل اور آخری منزل بھی انہی آیات میں بیان ہوگئی۔ چنانچے نوٹ سیجیے كه پہلى آيت ختم ہوتى ہے: ' لُعَلَّكُمْ تَتَقُونَ '' پرایعنی تم پرروز ہ رکھنا فرض کیا گیاہے جیسے کہتم ہے پہلی اُمتوں پر فرض کیا گیا تھا تا کہتمہارے اندرتقویٰ پیدا ہو جائے۔تیسری آیت ختم ہوتی ہے:''لُعَلَّکُمْ تَشْکُرُوْنَ'' پر۔۔ تا کہتمہارے اندر قرآن مجید کی عظمت کاصیح ادراک پیدا ہو جائے اور پھرتم اس کاشکرا دا کرسکوجیسے کہاس کےشکر کاحق ہے۔ چوتھی آیت ختم ہوتی ہے:' لَعَلَّهُمْ یَرْشُدُوْنَ ''پر۔۔ تا کہ وہ ہدایت کی بلندترین منزل 'رشد' برفائز ہوجائیں۔ پانچویں آیت پھرلفظ تقوی 'لَعَلَّهُمْ يَتَقُوْنَ '' برختم ہوتی ہے۔ یعنی بیسارے احکام ہم نے تفصیل سے اس لیے بیان کیے ہیں تا کہ لوگ تقویٰ اختیار کرسکیں۔ و اربعین نؤوی کی در ۱۹۹ کار می در خطابات جمع کی

تقويل كامعيار: أكلِ حلال

اب يہاں سوال پيدا ہوتا ہے كہ تقوى كامعيار اوراس كى كسوفى كيا ہے؟ -- يدلفظ ہارے ہاں عام استعال ہوتا ہے اور کہا جاتا ہے کہ فلاں شخص بڑامتی ہے' فلاں بڑا پر ہیز گار ہے۔اس لحاظ ہے تقویٰ کا کوئی نہ کوئی تصور ہر خص اپنے ذہن میں رکھتا ہے — عام طور پرصورت یہ ہے کہ تقویٰ کوصرف عباوات ہے متعلق مانا جاتا ہے اور کسی بھی شخص کے متقی ہونے کا فیصلہ اس اعتبار ہے کیا جاتا ہے کہ وہ نماز کتنی پابندی اور کتنے خشوع وخضوع سے پڑھتا ہے روزہ کس اہتمام ہے رکھتا ہے زکو قالے علاوہ اللہ کی راہ میں کتنا کچے خرچ کرتا ہے اور جج عمرے کتنے کرتا ہے۔ بیتمام چیزیں گویا تقویٰ کے معیارات ہیں۔ بعض لوگ عبادات کے ساتھ ساتھ انسان کے ظاہر کو بھی تقوی کا معیار سمجھتے ہیں اور د کھتے ہیں کہ اُس کا لباس وضع قطع اور رہن مہن وغیرہ شریعت کے اصولوں کے کتنے مطابق ہے اور اس سے اتباع رسول کا کتنا اظہار ہور ہا ہے - بیساری چیزیں تقویل کے حوالے سے ہمارے ذہنوں میں موجود ہیں لیکن اگر تقویٰ کا پیانہ یہی مانا جائے تو پھرسورۃ البقرۃ کی آیت ۱۸۸ کا بظاہر صوم اور رمضان ہے کوئی تعلق نظر نہیں آتا۔اس ليے كداس آيت ميں ايك عليحده مضمون بيان موا ب فرمايا: ﴿ وَلَا تَأْكُلُوْ الْمُوَالْكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ ﴾ ''اورتم ايك دوسرے كے مال باطل طريقے ہے مت كھاؤ!'' اس حوالے ہے میزوٹ کرلیں کہاس آیت میں تقویٰ کا معیار اس کی کسوئی اور اس کا پیانہ بیان کیا گیاہے۔لیعنی روز ہ اس لیے فرض کیا گیا ہے اور بیسارے احکام تمہیں اس لیے دیے جارہے ہیں تا کہتم میں تقویٰ پیدا ہوجائے اور تقویٰ کالٹمس ٹمیٹ اور معیار ہے: '' أكل حلال' أكرينيس بيتو پيركوئي نيكي نيكي نيكي نيس ہے۔ ظاہر بات ہے كدونيا میں ہم زندگی گزارتے ہیں تو ایک دوسرے سے لین دین ہوتا ہے۔مثلاً آپ نے پچھ

سن ارمدن و المرافظة بين ما يستان المراس المالي المراس الم

و اربعین نووی کرد کرد ( 250 کرد کرد خطابات جمع کری منڈی میں تشریف لے گئے تو وہاں گندم کا ایک ڈھیر دیکھا۔ آپ مُنافینا نے اس ڈھیر کے اندرا پنادست مبارک داخل کیا تو معلوم ہوا کہ نیجنم آلود گندم ہے جبکہ او پر کی گندم خشک ہے۔اس پر نبی اکرم کالین ارشاد فرمایا: ((مَنْ غَشَّ فَلَیْسَ مِنَّا))(۱) یعنی جس نے اس طرح کی دھوکہ بازی کی وہ ہم میں ہے نہیں ہے۔ گویا بیتو سراسر دھوکہ ہے اور کسی شے کانقص چھیا کراہے بیجنے ہے ایسی کمائی حرام ہوجاتی ہے۔اس لیے بینوٹ کرلیں کہ تقویٰ کالٹمسٹیسٹ معاملات کے اندر ہے ور نہ داڑھیوں کالمباہو نااور پائینچوں کامخنوں یا آ دھی پنڈلی تک اونچا ہونا تقو کی کا معیار نہیں ہے۔ تقو کی کا اصل معیار رزقِ حلال اوراً کل حلال ہے۔اگریہ نہیں ہے تو پھرنماز وں کے ڈییراور نوافل کے انبار بھی کوئی حیثیت نہیں رکھتے ۔اصل یہی ہے کہ آپ جو کھا رہے ہیں وہ اصلاً حلال بھی ہواور پھر جائز وحلال طریقے ہی سے حاصل کیا گیا ہو۔اب اگرایک شخص سور کا گوشت کھار ہاہے تو آپ سب کہیں گے چھی چھی حرام کھار ہاہے کین ایک شخص کھا تو بکری کا گوشت رہا ہے مگراُس نے وہ گوشکسی کی جیب کاٹ کرخریدا ہے تو پیرحلال گوشت چونکہ اس نے حرام طریقے ہے کمایا ہے تو یہ بھی حرام ہے۔اس طریقے سے حرام کا سلسلہ بڑھتا چلاجا تا ہے۔ اس حوالے سے آخری بات جو میں کہا کرتا ہوں' ذرا کان کھول کریں لیجیے کہ ایک ایسے ماحول میں جس میں دین حق غالب نہ ہو بلکہ باطل کا نظام رائج ہو ٔاس میں سانس لینا بھی حرام ہے۔ الایہ کہ سانس لینے یا غذا کھانے سے جوتوت پیدا ہوتی ہے اگراس کا اکثر و بیشتر اس نظامِ باطل کوختم کر کے نظام حق کو قائم کرنے کی جِدُو جُہد میں خرچ ہور ہاہے تو جائز ہے ٔ ورندسانس لینا بھی حرام ہے ۔

> لے سانس بھی آہتہ کہ نازک ہے بہت کام آفاق کی اس کارگرِ شیشہ گری کا!

بہر حال بھے وشراء میں دھوکہ دینا' فریب کرنا' اپنے مال کے نقص کو چھپا ناحرام ہے اور ان ذرائع سے حاصل ہونے والی آمدنی بھی حرام ہے۔

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب الايمان باب قول النبي تَظَيَّ من غشنا فليس منا وسنن الترمذي ابواب البيوع باب في كراهية الغش في البيوع ـ

و اربعین نووی کرد و 251 می در فطابات جمعہ کری

## رشوت اوراس کے اثرات

آیت کے اگلے حصہ میں اکلی حرام کی ایک خاص صورت بیان کی گئی ہے۔ فرمایا:

﴿ وَتُذُلُوْ ا بِهَاۤ إِلَی الْمُحَکّامِ لِتَا کُکُو ا فَرِیْقًا مِّن اَمُوالِ النّاسِ بِالْاِئْمِ ﴿ `` مَمَ ا بِ مَالَ کو رَحْمَ بِرُبِ کَرَسکو گناہ کے در بعد نہ بناؤ دکام تک پہنچنے کا تاکہ تم لوگوں کے مال کا پچھ حصہ بڑب کر سکو گناہ کے ماتھ '' ۔ ' ذکلو '' کہتے ہیں ڈول کو اور ڈول کنو کیں ہیں اتارا جاتا ہے پانی تھینچنے کے لیے۔ اس طرح کوئی شخص اپنا مال کسی سرکاری افسرکواس لیے پیش کرتا ہے تاکہ اس کے ذریعہ ہے کسی اور کا مال بڑب کر سکے۔ اسے عام اصطلاح میں ''رشوت'' کہا جاتا ہے۔ تو جس طرح پانی تک پہنچنے کے لیے ڈول کو ذریعہ بنایا جاتا ہے اسی طریقے ہوگوں کی خوجس طرح پانی تک پہنچنے کے لیے ڈول کو ذریعہ بنایا جاتا ہے اسی طریقے سے لوگوں کی حق تم نے اپنی مال کو ڈول بنایا کہ کہا تا کہ اس کے ذریعے سے ان کے ہاتھ میں موجود اختیارات کوتم اپنی میں استعال کر سکو۔ اسی کا نام رشوت ہے اور ایک حدیث میں صاف طور پر آیا ہے :

﴿ ذَلُو مِنْ رَسُولُ اللّٰهِ عَلَیْتُ الرّ اللّٰ مِنْ الْمِنْ مَنْ اللّٰ مِنْ اللّٰ مِنْ اللّٰ مِنْ اللّٰ مِنْ مِن رشوت دینے والے اور رشوت لینے والے پر لعنت فرمائی ہے۔ رشوت کے مقد مات میں رشوت دینے والے اور رشوت لینے والے پر لعنت فرمائی ہے۔ رشوت کے ضمن میں ایک حدیث تو بہت مشہور ہے:

((اَلَوَّ الشِيْ وَالْمُرْتَشِيْ فِي النَّارِ)) (1)

'' رشوت دینے والا اور رشوت کھانے والا دونول جہنمی ہیں۔''

ہم''راشی'' کالفظ رشوت خور یعنی رشوت لینے والے کے لیے بولتے ہیں' جبکہ عربی زبان اور حدیث کی اصطلاح میں''راشی'' رشوت دینے والے کو کہتے ہیں۔ اگر آپ گہرائی میں تجزید (analysis) کریں تو معلوم ہوگا کہ رشوت کی اصل بنیا درشوت دینا ہے۔ وہ اس طرح کہ لوگ غلط کام کرانے کے لیے حکام اور سرکاری افسران کورشوت کی عاوت ڈالتے ہیں اور اپنا کام نکلوانے کے لیے اُن کی متھیاں گرم کرتے ہیں۔ جب وہ

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي ابواب الاحكام باب ما جاء في الراشي والمرتشى في الحكم

<sup>(</sup>٢) الترغيب والترهيب للمنذري ١٩٤/٣ م. ومجمع الزوائد للهيثمي ٢٠٢/ زجاله ثقات.

ومر اربعین نؤوی کم عرب می و 252 می در خطابات جمد کری رشوت کے عادی ہو جاتے ہیں تو پھراس کے بغیر وہ کوئی کام کرتے ہی نہیں ہیں اور ایک آسان سے کام کواتنا پیچیدہ بنادیتے ہیں کہ نہ چاہتے ہوئے بھی رشوت دیں پر تی ہے۔ عام طور پرلوگ اپنے غلط کام کرانے یا کسی کاحق تلف کرنے کے لیے اپنے مال کو حکام تک بہنچنے کا ذریعہ بنارہے ہوتے ہیں تا کہ اُن کے اختیارات کے ناجائز استعال ہے کچھنا جائز آیدنی یا کچھ غیر قانونی مفادات حاصل کرسکیں' یا سرکاری محصولات (ٹیکس' انکمٹیکس وغیرہ ) میں کمی کراسکیں۔آپ نے دیکھا ہوگا اورآپ میں ہے بہت سوں کوتو تجربه بھی ہوا ہوگا کہ جب نئے نو جوان افسر کسی جگہ جارج لیتے ہیں تو اس وقت ان میں کیچھاصول وقواعد کی پابندی نظرآتی ہےاوران کی نظر میں دیانت داری اور قوم کے ساتھ خلوص واخلاص بھی کوئی شے ہوتی ہے'لیکن اس نظام میں پہلے سے موجو دخرا نٹ قتم کے افسران ادر کریٹ اہلکاران نو جوان افسروں کو پٹی پڑھاتے ہیں کہتم توایک غلطخہی میں مبتلا ہو گئے ہواوراں طرح تو ترتی کے راہتے تم پر بند ہوجا کیں گے'تم آ گے بڑھنہیں سکو گے۔ جب تک تم اپنے سے او پر والے حکام کوراضی نہیں رکھو گے تمہاری ترقی کیسے ہوگی؟ دوسرے مید کدوہاں موجود حرام خورلوگ انہیں رشوت کے ایسے ایسے طریقے روشناس کراتے ہیں کہ جس سے ان کورشوت کا چسکا پڑ جاتا ہے اور پھر آ ہستہ آ ہستہ وہ اتنے عادی ہو جاتے ہیں کہ چاہتے ہوئے بھی نہیں چھوڑ کتے ع'' چَھٹی نہیں ہے مُنہ سے بیکا فرنگی ہوئی!''

رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذُنَا إِنْ نَّسِيْنَا أَوْ آخُطَانَا

آیت کے آخر میں فر مایا گیا: ﴿ وَاَنْتُهُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ ﴾ ''اورتم (بیسب) جائے بوجھتے کررہے ہو'۔ یعنی اگر جان ہو جھ کر بیسب کرد گے تو اللہ کے غضب اوراس کے عذاب کے مستحق ہو جاؤ گے۔ البتہ اگر بھی غلط نہی اور لاعلمی کی بنا پر ایبا ہو جائے تو وہ قابل گرفت نہیں ہے' مثلاً کوئی شخص غلط نہی میں نا دانستہ طور پرکوئی لقمہ حرام کھالے یا کوئی اسے دھوکہ سے نبور کا گوشت کہہ کر کھلا دے تو ان صور توں میں وہ مجرم نہیں ہوگا۔ اس لیے کہ غلط نہی اور لاعلمی میں اگر کوئی حرکت ہو جائے تو وہ اللہ تعالیٰ کے ہوگا۔ اس لیے کہ غلط نہیں اور لاعلمی میں اگر کوئی حرکت ہو جائے تو وہ اللہ تعالیٰ کے ہاں قابلِ مؤاخذہ نہیں ۔ اس حوالے سے سورۃ البقرۃ کی آخری آیت بہت اہمیت کی ہاں قابلِ مؤاخذہ نہیں ۔ اس حوالے سے سورۃ البقرۃ کی آخری آیت بہت اہمیت کی

حامل ہے جس میں بددعا موجود ہے: ﴿ رَبَّنَا لَا تُوَّاحِذُنَا اِنْ نَسِيْنَا اَوْ اَنْحَطَاناً ﴾ ' ' اے ہمارے رب! ہم سے خطا ہو جائے''
مارے رب! ہم سے مواخذہ نہ فرما اگر ہم بھول جائیں یا ہم سے خطا ہو جائے''
سیکن جانتے ہو جھتے اگر حرام خوری کا کوئی بھی کام کرو گے تو بیجان لوکہ تم سے تقویٰ کی فنی ہوجائے گی اور تم عذاب الہی کے ستی ہوگے۔

حدیث کی تشریح

اب''اربعینِ نووی'' کی اس حدیث کی طرف آتے ہیں جوموضوع کی مناسبت ہے میں نے نثروع میں بیان کی تھی۔اس حدیث میں اکلِ حلال کی اہمیت اوراس کا مقام و مرتبہ بیان ہور ہاہے۔اس کے راوی حضرت ابو ہر رہ و پانٹی ہیں اور میسلم شریف کی روایت ب- رسول اللهُ مَنَا لَيْهِ مَا يَا: ((إِنَّ اللَّهَ طَلِّيبٌ اللَّهَ طَلِّيبٌ) أَن بِ شَك الله تعالیٰ پاک ہے اور وہ صرف پاک چیز ہی قبول کرتا ہے'' ۔ چنانچہ اگر کسی نے عیدالاضیٰ کے موقع پر میں 'تمیں ہزار کا دنبہ اللّٰہ کی راہ میں قربان کر دیا 'لیکن وہ تھا حرام کی کمائی ہے' تو اللہ کواس کی کوئی ضرورت نہیں ہے اس لیے کہ اللہ خود بھی پاک ہے اور وہ سوائے یا ک اور حلال چیز کے اور کسی چیز کو قبول نہیں کرتا ۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:﴿ لَمُنْ يَّنَالَ اللَّهَ لُحُوْمُهَا وَلَا دِمَاوُهَا وَلَكِنُ يَّنَالُهُ التَّقُواي مِنْكُمْ﴾ (الحج:٣٧)'' برَرَنْهيل يَهَجَّا الله تک ان قربانیوں کا گوشت اور نہ خون کیکن پہنچتا ہے اُس تک تمہارا تقویٰ ' — اوراگر کسی نے اپنی جائز کمائی ہے کوئی چھوٹا سا جانورخرپد کربھی اللہ کی راہ میں ذرج کیا تواس کے ایک ایک بال پر بھی اجر ہے۔ اس حوالے سے ایک بہت بیاری حدیث ہے۔ حضرت زیدبن ارقم ڈاٹیز سے روایت ہے که رسول اللّٰه کالیّنزاکے بعض اصحاب نے عرض كيانيارسول الله!ان قربانيول كى كياحقيقت ہے؟ آپ نے فرمايا: "يتمهارے باپ حضرت ابراہیم مائیلا کی سنت ہے'۔صحابہ کرام نے عرض کیا: یارسول اللہ! ہمارے لیے ان قربانیوں کا کیا اجرہے؟ آپ نے فرمایاً '' قربانی کے جانور کے ہر ہر بال ے عوض نیکی ہے'' صحابہ نے پوچھا: یارسول اللہ! کیا اُون کا بھی یہی حساب ہے؟ آپ نے فرمایا:'' ہاں اون (والے جانور) کے ہربال کے عوض نیکی ہے۔''(۱)

<sup>(</sup>١) سنن ابن ماجه كتاب الإضاحي ٔ باب ثواب الاضحية ـ

#### بی نوعِ انسان کے پہلے قتل کا سبب

اس حوالے سے بیبھی نوٹ کرلیں کہ قربانی کی عدم قبولیت ہی نوع انسانی کے پہلے تن کا سب بھی یہ سورۃ المائدۃ کے نوویں رکوع میں اس واقعہ کاذکر موجود ہے:

﴿ وَاتُلُ عَلَيْهِمُ نَبَا ابْنَىٰ ادَمَ بِالْحَقِّ ﴿ إِذْ قَرَّبَا قُرْبَانًا فَتُقُبِّلَ مِنْ اَحَدِهِمَا وَلَمُ يُتَقَبَّلُ مِنَ الْأَخَرِ ﴾ (آيت ٢٢)

''اور (اے نی کُلُنگُوُمُ اُ) ان کو بڑھ کر بتائے آ دم کے دو بیٹوں کا قصہ حق کے ساتھ'جبکہ ان دونوں نے قربانی پیش کی توان میں سے ایک کی قربانی قبول ہوگئ اور دوسرے کی قبول نہیں گئے۔''

آ دم علیه کے بیدو بیٹے ہائیل اور قابیل تھے۔ ہائیل بھیڑ بگریاں چرا تا تھا اور قائیل کاشت کارتھا۔ ان دونوں نے اللہ کے حضور قربانی دی۔ ہائیل نے بچھ جانور پیش کے جبکہ قائیل نے اناج نذر کیا۔ ہائیل کی قربانی قبول ہوگئ گرقائیل کی قبول نہیں ہوئی ۔ اس زمانے میں قربانی کی قبول تھی کہ آسان سے ایک شعلہ نیچ اُس زمانے میں قربانی کی چیز کو جلا کر بھسم کردیتا تھا۔ اس کا مطلب بیتھا کہ اللہ نے قربانی کی چیز کو جلا کر بھسم کردیتا تھا۔ اس کا مطلب بیتھا کہ اللہ نے قربانی کو قبول فرمالیا ۔ قائیل کو اپنی قربانی کی عدم قبولیت پر شدید عصر آیا اور اس نے طیش میں آ کر ہائیل سے کہا: ﴿ لَا قَتُلْدُ اَلَٰ اَلٰ کَا اَصْدِیار ہے اُس میں میراکیا قصور! البتہ یہ یادر کھو کہ ﴿ إِنَّمَا يَدَقَبُلُ اللّٰهُ مِنَ الْمُتَقِيْنَ ﴾ ''اللہ تعالی قربانی قبول اور دورکرنا تو اللہ تعالی کا اختیار ہے اس میں میراکیا قصور! البتہ یہ یادر کھو کہ ﴿ إِنَّمَا يَدَقَبُلُ اللّٰهُ مِنَ الْمُتَقِيْنَ ﴾ ''اللہ تعالی قربانی قبول نہیں کرتا گر مقبول سے'۔ یعنی مجھ پر غصہ ہونے کے بجائے تم اپنے گریبان میں جھا کو کہ تمہاری متقبول سے'۔ یعنی مجھ پر غصہ ہونے کے بجائے تم اپنے گریبان میں جھا کو کہ تمہاری قربانی اللہ نے کوں رد (reject) کی ہے! اور یہ بھی یا در کھو کہ :

﴿ لَيْنُ ، بَسَطُتَّ إِلَى يَدَكَ لِتَفْتُكُنِي مَا آنَا بِبَاسِطٍ يَّدِى اِلَيْكَ لِاَفْتُلَكَ ۚ إِنِّيَ اَلِيَ اَلَى اللَّهُ رَبَّ الْعُلَمِيْنَ ﴿ إِنِيْهُ أَنْ تَبُوْ آ بِالْمِيْ وَإِثْمِكَ ..... ﴾ انحافُ الله رَبَّ الْعُلَمِيْنَ ﴿ إِنِيْهُ أَنْ تَبُوْ آ بِالْمِيْ وَإِثْمِكَ ..... ﴾ نُا الرّتم اپنا ہاتھ الله او کے جھے تو الله کا خوف ہے جو تمام جہانوں کا اٹھاؤں گاتہیں قبل کرنے کے لیے۔ مجھے تو الله کا خوف ہے جو تمام جہانوں کا

و اربعین نؤوی کی در دول کا کا در دول خطابات جمع کمی

رب ہے۔ بلکہ میں توبیہ چاہوں گا کہ میرااورا پنا گناہتم ہی اپنے سرلےلو.....''

یعنی اگرتم بھے بغیر کسی جواز کے تل کرو گے تو اپنے گناہوں کا بوجھ تو تم نے اٹھانا ہی ہے اس کے ساتھ میرے گناہوں کا بوجھ بھی تم ہی اٹھاؤ گے۔اس طرح میرا تو کوئی نقصان نہیں ہے (I stand to lose nothing)۔ بہر حال نوع انسانی کے پہلے تل کے پس منظر میں یہی بات ہے کہ اللہ تعالی صرف متقیوں ہی ہے قبول کرتا ہے۔غرضیکہ تمام توئی بدنی اور مالی عبادات سے کہ اللہ تعالی صرف متقیوں تی سے قبول کرتا ہے۔غرضیکہ تمام توئی بین اور مالی عبادات سے اکتے حیّات کے لیّا والصّلوات والطّلیّبات سے اگر تقوی کے ساتھ بین تو اللہ کے ہاں قابل قبول ہیں ورنہ اللہ تعالی کے نز دیک ان کی کوئی حیثیت نہیں۔

#### حديث كالقيد حصه

حدیث کا اگلا حصہ تو لرزہ طاری کر دینے والا ہے: ((ثُمَّم ذَکُو الوَّجُل یُطِیْلُ السَّفَوَ ، اَشْعَتُ اَغْبَرَ))'' پھر آ پ اُلِیْنَ اُن نے تذکرہ فرمایا ایسے تفص کا جس نے لمباسفر طے کیا ہے اس کے بال پراگندہ ہیں اورجہم غبار آلود ہے''۔ حدیث میں تو صراحت نہیں ہے'لیکن گمان یہ ہے کہ اس سفر ہے جج کا سفر مراد ہے۔ کوئی شخص مدینہ منورہ ہے جج کرنے کے لیے مکہ مکرمہ جاتا تھا تو اونٹ پراُسے سات دن مکہ بہنچنے میں لگتے تھے۔ پھر کرنے کے لیے مکہ مکرمہ جاتا تھا تو اونٹ پراُسے سات دن مکہ بہنچنے میں لگتے تھے۔ پھر اللہ ای موردہ کے ایک مراد کوئی مراد کوئی میں ایک میں اور ایک مراد کوئی مراد کوئی میں اور ایک میں ایک میں اور ایک میں ایک میں اور ایک میں ایک میں اور ایک میں اور ایک میں اور ایک میں اور ایک میں ایک میں ایک میں اور ایک میں ایک میں ایک میں اور ایک میں اور ایک میں اور ایک میں اور ایک میں ایک میں اور ایک میں اور ایک میں اور ایک میں ایک میں اور ایک میں ایک میں ایک میں ایک میں اور ایک میں ایک میک میں ایک میک میں ایک میں ایک میں ایک میں ایک میں ایک میں ایک میک

حالت احرام میں احرام کی پابندیاں بھی اس پر لا زم ہیں۔وہ نہا تا بھی نہیں کہ مبادا کوئی بال ٹوٹ جائے اور اس پر دَ م لا زم آ جائے۔آپ غور کیجیے کہ ان سات دنوں کے مسلسل و کے اربعین ننووی کے معرب میں اس کا احرام میلا اور بوسیدہ ہوگیا ہوگا' بال پراگندہ ہوگئے ہوں گے۔اس لیے کہ بالوں میں نہ تو اس نے کوئی تیل ڈالا ہوگا' نہ خوشبوڈ الی ہوگی اور نہ ہی انہیں دھویا گیا۔ بالوں میں نہ تو اس نے کوئی تیل ڈالا ہوگا' نہ خوشبوڈ الی ہوگی اور نہ ہی انہیں دھویا گیا۔ اس کا اپنا حال یہ ہوگا کہ وہ مکمل طور پر غبار آلود ہو چکا ہوگا' اس لیے کہ وہ تو سارے کا سارامیدانی اور صحرائی علاقہ ہاور ظاہر بات ہے کہ اونوں کا قافلہ جب چلتا ہے تو اگلا مارامیدانی اور صحرائی علاقہ ہاون کی سوار کی پر آتی ہے۔ اسی طرح گھوڑ ہے جب دوڑتے ہیں تو ان کے سموں سے اڑنے والی خاک بھی سواروں پر ہی آتی ہے۔

#### قبولیتِ دعامیں بڑی رکاوٹ: اَ کلِحرام

حدیث کے اس آخری جھے کا ماحصل میہ ہے کہ تبولیتِ دعا کے اندرسب سے بڑی
رکا وٹ اکل حرام ہے۔ ایک صورت میں آپ دعا کرتے رہیں' اللہ تعالیٰ سنے گاہی
نہیں۔ اس اعتبار سے آپ خود ہی اپنی وُ عاکی قبولیت کے راستے میں سب سے بڑی
رکا وٹ ہیں۔ آپ کو چاہیے کہ اپنی آ مدن کا جائزہ لیں کہ اس میں کوئی حرام تو شامل نہیں
ہے' کوئی ناجا نزطر یقہ تو شامل نہیں ہے' کوئی براہِ راست سود کا عضر تو نہیں ہے۔ جبکہ
بالواسط سود سے تو نہ میں بچا ہوا ہوں اور نہ آپ بچے ہوئے ہیں' کیونکہ ہمارا پورا معاشی
نظام سود پر ہنی ہے۔ گندم کا ایک دانہ جو ہم کھاتے ہیں' اس میں بھی سود شامل ہے۔ اس

و اربعین نووی کم عدم 257 عدم کا بات جمد کما بات جمد کما

لیے کہ سودی قرضے پر ہی گندم کانٹے خریدا گیا'ٹریکٹر خریدا گیا' کھا دخریدی گئ'الغرض ہر چیز سود پر لی گئ ہے۔اس طرح اس کے ایک ایک دانے میں سود شامل ہے اور وہ سود لامحالہ میرےاندر بھی جارہاہے'اس لیے کہ اس کے بغیر چارہ ہی نہیں ہے۔

رسول الله مَنْ اللَّهُ عَلَيْهِ كَا أَيك حديث كامفهوم ہے كدا يك زماندايسا آئے گا كدا كركوئي مخص سود سے بچ بھی جائے گا تو سود کے غباراور دھو ئیں سے نہیں بچ سکے گا۔ فرض سیجیے کہ فضا کے اندر گرد وغبار معلق (dust suspension) ہے تو آپ لامحالہ اسے inhale كريں گے \_ ظاہر بات ہے كہ سانس تو آپ كولينا ہے ٔ سانس لينا تونہيں چھوڑ سكتے 'ور نہ تو آپ مرجائیں گے۔اب جب سانس لیں گے تواس کے ساتھ گردوغبار لاز مااندرجائے گا' آپ کے یاس اس کورو کئے کا کوئی ذریعے نہیں۔ یا بوں سمجھ لیں کہ ہوٹل کی چودھویں منزل پرآ گ لگ گئی ہے اور کمروں کے اندر دھواں بھر گیا ہے۔اب آپ کہاں جا کمیں گے؟ چودھویں منزل سے چھلانگ لگائیں گے تو آپ کی ہٹریاں چورا چورا ہوجائیں گی۔ اس حال میں بھی آپ سانس لینے پرمجبور ہیں اور وہ دھواں سانسوں کے ذریعے آپ کے پھیچردوں میں پہنچ کر رہے گا۔ بالکل ای طرح بالواسطہ (indirect) سود سے تو آج کوئی بھی بیچا ہوانہیں ہے' البتہ بلاواسطہ (direct) سود آپ کی اپنی مرضی سے ہے' اس لیے کہ آپ نے اپنا کاروبار بڑھانے کے لیے برضا ورغبت سودی قرضہ لیا ہے۔ میں ا کثر کہا کرتا ہوں کہ لوگوں کو جا ہے کہ جتنی جمع پونجی ہے اس سے کا روبار کرلیں ۔اگر بہت تھوڑی پونجی ہےتو سچلوں کی چھابڑی یا کوئی ریڑھی لگالیں'اس سے زیادہ پونجی ہےتو کوئی کھوکھا یابڑی دوکان بنالیں' اور اگر اس ہے بھی زیادہ ہے تو پھرامپورٹ ایکسپورٹ کرلیں'لیکن رہیںاپی حاور کے اندرہی اوراس سے باہر پاؤں نہ پھیلائیں -اسی طرح اگر آپ کے پاس چھوٹا سامکان ہے تو اُسے بڑی عالی شان کوشی میں تبدیل کرنے کے لیے سودی قرضہ لینے کی کیا ضرورت ہے؟ زندگی گزارنے کے لیے سرکے اوپر حیجت میسر مؤاتنا ہی کافی ہے۔آپ نے یہاں ہمیشہ تونہیں رہنا۔ ایک وقت آئے گاجب آپ کو یہاں سے نکل کر قبر کے اندر جانا پڑے گا۔اس حوالے سے سے یا در تھیں کہ اگر آپ نے

و اربعین نؤوی کی در 258 کرد خطابات جمع کی

اینے کاروباریا گھر کو وسعت دینے کے لیے سودی قرضہ لیا ہے تو یہ آپ کا اپنا فیصلہ اور آپ کی اپنی choice ہے'اور آپ کو اس پر کسی نے مجبور نہیں کیا'لہذا اس پر آپ کی پکڑ ہوگی اور یہ یا در کھیں کہ اللہ رہ العزت کی پکڑ بہت سخت ہے۔

### حرام کے لیے قطعاً کوئی عذر قابل قبول نہیں!

آج کل ہمارے معاشرے میں بہت ہے لوگ سود لینے کواپنی مجبوری ظاہر کرتے ہیں۔مثلاً ریٹائر منٹ کے بعد کسی کو گریجویٹ ملتی ہے تو وہ اسے ان خطرات کے پیش نظر بینک میں رکھوا دیتا ہے کہا گر کاروبار کے لیے کسی اور کورقم دوں گا تو وہ کھا جائے گا اورا گر ا پنے گھر میں رکھوں گا تو وہ ختم ہوجائے گی اور رفتہ رفتہ اس کی قیمت بھی کم ہوجائے گی۔ لہٰذاا پنے آپ کومجبور ظاہر کر کے وہ بیرتم بینک میں رکھوا دیتا اور پھر گھر بیٹھا سود کھا تار ہتا ہے۔ یہ یا در کھیں کہ حرام کے لیے قطعا کوئی عذر قابل قبول نہیں ہے۔اس ریٹائر شخص کو چاہیے کہ قطعاً ایسامت کرے اس لیے کہ اس کے پاس کوئی ضانت نہیں ہے کہ وہ اس رقم کے ختم ہونے ہے پہلے نہیں مرے گا۔ اُسے حیا ہیے کہ اس رقم سے اگر کوئی بڑا کار و بارنہیں کرسکتا تواییۓ مکان کی بیٹھک میں کوئی چھوٹی سی کریانے کی دوکان لگا کر بیٹھ جائے۔ اس ہے گزارے کے مطابق مل جائے گا۔اگریہ بھی نہیں کرسکتا تو اس کو چاہیے کہ جو پھھ بھی اس کے پاس جمع پونجی ہے اس سے کھائے اور اللہ پر تو گل رکھے۔اس لیے کہ رزق الله کے ذینے ہے' کیا پتااس کی جمع پونجی کے ختم ہونے سے پہلے ہی اس کی موت آ جائے اوراسے اکل حرام کی طرف نہ جانا پڑے۔سود سے بچنا تو بہرصورت ضروری ہے'اس لیے کہ براہ راست سود کی کوئی بھی شکل کسی بھی حالت میں جا ئز نہیں ہے۔

حرام کے لیے ویسے تو کوئی عذر قابل قبول نہیں' البتۃ اگر آ دمی کی جان پر بن گئی ہو' وہ مرر ہا ہوا ورسوائے کسی حرام شے کے کھانے کو پچھ میسٹر نہ ہوتو صرف جان بچانے کی حد تک حرام کھانے کی اجازت ہے۔ سورۃ البقرۃ میں اس حوالے سے قانون موجود ہے: ﴿ فَمَنِ اصْطُرَ عَيْرٌ بَاغٍ وَّ لَا عَادٍ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ ﴾ (آيت ۱۷۳)" پھر جو کوئی مجبور ہو جائے اور وہ خواہش مند اور حد سے آگے بڑھنے والا نہ ہوتو اس پر کوئی گناہ نہیں'' یعنی و اربعین نووی کی می در 250 می در خطابات جمعہ اضطرار کی کیفیت اور انتہائی مجبوری کے عالم میں دوشر طوں کی موجود گی میں جان بچانے کی حد تک حرام کھانا جائز ہے۔ اوّلاً یہ کہ حرام کی طرف کوئی دلی تمنا نہ ہوا ور دوسرے یہ کہ جان بچانے جان بچانے کے لیے جو کم سے کم مقدار ضروری ہے اس سے آگے نہ بڑھے۔ ان دو شرطوں کے ساتھ جان بچانے کے لیے حرام چیز بھی کھائی جاستی ہے کین عام حالت شرطوں کے ساتھ جان بچانے کے لیے حرام چیز بھی کھائی جاستی ہے کہ ایک عام حالت میں اگر آپ ایپنی کاروبار پیشے اور معاش میں حرام کا کوئی عضر مستقل طور پر قائم کر لینے ہیں تو بھر ہاری آج کی گفتگو کا حاصل ہے ہے کہ اس صورت میں تقوی کی نفی بین تو بھر ہاری آج کی گفتگو کا حاصل ہے ہے کہ اس صورت میں تقوی کی نفی (negation) ہوجائے گی۔

### تركيرام تبوليت اعمال كے ليے شرط لازم

جیسے میں نے پہلے بیان کیا کہ تقویٰ کا معیاراوراس کی کسوٹی اکل حلال ہے اوراگر بیس ہے تو پھرکوئی عباوت کوئی نیکی کوئی خدمت اللہ تعالیٰ کے ہاں قابل قبول نہیں ہے۔ اس تناظر میں روز سے کے ممن میں بیان کردہ نبی اکرم مَنَا لَیْنِیْ کا بیفر مان یا در کھیں:

((مَنْ لَمْ یَدَعُ قَوْلَ الزُّوْدِ وَالْعَمَلَ بِهِ فَلَیْسَ لِلّٰهِ حَاجَةٌ فِیْ اَنْ یَدَعَ طَعَامَهُ مِنْ مِنْ رَانِ اللّٰهِ عَاجَةٌ فِیْ اَنْ یَدَعَ طَعَامَهُ مِنْ مِنْ رَانِ اللّٰهِ مَا اَلْهُ مِنْ اللّٰهِ مَا اَللّٰهِ مَا اَللّٰهِ مَا اَللّٰهِ مَا مَنْ یَدَعُ طَعَامَهُ مِنْ مِنْ اللّٰهِ مَا اَللّٰهِ مَا اِللّٰهِ مَا اللّٰهِ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلِي اللّٰهِ مَا اللّٰهِ مَا اللّٰهُ مِنْ اللّٰهِ مَا اللّٰهُ اللّٰهِ مَا اللّٰهُ اللّٰهِ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ اللّٰهِ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ مَا اللّٰهُ اللّٰهِ مَا مَنْ اللّٰهُ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ ا

'' جس شخص نے (روز ہے کی حالت میں ) حبوث بولنا اور جبوث پرعمل کرنانہیں حبور اتو اللّٰد کواس کی کوئی ضرورت نہیں ہے کہ وہ اپنا کھانا پینا حبور و ہے۔''

اگرایک شخص روز ہے کی حالت میں سودی کاروبار کررہا ہے 'رشوت لے رہا ہے' مجموب بول رہا ہے بالوگوں کو دھو کہ دے رہا ہے تو بیروزہ نہیں' صرف فاقد کشی ہے۔ اسی لیے نبی اکرم سُلُونِیْ نے فرمایا: ((کئم مِنْ صَائِم لَیْسَ لَهٔ مِنْ صِیامِه اِللَّا الْحُونُ عُ))

د' کتنے ہی روزہ رکھنے والے ایسے ہیں جنہیں اُن کے روزے سے سوائے بھوک اور پیاس کے بچھ حاصل نہیں ہوتا' ۔ یعنی ان کے لیے کوئی اجرو ثواب ہے ہی نہیں ۔ اس لیے پیاس کے بچھ حاصل نہیں ہوتا' ۔ یعنی ان کے لیے کوئی اجرو ثواب ہے ہی نہیں ۔ اس لیے کہ روزے میں تو اصلاً حلال چیزیں بھی حرام ہو جاتی ہیں' جبکہ ایسے لوگ تو مستقلاً حرام چیزوں مثلاً جھوٹ بولنا' رشوت لینا' دھو کہ دہی' سودی لین دین اور اس طرح کے باتی چیزوں مثلاً جھوٹ بولنا' رشوت لینا' دھو کہ دہی' سودی لین دین اور اس طرح کے باتی

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب الصوم باب من لم يدع قول الزور والعمل به في الصوم-

و اربعین نؤوی می دور 260 می دور خطابات جمع کی موسی کا موں کو عین روز نے کی حالت میں بھی جاری رکھے ہوئے ہوں تو ظاہر بات ہے کہ یہ روز ہیں ہے صرف فاقہ کئی ہے ۔۔۔۔ روز ہیں ہے کا میں بین ہے مندرجہ بالا حدیث کے اگلے حصہ میں آپ مَنْ اَلَّیْ اُلْمَ مِنْ قَالِم مِنْ مِنْ قَالِم مِنْ قَالِم مِنْ مِنْ قَالِم مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ ہوتا ہے۔ جن کورات کے قیام سے سوائے رت جگے کے پچھ حاصل نہیں ہوتا '۔۔۔ اس اعتبار سے تقوی در حقیقت مالی معاملات 'مثلاً نیچ وشراء' کاروباراور آمدنی وغیرہ میں ہوتا ہے۔۔

جب تک بیمعاملات حلال و جائز طریقے سے نہ ہوں گے اس وقت تک ظاہر بات ہے

تقویٰ نہیں ہوگا۔ تقویٰ کا عام فہم مفہوم

ح۸ ۹۳۰ راوی:حضرت ابو هریره (الثنای

معلوم ہے کہ ایمیزون یا کانگوجیسے گھنے جنگات میں تو ورختوں سے لئکے ہوئے سانپ بھی موجود ہوتے ہیں۔ان جنگلات میں سے اگر کسی کو گزرنا ہوتو وہ کس طرح چو کنا ہوکراور احتیاط کے ساتھ وہاں پاؤں رکھے گا— درحقیقت انسان کا اپنی بوری زندگی معصیتِ اللّٰہی سے بچنا' گنا ہوں سے بچنا' اللّٰہ کی نافر مانی سے بچنا' حدو دِشریعت تجاوز کرنے سے بچنااور تمام خرافات 'رسومات و بدعات سے بچنا تقویٰ کہلاتا ہے۔

### ۇنيوى زندگى:اىك مسافرخان<u>ە</u>

اس بہلو سے درحقیقت بیزندگی ایک سفر ہے۔ چنانچیر سول اللّٰهُ مَا لَیْنَیْمَ اللّٰهُ مَا یا: ((کُنْ فِی الدُّنْیَا کَانَّكَ غَرِیْبٌ أَوْ عَابِرُ سَبِیْلِ))(۱)

'' د نیامیں ایسے رہوجیسے کہم آجنبی ہویارائے سے گزرنے والے (مسافر)۔''

اس حدیث میں دنیا کی زندگی میں دوانداز اختیار کرنے کی نصیحت فرمائی گئی ہے ایک اجبنی کا اور دوسر ہے مسافر کا۔اور بید دونوں انداز بہت قابل غور ہیں۔اصل میں ہم و کیھتے ہیں کہ عام لوگوں کی دلچیسیاں کیا ہیں 'لوگ کدھر دوڑ ہے جار ہے ہیں۔ ہرا یک کو دنیا کی ہیں کہ عام لوگوں کی دلچیسیاں کیا ہیں 'لوگ کدھر دوڑ ہے جار ہے ہیں۔ ہرا یک کو دنیا کی پڑی ہوئی ہے ہرکوئی بہتر ہے بہتر مکان عالی شان محل 'نئی ماڈل کی کار الفرض دنیوی کھاظ پڑی ہوئی ہے۔اس صور تحال میں ایک آ ومی اگرالیا ہو جوحق ہے جاتے والا ہواور جس نے اپنے آپ کو دین اسلام کے لیے وقف کر دیا ہو ظاہری بات ہے کہ وہ اپنے آپ کو ان دنیا داروں کے ماحول میں اجنبی یا ہے گا۔

دوسری بات اس حدیث میں بیفر مائی گئی ہے کہ یا پھراس دنیا میں ایسے رہو کہ جس طرح راستہ گزرنے والا ہوتا ہے۔ ایسے شخص کو راستے سے قطعاً کوئی بیار نہیں ہوتا' اس لیے کہ اس کی نظر میں اصل چیز منزل ہے جہاں اسے پہنچنا ہے اور راستہ تو بس اس منزل تک پہنچانے کا ایک ذریعہ ہے اور اس سے بڑھ کر پچھ نہیں۔ حضرت عبداللہ بن مسعود ڈاٹنٹی بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ مالیٹی کی ایک چٹائی پر آ رام فرما تھے۔ جب آ پ

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری کتاب الرقاق باب قول النبی ملئت کن فی الدنیا کانك غریب او عابر سبیل و سنن الترمذی ابواب الزهد باب ما جاء فی قصر الامل

((مَالِئُ وَمَا لِلدُّنْيَا ' مَا اَنَا إِلاَّ فِى الدُّنْيَا كَرَاكِبٍ اسْتَظَلَّ تَحْتَ شَجَرَةٍ ثُمَّ رَاحَ وَتَرَكَهَا)) (١)

'' مجھے اس دنیا سے کیا سرور کار! میں تو دنیا میں ایسے ہی ہوں جیسے ایک سوار کسی درخت کے سائے میں تھوڑی دریے لیے رکتا ہے' پھروہ ذرا آرام کرنے کے بعدا سے چھوڑ کرچل دیتا ہے۔''

یہ درخت نہ تو اس سوار کا ٹھکا نہ ہے اور نہ ہی اسے یہاں ہمیشہ رہنا ہے۔ یہی حیثیت ہمارے لیے دنیا کی ہے' بایں صورت کہ ہماری منزل دنیا نہیں کچھاور ہے۔ اس لیے دنیا میں تو عام حجست کے سائے کو بھی بہت غنیمت سمجھواور عالی شان محلات کی آرز و کیس من منان محلات کی آرز و کیس دماغ سے نکال دو' دنیا کی چیزوں کی طلب دل سے باہر کر دو۔ سمندر میں کشتی پانی پرچلتی ہے' لیکن اگر یہ پانی کشتی میں آجائے تو وہ ڈوب جاتی ہے۔ اس طرح دنیا کو بھی سمندر سمجھوجس میں تمہاری کشتی چلتی ہے' لیکن اس کی محبت' اس کی آرز وُ اس کی تمنا تمہارے دل میں نہ آنے یائے' درنہ تم ڈوب جاؤگے۔

### نی ا کرم مَلَاثِیَّوْم کی مبارک با دے مستحق کون؟

اسی حوالے ہے ایک اور اہم حدیث ملاحظہ ہو۔ حضرت ابو ہریرہ ڈٹاٹیؤ سے روایت ہے کہ رسول اللّٰہ مُلِّلِیْنَا نے فرمایا: ((بَدَاً الْاِلْسُلَامُ غَرِیْبًا)) (۱)''اسلام کا جب آغاز ہوا تو وہ غریب (اجنبی) تھا''۔ ظاہر بات ہے کہ اس وقت آپ مُلِّلِیْنِ تَہْما تھے اور معدود ہے چندساتھی تھے' تو اسلام اس وقت غریب تھا۔ اس کے بعد ایک وقت آیا کہ اسلام کو اللّٰہ

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي ابواب الزهد باب ما جاء في اخذ المال بحقه وسنن ابن ماجه كتاب الزهد باب مثل الدنيا\_

 <sup>(</sup>۲) صحیح مسلم کتاب الایمان باب بیان ان الاسلام غریباً وسیعود غریبا ..... وسنن
 الترمذی کتاب الایمان باب ما جاء ان الاسلام بدأ غریبا وسیعود غریبا\_

نے طاقت دی:﴿إِذَا جَآءَ نَصْرُ اللَّهِ وَالْفَتْحُ ۞ وَرَايَتَ النَّاسَ يَدُخُلُوْنَ فِي دِيْنِ اللهِ اَفُوَاجًا ﴾ (النصر) ' جب الله تعالى كي نصرت اور فتح آگئي اور آپ نے ديما كەلوگ جوق در جوق اللہ كے دين ميں داخل ہور ہے ہيں''۔ آ گے آپ مَالَيْظِمْ نے ايك پیشین گوئی فر مائی: ((وَ سَیَعُوْدُ کُمَا بَدَأَ غَرِیْباً))''عنقریب اسلام پھراجنبی ہوجائے گا جبیبا کہ وہ پہلے اجنبی تھا'' —عربی زبان میں فعل مضارع مستقبل اور حال دونوں کے ليے آتا ہے'ليكن جب فعل مضارع پر''میں'' یا''سَوْف'' آ جائے تو سے فعل مضارع صرف منتقبل کے لیے خاص ہوجا تا ہے جیسے: ﴿ سَیَقُولُ الشَّفَهَآءُ مِنَ النَّاسِ مَا وَلْنَهُمْ عَنْ قِبْلَتِهُمُ الَّتِنَى كَانُوْا عَلَيْهَا﴾''عنقريب كهيں گےلوگوں ميں سے بيہ نا دان لوگ کہ کس چیز نے انہیں پھیردیاان کے قبلے سے جس پروہ تھے''۔اس آیت میں تحویل قبلہ کا تکم آیا ہے اور یہاں فعل مضارع پر'' میں'' آنے کی وجہ سے زمانہ مستقبل قريب مراد هو گا -- يهال بهي فرمايا كيا: ((وَسَيَعُوْدُ كَمَا بَدَأَ غَرِيبًا)) كم عقريب اسلام پھرغریب ہوجائے گا جسیا کہ پہلے تھا' تو یہ بھی زمانہ ستقبل قریب کی بات ہے۔ اب جو بات سجھنے کی ہے وہ بیرے کہ سلمان غریب نہیں رہے بلکہ امیر سے امیر تر ہوتے چلے گئے' کیکن اسلام خلافت راشدہ کے خاتمے کے ساتھ ہی غریب سے غریب تر ہوتا چلا گیا۔ یہانک بہت بڑا تضادمعلوم ہوتا ہے ۔ دورِ بنو اُمیہاور دورِ بنوعباس میں مسلمانوں کو بہت عروج حاصل ہوا۔ تاریخ پر نظر دوڑائی جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ مسلمان اس دور میں ترقی پر ہیں'ان کی شان وشوکت ہے'اس وقت کی دنیا کی عظیم ترین سلطنت مسلمانوں کی ہے' لیکن دین اسلام غریب ہونا شروع ہو گیا۔اس کی پہلی تہہ یعنی خلافت ختم ہوئی تو ریاست اور سیاست کا معاملہ سب سے پہلے ختم ہوا۔اس کا اسلام سے تعلق نہیں رہا' بلکہ اب جس کی لاٹھی اس کی بھینس والا معاملہ ہو گیا۔یعنی اب مشاورت سے طے نہیں ہوگا کہ کون اہل ترین آ دمی ہے کون سب سے زیادہ متقی ہے کون سب سے زیادہ اللّٰد کو جانبے اور پہچاننے والا ہے بلکہ جس کے پاس قوت ہے اس کی حکومت ہوگی۔ای طرح آ ہتہآ ہتہاسلام غریب ہونا شروع ہو گیا اور پھر حال یہ ہو گیا کہ

مسلمان بادشاہوں کے دور میں کم از کم جوقاضی ہوتے تھے اور مقدموں کا فیصلہ جوشر بعت کے مطابق ہوتا تھا'وہ بھی مغربی استعار کے آنے سے ختم ہو گیا۔ قاضی کے بجائے معسر بیٹ آ گئے اور شریعت کے بجائے انگریز کا بنایا ہوا فوجداری اور ویوانی قانون مجسٹریٹ آ گئے اور شریعت کے بجائے انگریز کا بنایا ہوا فوجداری ور نیان اور نماز آ گیا' البتہ انہوں نے ایک بڑی رعایت یہ کی تھی کہ ہمارے عاکلی قوانین اور نماز روزے کی ہمیں اجازت وے رکھی تھی' لیکن باقی تو پورے کا بورانظام ان کا تھا۔ تو اس طریقے سے ہوتے ہوتے اسلام غریب سے غریب تر ہوگیا۔

مندرجہ بالا عدیث کا آخری جملہ بہت غورطلب ہے۔ آپ مُنَّا اُنْکُو ہَاءِ)'' پس مبارک بادہ نے فریوں (اجنبیوں) کے لیے' اس کا مطلب بیہ کہ جب اسلام اپنے اجنبیت کے دور میں چلا جائے گا' تب دوراستے ہوں مطلب بیہ کہ جب اسلام اپنے اجنبیت کے دور میں چلا جائے گا' تب دوراستے ہوں گے۔ یا تو آپ اسلام کا وامن چھوڑ دیں اور معاشرے میں جس چیز ہے عزت و مقام ماتا ہے وہ کی حاصل کریں اوراس کے لیے کوشش کریں۔ اور جو راستہ او نچائی کی طرف جاتا ہے آپ بھی اس پر چل پڑیں ع'' چلوتم اُدھر کو ہوا ہو جدھر کی' یا دوسراراستہ بیہ کہ اس سب کوچھوڑ واوراسلام کے دامن سے چینے رہو۔ اسلام اگر غریب ہوگیا ہے تو تم بھی غریب ہو جاؤے تمہارے جاننے بیچاننے والے' ملنے فالے بھی پھر نہیں رہیں گے اور تم سے کوئی رشتہ واری کرنا بھی پند نہیں کرے گا۔ ظاہر بات ہے کہ پھر تم اس معاشرے کے اندراجنبی ہوگے' لیکن ایسے اجنبی لوگوں کے لیے نبی آخر الزیاں مَالَّیْوَ ہُم کی سند نبیں مبارک سے مبارک باد کے کلمات کہے گئے ہیں: ((فَطُوْ بَی لِلْغُورَاءِ))'' پی مبارک باد ہے ایٹ بیا دے اللہ تعالی ہم سب کو نبی اگرم مُلِّیْوَ ہُم اس تہنیت مبارک باد کے لئے' ۔ اللہ تعالی ہم سب کو نبی اگرم مُلُوّیَ ہُم اس تہنیت اور مبارک باد کا مین یارب العالمین!

اَقُوْلُ قَوْلِيُ هٰذَا وَاسْتَغَفِرُ اللَّهَ لِيُ وَلَكُمْ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِيْنَ وَالْمُسْلِمَاتِOO

حديث

**(6)** 

# حلال ٔ حرام اوراصلاحِ قلب

۲۸/ستمبر۷۰۰۶ء کا خطابِ جمعه

خطبهٔ مسنونه کے بعد:

آعُوذُ بِاللهِ مِنَ الشَّيطْنِ الرَّجِيُمِ \_\_ بِسُمِ اللهِ الرَّحُسْنِ الرَّحِيُمِ يَأَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُوْا مِنَ الطَّيِّباتِ وَاعْمَلُوْا صَالِحًا ۖ (المؤمنون: ٥٠) يَأَيُّهَا الَّذِيْنَ الْمُنُوْا كُلُوْا مِنْ طَيِّباتِ مَا رَزَقُنْكُمُ (البقرة: ٢٧٢)

عَنُ آبِي عَبُدِ اللَّهِ النُّعُمَانِ بُنِ بَشِيْرٍ رَضِىَ اللَّهُ عَنُهُمَا قَالَ : سَمِعَتُ رَضِىَ اللَّهُ عَنُهُمَا قَالَ : سَمِعَتُ رَسُولَ اللَّهِ عَنُهُمَا قَالَ : سَمِعَتُ رَسُولَ اللَّهِ عَنْهُمَا قَالَ :

((إِنَّ الْحَلَالَ بَيِّنْ وَإِنَّ الْحَرَامَ بَيِّنْ، وَبَيْنَهُمَا أُمُوْرٌ مُشْتَبِهَاتٌ لَا يَعْلَمُهُنَّ كَيْئُو مِنَ النَّاسِ ، فَمَنِ اتَّقَى الشُّبُهَاتِ فَقَدِ اسْتَبْراً لِدِيْنِهِ وَعِرْضِهِ، وَمَنْ وَقَعَ فِى الشَّبُهَاتِ وَقَعَ فِى الْحَرَامِ كَالرَّاعِى يَرْعَى حَوْلَ الْحِمْى يُوشِكُ وَقَعَ فِى الْحَرَامِ كَالرَّاعِى يَرْعَى حَوْلَ الْحِمْى يُوشِكُ انْ يَرْتَعَ فِيْهِ، اللهِ وَإِنَّ لِكُلِّ مَلِكِ حِمَّى، الله وَإِنَّ حِمَى اللهِ مَحَارِمُهُ، الله وَإِنَّ فِى الْجَسَدِ مُضْغَةً إِذَا صَلَحَتْ صَلَحَ الْجَسَدُ كُلُّهُ ، وَإِذَا فَسَدَتُ فَسَدَ الْجَسَدُ كُلُّهُ ، وَإِذَا فَسَدَتْ فَسَدَ الْجَسَدُ كُلُّهُ ، وَإِذَا فَسَدَتْ

ا بوعبداللہ سیدنا نعمان بن بشیر بھٹیا ہے روایت ہے' کہتے ہیں میں نے رسول اللّٰمُ کَالْتُمْ اَلْکُو کَا اللّٰمُ کَالْتُمْ اَلْکُو کَا اللّٰمُ کَالْتُمْ اَلْکُو کَا اللّٰمُ کَالْکُو کُو کَا اِسْدِ اللّٰمِ کَاللّٰمِ کَاللّٰمِ کَاللّٰمِ کُلُو کِی اِللّٰمِ کَاللّٰمِ کُلُو کُلُو کَا اِللّٰمِ کُلُو کُ

'' حلال چیزوں کا تھم بالکل واضح ہے اور حرام چیزوں کا تھم بھی واضح ہے ٔ اوران دونوں ( حلال وحرام ) کے درمیان کیجھامور متشابہ ہیں جن کی ( حلت وحرمت )

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري كتاب الايمان باب فقل من استبرأ لدينه روصحيح مسلم كتاب المساقاة باب اخذ الحلال وترك الشبهات.

کوا کٹر لوگ نہیں جانتے ۔ پس جو خص اس قتم کی غیر واضح اشیاء سے نے گیااس نے اینے دین اورعزت کو بیمالیا' اور جوشخص اس تشم کے امور کوا ختیار کرنے لگے وہ حرام میں جاپڑے گا' جبیبا کہ کوئی چرواہا ( کسی ممنوعہ ) چرا گاہ کے آس یاس جانوروں کو چرائے تو ہوسکتا ہے کہ جانور چرا گاہ میں جا پہنچیں ۔خبر دار! ہر باد شاہ کی ایک چرا گاہ ہوتی ہےاوراللہ تعالیٰ کی چرا گاہ ہے مراداُس کی حرام کردہ اشیاء ہیں۔خبر دار!جسم میں گوشت کا ایک مکڑا ہے'اگر وہ درست ہوتو ساراجہم درست رہتا ہےاورا گروہ خراب ہوجائے تو ساراجہم خراب ہوجا تاہے ۔خبر دار! وہ گوشت کا فکڑا دل ہے۔'' گزشته جمعة المبارك كو' أكلِ حلال كي اجميت' كي عنوان كے تحت أكل حلال كي اجميت' حرام اشیاءٔ حرام کاموں اور حرام آمدنی سے اجتناب کی اہمیت پر مندرجہ بالا دوآیات کے حوالے سے جومیں نے آج بھی تلاوت کی ہیں گفتگو ہوئی تھی۔ای حوالے سے میں نے اربعین نو وی کی حدیث نمبر ۱۰ کا مطالعہ بھی کرایا تھا ۔آج ہمارے زیر مطالعہ اربعین نو وی کی حدیث نمبر ۲ ہے جوای موضوع ہے متعلق ہے لہذا آج کی گفتگوکوای مضمون کالسلس مجھے۔ ز برمطالعه حدیث حضرت ابوعبدالله نعمان بن بشیر زای سے مروی متفق علیه حدیث ہے کیعنی اس کوامام بخاری اورامام مسلم دونوں نے نقل کیا ہے۔ اس حوالے ہے میں نے پہلے بھی بتایا تھا کہ متفق علیہ حدیث سند کے متند ہونے کے اعتبار سے سب سے بلند . در ہے کی ہوتی ہے ۔۔۔ اس حدیث کا مضمون بہت اہم ہے۔ رسول الله مُثَالِيَّا مِنْ فر ما يا: ((إنَّ الْحَلَالَ بَيِّنُ))' طلال بالكل واضح بي '((وَإِنَّ الْحَوَامَ بَيِّنُ))' 'اورحرام بھی بالکل واضح ہے'' ((وَ بَیْنَهُمَا اُمُورْ ؓ مُشْتَبِهَاتٌ))''اوران دونوں کے درمیان کچھ مشتبہ چیزیں ہیں''لعنی پچھ چیزیں الی ہیں جن کے بارے میں یقین ہے کہنا مشکل ہے كه بيطال بين ياحرام - ((لَا يَعْلَمُهُنَّ كَنِيرٌ مِّنَ النَّاسِ) 'ان كے (شرعي تكم ) ك بارے میں لوگوں کی اکثریت نہیں جانتی''۔البتہ رسوخ فی العلم رکھنے والے علاء وفقہاء کرام جن کی قرآن' حدیث وسنت' شریعت کے مقاصد' شریعت کے مکمات اور اصول شریعت پر گہری نظر ہو' وہی بہجان سکتے ہیں کہ ان مشتبہات اشیاء میں سے کون سی چیز حلال کے دائرے میں آئے گی اور کون می حرام کے دائرے میں۔ و اربعین نووی می در 267 می در خطابت جمع کمی

شرعی احکام اوراس کے درجات

فقہاء نے شرعی احکام کے بہت ہے درجے قائم کیے ہیں۔ کرنے والے اعمال میں سب سے اونیا درجہ فرض کا ہے اور نہ کرنے والے اعمال میں سے سب سے سخت ترین ممانعت والی شے حرام ہے۔ فرض ہے کم تر درجہ واجب کا ہے 'یعنی فرض تو نہیں ہے کیکن فرض کے قریب تر ہے --- مثلاً وتر کی نماز واجب ہے اوراس کی قضالا زم ہے ۔ اس کے بعد سنت کا درجہ ہے۔ اس سے بھی نیچے متحب ہے جس کا کرنا پندیدہ ہے اور نہ کرنے پر کوئی گناہ نہیں ہے جبکہ سب سے اخیر میں مباح ہے۔ یہ تمام ورجات اوامر یعنی کرنے والے کاموں کے ہیں' لیکن اگر جائز سے ناجائز اور اوا مرے نواہی کی طرف جائیں تواس میں سب سے پہلے مکروہ آتا ہے۔ پھر مکروہ کی بھی دوشمیں ہیں: سب سے نچلا درجہ مکروہ تنزیبی کا ہے اور پھراس سے بھی آ گے مکروہ تحریمی کا درجہ ہے ۔ بیاوامر میں سے واجب کے مقالبے میں ہے جوفرض کے ساتھ چیٹا ہوا ہے۔اس طرح نواہی میں مکروہ تیج کی حرام کے ساتھ چمٹا ہوا ہے۔ (شرعی احکام اوراس كى انواع واقسام كے حوالے سے تفصیلی جارث خطاب كے آخر میں ملاحظہ ہو!)

اب ظاہر بات ہے کہ بیتمام درجات نقہاءنے قائم کیے ہیں اور فقیہہ کہتے ہیں تفقہ ر کھنے والے اور فہم رکھنے والے تخص کو جس کی شرا تطامختصراً میں نے آپ کے سامنے رکھیں کہ قر آن مجیدیر بردی گهری نگاه رکهتا هو ٔ تد براورغور وفکر کیا هؤ حدیث اورسنت پر بپوری وسعت اور پوری گہرائی کے ساتھ اس کی نظر ہوئٹر بعت کے اصل مقاصد کی پہچان ہو۔ابیا نہ ہو کہ سمی کم تر اہمیت والی شے کواہم تر قرار دے دے اور زیادہ اہمیت والی کو کم تر قرار دے دے۔ شریعت کے اندر اور دین کے مختلف عناصر کے درمیان جونسبت و تناسب ratio)

(proportion ہے اس کی سمجھ بہت ضروری ہے۔ تو ان مشتبہ امور کے بارے میں بھی

صرف ایسے ہی فقہا علم رکھتے ہیں' جبکہ عوام کی اکثریت ان کے احکام سے لاعلم ہے۔ تقویٰ کا تقاضا:مشتبهات سے بچنا

مشتہات سے بیخے کے حوالے ہے بینوٹ کرلیں کہاس کے دو پہلو ہیں۔ایک

و اربعین نؤوی کرد و 268 می و 268 می و اور ااورا ہم تر پہلوتتوی اس کا قانونی پہلو ہے جس کی تفصیل آ گے آئے گی جبکہ اس کا دوسرااورا ہم تر پہلوتتوی کی کے حوالے ہے ہے۔ اس ضمن میں تقوی کا کا پہلویہ ہے کہ تمام مشتبہا موراورا شیاء ہے بچا جائے۔ لینی جب شبہ والی چیز ہے تو پھر کیوں اختیار کرتے ہو! چنا نچائی میں نبی اکرم تکا گائی کی بڑی بیاری حدیث ہے جو آ ہے کے بیار نواسے حضرت حسن بن علی گائی اگرم تکا گائی کی بڑی بیاری حدیث ہے جو آ ہے کے بیار نواسے حضرت حسن بن علی گائی ول میں کھنگ محسوس ہو (کہ ہوسکتا ہے بیکا م غلط ہو) اسے چھوڑ دواوروہ شے اختیار کرو جس سے تمہارے دل میں کوئی کھنگ بیدا نہ ہو ' رکاب یوینٹ ریڈ کی کھنگ بیدا نہ ہو ' رکاب یوینٹ ریڈ گا کہ جو چیز تمہارے اندر شکوک وشہات بیدا کرے ' جس سے تمہارے دل میں کی کوئی خلش اور کھنگ اندر شکوک و شبہات بیدا کرے ' جس سے تمہارے دل میں کی فتم کی کوئی خلش اور کھنگ کوئی پیدا ہوتو اس کو چھوڑ دواورا س چیز کواختیار کروجس سے تمہارے دل کے اندر کوئی خلش نور گوئی پیدا نہ ہو۔

اس حدیث میں ایک بہت اہم نکتہ بیان ہوا ہے کہ اپن ولی کیفیت کے مطابق فیصلہ کرو۔ اب جس دل میں ایمان ہے وہ دل سب سے بڑا مفتی ہے کیکن یا در کھیں کہ اس کے لیے حقیقی ایمان شرط لازم ہے۔ چنانچہ احادیث کے ذخیرے میں ہمیں ایک بڑی پیاری حدیث ملتی ہے کہ ایک شخص نے رسول الله منگاری استفیت قلبک )''تم اپنے نفس سے پوچھا تو آپ نے فرمایا: ((استفیت نفسک 'استفیت قلبک))''تم اپنے نفس سے پوچھو' اپنے دل سے پوچھو!' اور آخر میں فرمایا: ((وائ افتاک النّاس وافتو کئی) '' تم اپنے نفس سے ''اگر چہلوگ اس کے بارے میں تہمیں پوچھو' اپنے دل سے پوچھو!' اور آخر میں فرمایا: ((وائ افتاک النّاس وافتو کئی) '' کھی کہ بیجا تر ہے کہ ایک تمہیں کھی کھی فتو کی دیں' ۔ یعنی اگر کوئی مفتی تہمیں فتو کی دے بھی کہ بیجا تر ہے کیارے میں تمہارا ول اس پر مطمئن نہ ہوتو تم اسے چھوڑ و۔ اس لیے کہ اللہ دے بھی کہ بیجا تر ہے کہ ایک تمہارا ول اس پر مطمئن نہ ہوتو تم اسے چھوڑ و۔ اس لیے کہ اللہ کا ایک مفتی ہے جو تہمارے جسم میں دل کی صورت میں موجود ہے' وہ اس کے خلاف فتو کی دے رہا ہے۔ البتہ یہ ای صورت میں ہے جب تمہارے دل میں ایمان موجود ہے' اور اگر دے رہا ہے۔ البتہ یہ ای صورت میں ہے جب تمہارے دل میں ایمان موجود ہے' اور اگر

یں موضوع کی مناسبت سے حدیث کا مکمل متن اور ترجمہ ذیل میں بیان کیا جارہا ہے۔ ►

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري كتاب البيوع باب تفسير المشتبهات وسنن الترمذي ابواب صفة القيامة والرقائق والورع باب منه.

و اربعین نؤوی کی محد 269 محد در فطابات جمعہ کی

ایمان نہیں ہے تو پھراس کا کوئی اعتبار نہیں ہے۔لیکن ظاہر بات ہے کہ بیتشویش تواسی کولاحق ہوگی جس کے دل میں کچھ نہ کچھا بمان موجود ہے۔ جیسے منافق اور مؤمن کا فرق بیان کرتے ا تناہی جتناکس کے ناک پرکھی بیٹھی اوراس نے ذراہاتھ ہلاکراہے ہٹادیا۔دوسری طرف مؤمن ہے اگر کوئی گناہ سرز دہو جائے یا کوئی غلطی ہو جائے تو اس کوالیے محسوس ہوتا ہے جیے وہ کسی پہاڑ تلے آگیا ہے۔توبیا ندرونی احساس کی بات ہے۔لہذاجس کے دل میں تشویش پیدا ہوگئ تو بہ گویا ایمان کی علامت ہے تو وہ اپنے دل سے فتو کی لے سکتا ہے۔ نورالدين زنگي كاسبق آموز واقعه

اس ضمن میں ہماری تاریخ کا ایک بڑا عبرت آ میز اور سبق آ موز واقعہ ہے سلطان نور الدین زنگی کا بجس کے بعد جانشین ہنے فاتح بیت المقدس سلطان صلاح الدین ایو بیؒ — عیسائیوں کا بروثلم پرتقریباً ۸۸ برس کا جو قبضہ تھا اسے واگز ارکرانے والا مجاہد اعظم صلاح الدین ایو بی ٌ نور الدین زنگی کے ساتھیوں اور فوجیوں میں سے تھا۔۔نورالدین زنگی کا بیٹاشدید بیار ہو گیا۔ ہرطرح کے علاج معالجے آنر مائے گئے مگر بے سود۔ آخراطباء نے کہا کہ اب اس کی جان بچانے کا ایک ہی راستہ ہے کہ بیشراب

 حضرت وابصه بن معبد اسدی داشین بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم ماگائیئل نے مجھ سے فرمایا ((جنٹ مَسْأَلُ عَنِ الْبِيرِ وَالْإِنْمِ): ''تم نيكى اور كناه كى بارك ميں دريافت كرنے آئے ہو؟ ''ميں نے عرض کیا: جَی ہاں! پھر آپ نے اپن انگیوں کو اکٹھا کر کے میرے دل پر مارا اور فرمایا: ((السُتَفُتِ نَفْسَكَ اِسْتَفْتِ قَلْبَكَ يَا وَابِصَةُ ثَلَاثًا --- اَلْبِرٌ مَا اطْمَأَنَتُ اِلَيْهِ النَّفْسُ وَاطْمَانَ ۚ الَّذِي الْقُلْبُ وَالْإِثْمُ مَا حَاكَ فِي النَّفْسِ وَتَرَدَّدَ فِي الصَّدْرِ وَانْ اَفْتَاكَ النَّاسُ وَٱقْتُوكَ)) (سنن الدارمي كتاب البيوع باب دع ما يريبك الى ما لا يريبك)

''اے وابصہ (نیکی اور گناہ کے بارے میں) اپنے آپ سے پوچھؤ اپنے دل ہے پوچھو — آپ ٹانٹی کے نین بار فرمایا — نیکی وہ ہے جس ہے تمہارانفس اور دل مطمئن ہو جبکہ گناہ وہ ہے جوتمہارے جی میں کھئے اور تمہارا سینداس کے بارے میں متر دوہ و خواہ لوگ اس کے بارے میں تہہیں کوئی بھی فتویٰ ویں۔''

(اضافهازمرتب)

تفویٰ کا تقاضایہ ہے کہ جومشتہات ہوں' جن کے بار نے میں صراحت موجود نہ ہو ان میں ملوث ہونے کے بجائے ان سے بچا جائے۔ البتہ قانون یہ بہت ہوتا کہ ہے کہ جس شے کی حرمت ثابت نہیں ہے وہ حلال ہے۔ اگر بالفرض قانون یہ ہوتا کہ صرف وہ شے حلال ہوگی جس کی حلت ثابت ہو جائے تو اس طرح حلال کا دائرہ بہت محدود ہوجا تا۔ لہذا یہ نوٹ کرلیں کہ اس حوالے سے قانون یہ ہے کہ جس شے کی حرمت

و اربعین نووی کی در 271 کار مری در فطابات جمعہ کمی

ستاب وسنت سے ثابت نہیں ہے وہ حلال اور مباح (permissible) ہے ۔ اس اصول کے تحت قانونی سطح پر ہمارے ہاں مباحات کا دائر ہ بہت وسیع ہے ۔

جدیداسلامی ریاست میں از سرنو قانون سازی کی ضرورت اس ضمن میں ایک اہم مسئلہ میں آپ کو بتار ہا ہوں — ویسے توبیہ تقذیر مبرم ہے کہ ونياميں دوبارہ خلافت كانظام قائم ہوگا اور وہ عالمي سطح پر ہوگا۔ بيتورسول اللَّه مَثَاثِيَّةُ كى وى ہوئی خبریں ہیں جن کے بارے میں کسی شک وشبہ کی گنجائش نہیں ہے۔البتداس سے پہلے کیا کیا ہونا ہے ہماری شامت اعمال کس کس شکل میں ہمیں بھکتنی ہے اللہ کے عذاب کے کوڑے ہم پر کیے کیے برنے ہیں' یہ دوسری بات ہے۔ہم پاکتانیوں پر ایک کوڑا ا ۱۹۷۱ء میں برسا تھا جب یا کستان دولخت ہو گیا تھا۔اب کون سا کوڑا آنے والا ہے 'یہ میں نہیں کہ سکتا' لیکن ہم سزا کے ستحق ضرور ہیں ۔ہم نے اللہ سے بےوفا کی کی ہے وعدہ خلافی کی ہے۔ہم نے تو وعائمیں ما تگ مانگ کراللہ سے بید ملک لیاتھا۔ہم نے کہا تھا:اےاللہ! تو ہمیںانگریز اور ہندو کی دوہری غلامی سے نجات دے دےاورہمیں ایک آ زاد خطه ٔ ارضی عطا فر ما دیے تو ہم وہاں پر تیرے دین کا بول بالا کریں گے۔لیکن نصف صدی گزرنے کے باوجود ہم نے اس وعدے کو پورانہیں کیا۔البتذ کروڑوں اربول کے محلات ہم نے بنا لیے۔ کئی کئی کروڑ کی کوشی آپ کوڈیفنس میں مل جائے گی۔ ڈیفنس کیا اب تویباں ما ڈل ٹا وُن اور جو ہرٹا وُن کے اندر بھی ایسے ایسے کل نما گھر موجوو ہیں جن کو د كيدكرآپ كونظرآئ كاكه ياكتان توجنت بى جنت بيال يرتوشا يدغربت كاكوئي سوال ہی پیدائہیں ہوتا۔ بیسب تو ہم نے کیا الیکن وہ اسلام کہاں ہے جس کا ہم نے ا پنے رب سے وعدہ کیا تھا؟ میر یا در تھیں کہ اس وعدہ خلافی کی سزائیں تو ہمیں ملنی ہیں۔ اس موضوع برمیری ایک کتاب'' سابقه اور موجوده مسلمان اُمتوں کا ماضی' حال اور مستقبل' کا ضرور مطالعہ سیجے جس میں میں نے اُمتِ مُسلمہ کے ماضی اور حال پر بھی روشنی ڈالی ہےاورمتنقبل کی جھلک بھی پیش کی ہے۔ بدشمتی ہے آج کا انسان بس حال میں پھنسا ہوا ہے اور اُسے بس اس کی فکر ہے کہ میرا آج کا مسئلہ کیا ہے میرے اِس وقت

و اربعین نؤوی کے موجہ کو ایک میں کا کہ سال اور میں کس طرح انہیں حل کرسکتا ہوں۔ نداسے ماضی سے کوئی دلچیں ہے اور ندستقبل کی فکر۔ میراایک مشغلہ (hobby) ساہے کہ کوئی نیا ملا قاتی آتا ہے تو میں اس کا پس منظر جانے کی کوشش کرتا ہوں۔ جھے بچھ میں آجا تا ہے کہ بی خص مہاجر ہے اور جمنا پار کا ہے۔ یو چھے پروہ بتا تا ہے کہ ہم یو پی سے ہیں۔ بھئی کس جگہ سے مہاجر ہے اور جمنا پار کا ہے۔ یو چھے پروہ بتا تا ہے کہ ہم یو پی سے ہیں۔ بھئی کس جگہ سے ہیں؟ بیا ہوتا۔ اس کو اتن دلچین نہیں ہے کہ میرے باپ دادا کہاں سے بھرت کر کے آئے تھے۔ ماضی قریب سے آئی عدم دلچین ہو چی ہے تو اس سے آگے کی تاریخ آئے ہماں پڑھیں گے۔ ہندوستان میں مسلمانوں کی ہزارسالہ تاریخ ہے اس میں تاریخ آئے ہماں پڑھیں گے۔ ہندوستان میں مسلمانوں کی ہزارسالہ تاریخ ہے اس میں کیا کیا نشیب و فراز آئے ہیں ان میں کیا کیا خیر کے پہلو تھے اور کیا کیا شرک نیہ جانے کیا کیا نشیب و فراز آئے ہیں ان میں کیا کیا خیر کے پہلو تھے اور کیا کیا شرک کے بیہ جانے کیا کیا نشیب و فراز آئے ہیں ان میں کیا کیا خیر کے پہلو تھے اور کیا کیا شرک کی دوئی اس کی کیونکر فکر ہوگی؟ اس طرح مستقبل کی بھی کوئی فکر نہیں ہے۔ بس کل کی روئی ' ایے کی کیونکر فکر ہوگی؟ اس طرح مستقبل کی بھی کوئی فکر نہیں ہے۔ بس کل کی روئی ' ایے کی کیونکر فکر ہوگی؟ اس طرح مستقبل کی بھی کوئی فکر نہیں ہے۔ بس کل کی روئی ' ایے

کار وبار' پر وفیشن اور ملا زمت وغیرہ کی فکر ہے۔اللہ اللہ خیرسلا۔ بہرحال میں کہدرہا تھا کہ بیتو یقینی بات ہے کہ قیامت سے قبل پوری و نیا میں خلافت علیٰ منہاج النبوۃ قائم ہوگی کیکن اس حوالے سے عام طور پر خیال ہیہ ہے کہ جیسے ہی اسلامی ریاست قائم ہو گی تو فقہ جومرتب شدہ ہے' بس وہ نافذ کر دی جائے گی ۔ بیہ بڑی ہی ناشجھی کی بات ہے۔اول تو سوال پیدا ہوگا کہ کون سی فقہ نافذ کی جائے۔ منٹی ہی تاشجھی کی بات ہے۔اول تو سوال پیدا ہوگا کہ کون سی فقہ نافذ کی جائے۔ شافعی ماکی پاحنبلی؟ اہلِ تشتیع نے ایران میں خون بہاکر ٔ جانیں دے کر انقلاب بریا کیا ' با دشاہ کو بھگا یا اور پھرو ہاں جعفری فقہ نافذ کی — لیکن ایران کا معاملہ بالکل الگ ہے' اس لیے کہ وہاں اہلِ سنت بہت معمولی ہی اقلیت ہیں اور'' مین لین'' یعنی ایران کے درمیان کے دائرہ میں اہلِ سنت موجود ہی نہیں ۔البتہ جنوب مشرق میں سیچھ بلوچ 'جنوب مغرب (صوبها ہواز) میں بچھ عرب ٔ شال مغرب میں بچھ کر داور شال مشرق میں بچھا فغان یا ترک سیٰ ہیں' جبکہ باقی سارے ایران میں شیعہ ہیں۔انہوں نے تو دہاں جعفری فقہ نافذ کی ہے' گرآپ یہاں کون می فقد نا فذکریں گے نیدایک بہت بڑا مسلہ ہے۔ آپ کے ہاں تو شیعه مُنَّ یوں رہتے ہیں کہا دیر کے فلیٹ میں مُنَّ ہے تو نیچے شیعہ یا نیچے مِنَّ ہے تو او پر شیعہ۔ اس حوالے سے دوسراا ہم مسئلہ یہ ہے کہ یہ تھہیں آج سے تقریباً ایک ہزارسال

و اربعین نؤوی کی در 273 میری در خطابت جمع کمی ملے مرتب ہوئی تھیں۔وقت کے دریامیں بہت سایانی بہد چکا ہے بہت سے نے مسائل پیدا ہو کچکے ہیں جوان فقہوں میں نہیں ہیں۔ پھر بدشمتی سے ہمار بےعلاء نے اجتہاد کا درواز ہ بند کر دیا ہے 'جبکہ اہلِ تشتیع نے اجتہاد کا درواز ہ کھلا رکھا ہے اوران کے ہاں بڑے علاء مجتبد کہلاتے ہیں۔سب سے اوپر مراجع ہیں جوآ خری اتھارٹی سمجھے جاتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ آیت الله خمینی نے''ولایت الفقیہہ'' کی بنیاد ڈ الی جو آج بھی ایران میں رائج ہے۔اس کےمطابق اصل حکمرانی فقہاء وعلاء کی ہے۔اگر چہامتخابات ہوتے ہیں کیکن ا بتخابات میں کون حصہ لےسکتا ہے اور کون نہیں'اس کا فیصلہ علماء کی شور کی کرتی ہے اور جس کو وہ مستر د کر دیں تو پھر وہ انتخابات میں حصہ نہیں لےسکتا۔ آپ کومعلوم ہے کہ انقلابِ ایران کے بعد بنی صدر ایران کے پہلے صدر بنے تھے اور انہوں نے غالبًا 99 فیصد ووٹ حاصل کیے تھے کیکن آیت اللہ خمینی نے کان سے پکڑ کر انہیں نکال دیا۔ تو وہاں اصل حکومت علماء کی ہے اور بیاس دور کے اندر تھیوکریسی کی بڑی نمایاں مثال ہے۔ بہر حال اللہ ہمیں تو بہ کی تو فیق عطا فر مادے اور پاکستان حقیقی معنوں میں ایک اسلامی ملک بن جائے — اگر چہاس کے آثار کوئی نہیں ہیں--تویہاں قانون سازی (legislation) از سرنوہوگی۔ مباحات کے دائرے میں آپ نے نئے قوانین بنائیں گے۔جو چیز کتاب وسنت سے ثابت ہوگئی وہ تو بعینہای طرح نافذ ہوجائے گی۔ پھر پرسنل لاء میں تمام فقہوں کو acknowledge کیا جائے گا' یعنی ذاتی معاملات مثلاً شادى بياه وراثت اورعبادات وغيره خواه آپ فقه حفى كے تحت كرنا جا ہتے ہيں يا فقه شافعي کے تحت یا فقہ جعفری کے تحت' آ پ کو آ زادی ہوگی — بیرعبادات' عائلی قوانین اور وراثت وغیرہ کے معاملات برسنل لاء کے دائرے میں آتے ہیں۔۔ نیکن قانون ملکی (Law of the land) میں کوئی فقہ تشکیل نہیں دی جائے گی' اس لیے کہ ساری تقہیں ہماری مشتر کہ وراثت علمی (common heritage) ہیں کہ سی ایک معاملے میں امام ابوحنیفهٔ امام مالک ٔ امام شافعی ٔ امام احمد بن حنبل ٔ امام ابن تیمیداور امام جعفرصا دق کی آراء کیا ہیں۔اس طرح تو ہارے پاس علم کا خزانہ آ گیا-- جبیا کہ آپ کومعلوم ہے

و اربعین نؤوی کی محد کرد کرد کرد خطابات جمد کرد

عدالتوں کے اندر نظائر (precedents) پیش کیے جاتے ہیں۔ آپ کے ہاں سپریم کورٹ میں کوئی مقدمہ زیرساعت ہے تو اس کے لیے کہاں کہاں ہیاں سے نظیر ڈھونڈ کر لائی پڑتی ہے کہ پریوی کوسل برطانیہ نے فلاں بن میں فلاں مقدمہ میں یہ فیصلہ دیا تھا۔ تو ان precedents کوفیصلہ کن اہمیت حاصل ہوتی ہے۔ خلافت علی منہاج النبو ق کے قیام کے بعد فقہاء کی آراء کی حیثیت بھی ہمارے لیے نظائر کی ہوجائے گی اور انہیں از سر نو قانون سازی میں بہت اہمیت حاصل ہوگ۔

### مشتبہات سے بیخے کا قانونی پہلو

اربعین نووی کی زیرمطالعہ حدیث کے حوالے سے میں نے بتایا تھا کہ اس کے دو پہلو ہیں۔تقویٰ کا تقاضا توبہ ہے کہ شہبات سے ہرصورت بیا جائے الیکن اس کا قانونی پہلواس کے بالکل برعکس ہے کہ جو شے کتاب وسنت کے دلائل اورنصوص ہے حرام ثابت نہ کی جاسکے تو وہ جائز ہے۔ اس میں آپ pick and choose کر سکتے ہیں' ا کثریت(majority) سے بھی قانون بنا سکتے ہیں'اس میں کوئی حرج نہیں ہے۔ آپ نے دوجائز وحلال چیزوں میں ہےا کیکواختیار کرنا ہے تو آپ ریفرنڈم کرالیں' ووٹنگ کرالیں یا کوئی اور طریقہ اختیار کرلیں'اس میں کوئی حرج نہیں ہے۔اس کے لیے میں ساده ی مثال دیا کرتا ہوں کہ فرض تیجیے آپ کواپنے گھر میں دعوتِ افطار کا اہتمام کرنا ہے ٔ اب اس میں مشر وب کون سا پیش کیا جائے اس کے بارے میں مختلف آراء سامنے آسکتی ہیں --شراب تو سرے سے زیر بحث نہیں آسکتی'اس لیے کہ وہ تو کتاب وسنت کی روسے حرام ہے — باقی سیون اپ' روح افز ایا کوئی اور شربت ووٹنگ کے ذریعے منتخب ہو جائے تو اس میں کوئی حرج نہیں'اس لیے کہ بیتمام حلال مشروبات ہیں۔لہذا مشتبهات کے حوالے ہے دونوں پہلوسامنے رکھے۔ زیرمطالعہ حدیث میں اس حوالے ہے تقویٰ کا پہلوبیان ہوا کہ جومشتبہات ہیں جن کے بارے میں تیقن کے ساتھ کہنا مشکل ہے کہ حلال ہے یا حرام ہے تواس ہے بچو!

آكَآ پِ مَكَا لِيَنِهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ بُهَاتِ فَقَدِ اسْتَبْرَأَ لِدِيْنِهِ وَعِرْضِهِ))

و اربعین نبوی کی میں اور اس نبی کو است کی گیا تو اس نے اپ دین اورا پنی عزت کو محفوظ میں جو شخص ان مشتبہ چیز وں سے نئی گیا تو اس نے اپ دین اورا پنی عزت کو محفوظ کر لیا'' ۔ بیا افرادی سطح پر تقوی کا طرز عمل ہوگا کہ جو چیز بھی مشتبہ ہے اس کو آپ ترک کر دیں اور اس کو اختیار نہ کریں۔ ((وَ مَنْ وَقَعَ فِی الشَّبْهَاتِ وَقَعَ فِی الْشَّبُهَاتِ وَقَعَ فِی الْحَوَامِ)) ''اور جوان مشتبہ چیز ول کے اندر بڑگیا' وہ حرام میں بھی پڑجائے گا' ۔ یعنی ابھی تو ایک مشتبہ چیز کا مسئلہ تھا' لیکن آگانسان کے اندر اُس کی نفسانیت' حیوانیت' ہیمیت اور اس کے نفسانی تقاضے جب بڑھیں گے تو پھروہ حرام تک پہنچ جائے گا۔ جیسے آپ پنجابی میں کہتے ہیں'' حجا کا کھل گیا'' یعنی جھبک اگر ختم ہوگئی تو گویا اس کا بھی اندیشہ ہے کہ مشتبہ امور کو استعال کرتے کرتے آپ حرام کے اندر بھی منہ مار نے لگیں۔

#### حرام کے قریب جانے کی بھی ممانعت

آ گے آپ مَالِیْنِ کے اس بات کوا کیہ مثال ہے تمجھایا: (( کَالِرَّاعِي بَرُعلي حَوْلَ الْحِملي يُوْشِكُ أَنْ يَتْرْتَعَ فِيْلِهِ) '' جبيها كه كوئي چروا با (كسي ممنوعه) چرا گاه كے آس یاس جانوروں کو چرائے تو ہوسکتا ہے کہ جانور چراگاہ میں جا پہنچیں''۔حِملی کہتے ہیں محفوظ چراگاہ کو یعنی کسی بادشاہ 'جا گیردار یا وڈرے نے این چو یاؤل مثلاً گائیں بھینسوں' بھیٹر بکر یوں' اونٹ اور گھوڑ وں وغیرہ کے لیے ایک خاص علاقے کو محفوظ کر لیا ہو کہ یہاں صرف ان کے جانور چریں گےاوراس میں عوام کا کوئی جانور داخل نہیں ہوگا' تو وہ اس کی جےملی ہے۔اب اگر کوئی چرواہا اس طرح کی کسی محفوظ اورمخصوص چراگاہ کے قریب ا پنار بوڑ جرار ہاہوگا تواس کا ندیشہ ہے کہ اس رپوڑ کے چند جانوراس چرا گاہ میں گھس جا ئیں اور وہاں چرنے لگیں۔ا*س طرح بی*چرواہاشاہی مجرم قرار پائے گااورا*س پراسے سزا بھی ہوعتی ہے*، لہذاا حتیاط کا تقاضا بی ہے کہ اس سے دُور دُورر ہو ' Keep at a safe distance ۔ بالکل یہی معاملہ مشتبہات کے بارے میں ہے کہان ہے ؤورر ہاجائے کہیں بیہ نہ ہو کہ آپ بالکل حرام کی سرحد پر پہنچ جائیں۔اور اگر آپ سرحد پر پہنچ گئے تو ہوسکتا ہے کسی وفت آپ جذبات کی رومیں بہہ کراس سرحد کوعبور کر کےحرام میں پہنچ جائیں۔

پ بعبات اس کا اسلوب سے کہ وہ حرام کے قریب جانے سے بھی یہی وجہ ہے کہ قرآن عکیم کا اسلوب سے ہے کہ وہ حرام کے قریب جانے سے بھی

لل خطابات جمعه كلهج و اربعین نؤوی کم عربه عرب ( 276 عرب محرب روکتا ہے چہ جائیکہ حرام کا ارتکاب کیا جائے۔ آپ دیکھئے کہ قر آن مجید میں نہ تو زنا کے بارے میں کہیں آیا ہے: لا تَزْنُوْا لِعِنْ 'زنانہ کرو''اورنہ ہی کہیں شراب کے بارے میں حرام کالفظ استعال کیا گیاہے۔اس کو بنیاد بنا کر ہمارے ملک کے ایک دانشور کہتے ہیں کے قرآن مجید میں شراب کے لیے حرام کا لفظ کہیں نہیں آیا' اس لیے بیر دام نہیں ہے۔ میں ان ہے کہتا ہوں کہ اللہ کے بندے!عقل کے ناخن لو۔ جب شراب اور جوئے کے لي اليه السُّيطنِ فَاجْتَنِبُوْهُ ﴾ (رجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطنِ فَاجْتَنِبُوْهُ ﴾ (ريه شیطانی عمل میں سے گندے ترین اعمال ہیں' پس ان سے دوررہو''۔ تو حرام کا لفظ ان سے زیادہ سخت تو نہیں ہے۔ آ گے فرمایا: ﴿ فَهَلْ أَنْتُمْ مُّمَنَّتُهُوْنَ ۞ ` ' پھرتم باز آتے ہو کہ نہیں؟'' ی<u>ہ غصے کاانداز کیوں اختیار کیا گیا؟اس لیے ک</u>ہا*س سے پہلے مرحلہ وارا* حکام د بے جاچکے تھے۔ بہت پہلےتم سے کہددیا گیا تھا:﴿فِيْهِمَاۤ إِنْمُ كَبِيْرٌ وَّمَنَافِعُ لِلنَّاسِ ٰ وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِنْ نَقْفِعِهِما ﴾ (البقرة: ٢١٩) كه شراب اور جوئ مين اگرچه يجه منفعت کے پہلوبھی ہیں'لیکن ان میں گناہ کا پہلونفع کے پہلو سے زیادہ ہے۔ جب پیہ پېلاتهم آيا تھا توتمهيں اُس وقت ان وونوں کو چھوڑ دينا جا ہے تھا۔تقو کٰ کا نقاضا بھی يہی تھا کہ اسی وقت جھوڑ دیتے -- بہت سے صحابہ کرامؓ نے اسی وقت شراب جھوڑ دی تھی — چرجم نے تنہیں ایک اور وارنگ دی تھی: ﴿ يَا يَتُهَا الَّذِيْنَ امَنُواْ لَا تَقُرَبُوا الصَّلُوةَ وَأَنْتُمْ شَكُولى ﴾ (النساء:٤٣) ''اے ايمان والو! جب شراب كے نشے ميں موتو نماز کے قریب نہ جاؤ''۔ تو اس سے بھی تہہیں معلوم ہوجانا چاہیے تھا کہان احکام میں شراب اور جوئے کی حرمت کی طرف اشارہ ہے کیکن اس کے باوجود چندلوگ پھر بھی بازنہ آئے تو پھرسورة المائدة ميں تيسرا اور آخري حكم آيا جس ميں بہت سخت الفاظ وارد ہوئے: ﴿ فَهَلُ أَنْتُهُمْ مُّنْتَهُوْنَ ﴿ ﴾ ''اب بھی باز آتے ہو کہ ہیں؟''۔۔اب ان سارے سخت ترین الفاظ کوپس پشت ڈال کرایک دانشور کہدرہے ہیں کہ قرآن میں شراب کے لیے کہیں حرام کالفظ نہیں آیاس لیے شراب حرام نہیں ہے۔ ایک ملاقات میں میں نے ان سے کہا

تھا کہ حرام کالفظاتو زنا کے لیے بھی نہیں آیا تواس کے جواز کا بھی فتویٰ دے دیجیے!

سارا عائلی نظام ہے 'پردہ ہے 'خالف جسوں میں نفریق 'Sexes' پردہ ہے 'خالف جسوں میں نفریق 'Sexes' ہوں اورائر کیوں کے sexes' علیحہ ہوں اورائر کیوں کے علیحہ ہوں ورتوں کے ہیتال علیحہ ہوں جہاں عورتیں مریض 'عورتیں ڈاکٹر اور عرد ہی نرس ہون نرس ہوں جہاں عورتیں مریض مرد ڈاکٹر اور مرد ہی نرس ہونے نرس ہوں جبہتیں ۔ مردوں کے ہیتالوں میں کوئی عورت نہ تو ڈاکٹر ہواور نہ ہی نرس سیسرا سرشریعت عابی ۔ مردوں کے ہیتالوں میں کوئی عورت نہ تو ڈاکٹر ہواور نہ ہی نرس سیسرا سرشریعت کے خلاف ہے اور پھر جو کچھ وہاں ہوتا ہے وہ آپ سب کو معلوم ہے کوئ نہیں جانتا۔ یہ سب وہ اعمال ہیں جوزنا تک لے جانے کا باعث بن سکتے ہیں اس لیے ان سب سے منع کر دیا گیا۔ یہی وجہ ہے کہ قرآن کی میں جا بجا فرمایا گیا: ﴿قِلْكَ حُدُودُ اللّٰهِ فَلَا تَعْمَدُونُ هَا ﴾ '' یہ اللّٰہ کی حدود ہیں' ان سے تجاوز مت کرؤ'۔ ﴿قِلْكَ حُدُودُ اللّٰهِ فَلَا تَعْمَدُونُ هَا ﴾ '' یہ اللّٰہ کی حدود ہیں' ان کے قریب بھی مت جانا''۔ تو زیر مطالعہ حدیث میں تُقَوّرُ ہُونُ هَا ﴾ '' یہ اللّٰہ کی حدود ہیں' ان کے قریب بھی مت جانا''۔ تو زیر مطالعہ حدیث میں تُقَوّرُ ہُونُ هَا ﴾ '' یہ اللّٰہ کی حدود ہیں' ان کے قریب بھی مت جانا''۔ تو زیر مطالعہ حدیث میں تُقَوّرُ ہُونُ هَا ﴾ '' یہ اللّٰہ کی حدود ہیں' ان کے قریب بھی مت جانا''۔ تو زیر مطالعہ حدیث میں تُقورُ ہُونُ هَا ﴾ '' یہ اللّٰہ کی حدود ہیں' ان کے قریب بھی مت جانا''۔ تو زیر مطالعہ حدیث میں تُقورُ ہُونُ ہُونِ ہُوں کے انہ ہُونُ ہُیں اس کے خور ہُونُ ہُونُ ہُوں ہُونُ ہُونُ ہُونُ ہُوں ہُوں کے اس کونے کونے کونے کونے کی می مودد ہیں' ان کے خور ہُوں کے کونے کونے کونے کونے کونے

بھی فر مایا کدان مشتبهات کے قریب بھی نہ جاؤ' ہوسکتا ہےتم حرام میں پڑجاؤ۔ اللّٰہ کی مخصوص ومحفوظ چرا گا ہ'' محرّ مات'' ہیں!

اس کے بعد آ بِ مَنَافَّیْنَا نِے فرمایا: ((اَلَا وَإِنَّ لِکُلِّ مَلِكِ حِمَّی 'الَا وَإِنَّ حِمَی اللهِ مَحَادِمُهُ) ''آ گاہ ہوجاؤ کہ ہر بادشاہ کی ایک محفوظ اور مخصوص چراگاہ ہوتی ہے اور اللّٰہ کی مخصوص چراگاہ اللّٰہ تعالی کی حرام کردہ اشیاء ہیں ' ۔ تو جیسے سی محفوظ چراگاہ کے قریب اپنے ریوڑ کو لے جانے والا ہمیشہ اس خطرے میں رہے گا کہ اس کی بھیڑ بکر یاں چھلا تگ لگا کیں اور اس محفوظ چراگاہ میں چلی جا کیں اور اس طرح میسز اکا متحق تھہرے چھلا تگ لگا کیں اور اس طرح میسز اکا متحق تھہرے گا ایسے ہی اللّٰہ تعالیٰ کی چراگاہ اس کی محرمات ہیں لہٰذاان کے قریب بھی مت جاؤ ' مبادا گے تم ان میں مشغول ہوجاؤ!

نی مکرم مُن الله الله علی الفاظ جوامع الکام میں سے میں ۔ حضور مُن الله الله موقع پر فرمایا: ((اَنَا اَفْصَحُ الْعُوْبِ))'' میں عرب کا فصیح ترین انسان ہوں'' ۔ یہ بالکل صحح ہے اس لیے کہ فصیح ترین عربی قرآن کی ہے اور اس کے بعد حضور مُن الله الله کی ۔ ای طرح آپ الله مین الله الله کی ۔ ای طرح الله میں الله کی الله میں الله کی الله میں مردی جامع ہاتیں' یعنی چووٹے جوامع الله میں مردی جامع ہاتیں' یعنی چووٹے جوامع الله میں ہوئی جامع ہاتیں' یعنی چووٹے جووٹے جوامع الله میں ہوئی جامع ہاتیں' یعنی چووٹے خوال جیلے مگرم فہوم کے حوالے سے وسیع تر۔ مثلاً روزہ کے بارے میں آپ مُن الله الله خوال الله میں ہوئی الله میں ہوئی الله میں میں میں الله میں ہوئی الله میں ہوئی ہوئی ہوئی کے الله کے مقبوم میں مثامل ہے۔ تی مفہوم پوشیدہ ہے۔ کہ الله کھما تھے ہوئی الکام میں سے بین ان میں وسیع مفہوم پوشیدہ ہے۔ کہ الکام میں سے بین ان میں وسیع مفہوم پوشیدہ ہے۔ کامات بھی جوامع الکام میں سے بین ان میں وسیع مفہوم پوشیدہ ہے۔ کامات بھی جوامع الکام میں سے بین ان میں وسیع مفہوم پوشیدہ ہے۔

#### قلب اوراصلاحِ قلب کی اہمیت

آپ اُنَّا اَنْ اَ گَاهُ مِوجَاوُ کہ جسم میں گوشت کا ایک لوّ هڑا ہے 'جب وہ درست ہوتا الْجَسَدُ مُکُلُّهُ) ''آ گاہ موجاوُ کہ جسم میں گوشت کا ایک لوّ هڑا ہے 'جب وہ درست ہوتا ہے ' ((وَإِذَا فَسَدَتُ فَسَدَ الْجَسَدُ كُلُّهُ) ''اور جب تو پورے کا پوراجسم درست ہوتا ہے ' ((وَإِذَا فَسَدَتُ فَسَدَ الْجَسَدُ كُلُّهُ) ''اور جب اس میں کوئی خرابی (یابرائی) ہوتو پوراجسم براہوجاتا ہے ' ۔ ((اَلَا وَهِی الْقَلْبُ)) آ گاہ ہوجاو کہ وہ دل ہے!' یہ ہے وہ بات جوقر آن کے حکمت اور فلنفی ہے۔ یہ تین آگاہ ہوجاو کہ وہ دل ہے!' یہ ہو وہ بات جوقر آن کے حکمت اور فلنفی ہے۔ یہ تین اور اس کی مشاہدے کے ادراک (acquaintance of vision) کا اور کے سے میں اس کے مشاہدے کے ادراک (acquaintance of vision) کا قائل ہوں' مگر اس کی تاویل اس نے غلط کی ہے۔ جہاں تک الکا شمیم نہیں سکا۔ اس نے فلط کی ہے۔ جہاں تک Super ego کی بات ہے تو وہ صحیح ہے' لیکن super ego کو وہ بالکل شمیم نہیں سکا۔ اس نے

و اربعین نؤوی می در 279 می در خطابات جمع کمی د مکھ لیا کہخودی (ego) ہے او پر بھی انسان میں کوئی اور شے ہے' لیکن وہ پہچان نہیں پایا کہ وہ کیا ہے؟ تو وہ روح ہے۔اب ہوتا یہ ہے کہ یا توانسان کے قلب کا رخ روح کی طرف ہوتا ہے'اس اعتبار سے قلب ایک آئینہ کی مانند ہوتا ہے' بایں معنی کہ روح کی ساری تجلیات اورا نوارات اس میں منعکس ہو جا کیں گےاور پوراو جودمنوّر ہو جائے گا۔ یا دوسری صورت بیہ ہے کہ قلب کا رخ نفس امارہ کی طرف ہو جائے گا تو نفس امارہ کی ساری ظلمات 'تاریکیاں اس میں منعکس ہوجا ئیں گی اور ساراجسم خراب ہوجائے گا۔ اب خاص طور پر دلچیس کی بات سہ ہے کہ قلب کا مادہ ق ل ب ہے جس کے معنی بدلنے کے ہیں۔ چنانچہ قلب کوقلب ای لیے کہتے ہیں کدوہ ہرونت حرکت میں رہتا ہے۔ لفظ انقلاب بھی ای سے بنا ہے جمعنی بدل جانا۔ قرآن حکیم میں الفاظ آئے ہیں: ﴿ وَقَلَّبُواْ لَكَ الْأُمُورَ ﴾ (التوبة: ٨٤) يعني ال نبي مَنْ اللَّهُ أَيْمً اللَّهُ مَنْ آب كے معاملات كو تلیث کرنے کی کوشش کرتے رہے ہیں -حضور مُلَاثِیْزُم کی اپنی ایک پلاننگ ہوتی تھی' کیکن منافق چ میں کوئی ایبا رخنہ ڈالنے کی کوشش کرتے تھے کہ وہ پلاننگ خراب ہو جائے۔تو قلب کے معنی ہی یہی ہیں کہاہے سکون نہیں ہے وہ ہروفت حرکت میں ہے۔ آپ کے پورےجسم میں ہرعضو کے لیے آ رام کا وقت ہوتا ہے۔ آپ کے د ماغ کوبھی آ رام کی ضرورت ہے۔ آپ سوتے ہیں تو د ماغ آ رام کرتا ہے۔ بیاور بات ہے کہ د ماغ کوآ رام کی اتنی ضرورت نہیں ہوتی جتنا ہم سوتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ آپ سور ہے ہوتے ہیں کیکن د ماغ جاگ کراپنا کا مشروع کر دیتا ہے اور پھرخواب بھی اس کیفیت میں آتے ہیں۔ دوسری طرف قلب یعنی دل ہمارےجسم کا ایباعضو ہے جس کے لیے نہ کوئی آ رام ہےاور نہ کوئی چین ٔاور نہ ہی بیا یک حالت میں رہتا ہے' تبھی پھیل رہاہے ببھی سکڑر ہاہے۔اب اگریہ دل میسوہوکرمستفل طور پرروح کی طرف رخ کر لے توروح کی تجلیات — روح کاتعلق چونکہ امرر بی ہے ہے اس لیے وہ ربانی تجلیات — پورے وجود میں سرایت کر جائیں گی۔ اس کیفیت کا نام ہے' 'نفسِ مطمئنے''۔جس کے بارے مِين قرآن كريم مِين فرمايا كيا: ﴿ لِمَا يَتُّهُمَا النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَّةُ ﴿ ارْجِعِنْي اللَّي رَبُّكِ و اربعین نزوی کو موجود (280 جو حود (280 جو حود (طابات جعد کرد رابعین نزوی کو موجود (طابات جعد کرد رابعین نزوی کا د کولئی از این کا کا در کار کی طرف اول و کا کو کا کو کا کو کا کا در کار کی طرف کو کا الله تعالی جم میرے (ممتاز) بندوں میں شامل ہو جا اور میری بہشت میں داخل ہو جا'۔ (الله تعالی جم میر کو وہ نفس مطمئہ عطا کرے' آمین!) ۔ لیکن اگر خدانخواست قلب کا مستقل رخ نفس امارہ کی طرف ہو جائے تو یہ وہ کیفیت ہے جس کے بارے میں فرمایا گیا: ﴿ إِنَّ النَّفُسَ کَا مَا الله کَو کُلُونُ اللّهِ اللّه کَو کُلُونُ اللّه کُلُونُ اللّه کا کہ ڈانوال ڈول رہتا ہے'اس کو' نفسِ اقامہ' کہتے ہیں۔ یعنی اگر کوئی اچھا کا م کیا تو اندر سے شاباش ملتی ہے کہتم نے ٹھیک کیا ہے اور اگر کوئی بیا کا میا تو اندر سے شاباش ملتی ہے کہتم نے ٹھیک کیا ہے اور اگر کوئی بیا کا میا تو اندر سے شاباش ملتی ہے کہتم نے ٹھیک کیا ہے اور اگر کوئی بیا کا میا تو اندر کی تھیا گیا گیا گیا گیا گیا گیا ہوتے ہیں) جو ظامل کر لیتے ہیں ایجھے کا موں کے ساتھ دوسر سے برے کا م بھی۔'' وی طام ملط کر لیتے ہیں ایجھے کا موں کے ساتھ دوسر سے برے کا م بھی۔''

اسی حدیث کے حوالے سے میں ایک بات کہنا چاہتا ہوں۔ دیکھے بعض معاملات ایسے سے جن کا حکم حضور طُلُقْیَا کُم کی حیات طیبہ کے آخری دنوں میں آیا ہے۔ اس زمانے میں آپ کومعلوم ہے کہ بات کو آگے تک پہنچانے کے ذرائع محدود سے۔ اُس وقت نشریاتی چینلز تو سے نہیں کہ اعلان ہوجا تا کہ آج سے بی حکم نافذ العمل ہوگا اور اس طرح پورے ملک میں وہ حکم نامہ پہنچ جاتا۔ اس تناظر میں حضرت عمر طُلُقُون کا بی فر مان فیصلہ کن حیثیت رکھتا ہے۔ حضرت سعید بن مسیّب طُلُون سے روایت ہے کہ حضرت عمر طُلُقُون نے فر مایا:

اِنَّ آخِوَ مَا نَوْلَ مِنَ الْقُور آنِ آیَهُ الرِّبَا وَانَّ دَسُولَ اللَّهِ عَلَیْنِ فَیمِن وَلَمُ اللَّهِ عَلَیْنِ فَیمِن الْقُور آنِ آیَهُ الرِّبَا وَانَّ دَسُولَ اللَّهِ عَلَیْنِ فَیمِن وَلَمُ وَلَمُ وَلَمُ مُنْ فَدُعُوا الرِّبَا وَالرِّیْدَةَ (۱)

'' قُرا آن کریم میں سب نے آخری آیت سود سے متعلق نازل ہوئی تھی اور رسول اللّٰهُ مَا يُنْظِرُ كُوا پنے انقال سے قبل اس كى تكمنل وضاحت كا موقع نہيں مل سكا۔ اس

<sup>(</sup>١) مسند احمد كتاب مسند العشرة المبشرين بالجنة باب اول مسند عمر بن الخطاب.

و اربعینِ نُوَوی کی موجه در (281 عرب میلی نظابت جمعہ کمی

لیے سود کو بھی چھوڑ د داور جس چیز میں ذرا بھی شک ہوا ہے بھی چھوڑ دو۔''<sup>\*\*</sup>

سود کے حوالے سے حضرت عمر طالفیز کا طرز عمل ہمارے سامنے ہے مگر مجھے بڑے افسوس سے کہنا پڑر ہاہے کہ ہمارے ہاں معاملہ اس کے بالکل برعکس ہے۔ ہمارا تو سارا معاشی

نظام ہی سودی بینکاری کے گرد گھومتا ہے جبکہ سودی بینکاری کا بیہ نظام یہود یوں کے بدمعاش ترین ذہن کی پیداوار ہے۔اقبال نے کہاتھا۔

ایں ہنوک ایں فکر جالاکِ نیہود نورِ حق از سینۂ آدم ربود تا چہ و بالا نہ گردد ایں نظام دانش و تہذیب و دیں سودائے خام! معنی یہ بینک تو نیہودیوں کی عیارانہ فکر کی پیداوار ہے جس نے سینۂ آدم کے اندر جو

روحانیت کا نورتھااس کو نکال کر دور پھینک دیا اورانسان کو درندہ اور حیوان بنا دیا ہے۔ اب اس نظام کی اصلاح اُس وقت تک ممکن نہیں ہے جب تک کے سارا نظام تہ و بالانہیں ہوگا' تلیٹ نہیں کیا جائے گا۔اس لیے کہ اس نظام کے اندرر ہتے ہوئے کہاں کی دانش'

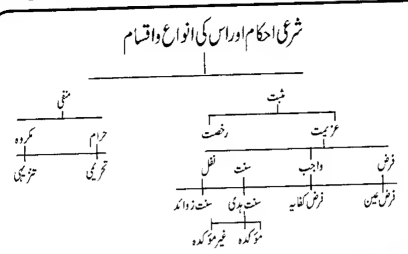
کہاں کی تہذیب' کہاں کا دین! لیمنی کسی بھی چیز کا کو ئی امکان نہیں۔ آخر میں دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ ہمیں حق کو پہچاننے اورا پی انفرادی زند گیوں میں ہر

طرح ہے مشتبہات ہے بیچنے کی تو قیق عطافر مائے 'آمین یارت العالمین! مَنْ رَوْمَ مِنْ اللَّهِ مِنْ مَا مُنْ مَا مِنْ مُنْ اللَّمْ اللَّهِ مُنْ اللَّهِ مُنْ مَا اللَّهُ مُنْ مَا الْ

اَقُولُ قَولِي هٰذَا وَاسْتَغُفِرُ اللَّهَ لِي وَلَكُمُ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ00 مِنْ الْمُسْلِمَاتِ00 مِنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى الللْهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى ا

یاآئی النّاسُ إِنّا لَا نَدُرِی لَعَلَنَا نَا مُرُكُمْ بِاللّهِ النّاسُ إِنّا لَا نَدُرِی لَعَلَنَا نَا مُرُكُمْ بِاللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُل

ہوں نے ابھی ہمار بے سامنے اس کی وضاحت نہیں کی تھی کہ آپ کا وصال ہو گیا۔اس لیے جو چیز منہیں شک میں مبتلا کرےاہے چھوڑ کرا ہےا ختیار کر دجو تہبیں شک میں مبتلا نہ کرے۔'' (اضافہ از مرتب) و اربعین نؤوی کی در 282 کا در خطابات جمع کی



#### ☆مثبت: اوامر

🖈 عزیمت : جواصلاً مطلوب ہوا ورعوارضات ہے متعلق نہ ہو۔

۔ 🖈 رخصت : بوجہ عذر مکلّف دشواری ختم کرنے اور سہولت حاصل ہونے کے لئے کسی امر میں تبدیلی کرنارخصت ہے۔

🖈 فرض: اليكي دليل قطعي سے نابت جس ميں كمي قتم كاشبہ نہ ہوا جيسے قرآن پاك اور حديث متواتر \_

العمل واجب: جس کی دلیل میں شبہ ہوقطعیت نہ ہو جیسے نماز وتر' صدقہ فطروغیرہ کدان کا ثبوت فہرواحدے ہے۔ واجب من حیث العمل

فرض ہوتا ہے بینی فرض کی طرح اس پر بھی تمل کر نالازم ہے اور من حیث الاعتقاد نفل ہوتا ہے ۔ پس اس کا مشکر کا فرنہ ہوگا۔ جہٰ سنت : وہ کام جس کو بی نائیٹی نے بطریق مداومت کیا ہواور اس کے کرنے میں ثواب اور نہ کرنے ہر ملامت ہو۔

🛠 سنت ہدئی:اس کا تعلق عبادات ہے ہے۔ -

🌣 سنت زائدہ:اس کا تعلق عادات ہے ہے۔

ہ پہنا سنت مؤکدہ: جس پرحضورا کرم ٹاکٹیٹانے واجب کے بغیر مل کیا ہو۔اگر آپ ٹاکٹیٹا کا بیمل بطریق ہیں بھی ہوتو بیسنت مؤکدہ ہے۔ پہلاسنت غیر مؤکدہ: بھی بھی ترک کے ساتھ کیا ہوائمل غیر مؤکدہ ہے اوراس کومتحب اور مندوب سے بھی تعبیر کیا جاتا ہے۔ بدنغا ۔۔۔ سرور مرمعہ ۔۔ ترسی سیسس علی ۔ نہنہ

## 🛱 منفی: منهیات و ممنوعات

ﷺ حرام: جو بدلیل قطعی ممنوع ہو' جیسے شراب' خمرو غیرہ۔ ﷺ مکروہ تحریی: جو بدلیل ظنی ممنوع ہو' جیسے سوسار ( گوہ ) کا کھا ٹا اور شطرنج کھیلنا دغیرہ۔امام محمد مکروہ تحریک کوحرام ہی کی ایک تسم

انتے ہیں لیکن حرام قطعی بھی نہیں کہتے۔

🖈 کروہ تنزیبی: جس کا ترک عمل کرنے سے اولی ہور

، بطریق بیشکل ہوتو میرسنت مؤکدہ ہے۔ ندوب سے بھی تعبیر کیا جا تا ہے۔ ۔۔

حديث

7

## اخلاص خیرخواهی (در وفاداری

۲۰/۱ور۲ ۱/۲ کتوبر ۲۰۰۷ء کے خطابات جمعہ

خطیرٌ مسنونہ کے بعد:

اَعُونُهُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيطُنِ الرَّحِيمِ ـــ بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيمِ

قَالَ لِقَوْمِ لَيْسَ بِيْ ضَلْلَةٌ وَلَكِنِّيْ رَسُولٌ مِّنْ رَّبِّ الْعَلَمِيْنَ۞ أَبَلِّفُكُمُ وَ رِسْلَتِ رَبِّيْ وَٱنْصَحُرِلَكُمْ وَٱعْلَمُ مِنَ اللهِ مَالَا تَعْلَمُوْنَ۞ (الاعراف)

رِ مَهْ وَرَقِي عَنْهُمْ وَقَالَ لِقَوْمِ لَقَدُ أَبْلَغْتُكُمْ رِسَالَةً رَبِّيْ وَنَصَعْتُ لَكُمْ وَلَكِنْ لَآ تُعِبُّوْنَ النَّهِ عِيْنَ ﴿ (الاعراف)

فَتُولَى عَنْهُمْ وَقَالَ لِقَوْمِ لَقَدُ ٱبْلَغْتُكُمْ رِسْلَتِ رَبِّنْ وَنَصَحْتُ لَكُمُ ۚ فَكَيْفَ اللي عَلَى قَوْمِ كَفِرِيْنَ ﴿ (الاعراف)

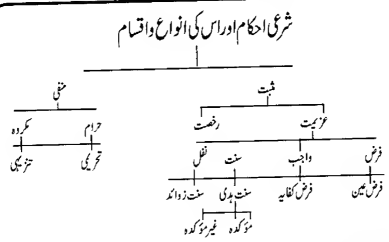
عَنُ أَبِي رُفَيَّةً تَمِيمٍ بُنِ أَوْسِ الدَّارِيِّ رَبُّ أَنَّ النَّبِيِّ مَنْ إِنَّ قَالَ:

((اَلَدِّيْنُ النَّصِيْحَةُ)) قُلْنَا: لِمَنْ؟ قَالَ : ((لِلَّهِ وَلِكِتَابِهِ وَلِرَسُوْلِهِ وَلِآئِمَّةَ الْمُسْلِمِيْنَ وَعَامَّتِهِمْ)) (١)

''ابور قیہ سید ناتمیم بن اوس داری ڈاٹٹؤ سے روایت ہے کہ نبی اکر م ٹاٹٹٹؤ نے فرمایا: ''دین خیرخواہی کا نام ہے''۔ہم (صحابہ ) نے کہا (خیرخواہی ) کس کے لیے ہو؟ آپ نے فرمایا:''اللہ تعالیٰ کے لیے' اُس کی کتاب کے لیے' اُس کے رسول کے لیے' مسلمانوں کے حکمرانوں اورعوام کے لیے۔''

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب الايمان باب قول النبي شَطِّة الدِّينُ النَّصِيْحَة لِلَّهِ وَلِرَسُولِهِ وَلاَئِمَّةِ الْمُسُلِمِيْنَ وَعَامَّتِهِمْ .....وصحيح مسلم كتاب الايمان باب بيان انَّ الدِّيْنَ النَّصِيْحَة.

اربعين نؤوي كعلام و ( 282 كالام و خطابات جمع الم



#### ☆مثبت: اوامر

🖈 عزیمت : جواصلاً مطلوب ہوا درعوار منات ہے متعلق بنہ ہو۔

الله رخصت: بوجہ عذر مگلف وشواری فتم کرنے اور بہولت حاصل ہونے کے لئے کسی امر میں تبدیلی کرنا دخصت ہے۔

🖈 فرض: این دلیل قطق سے ثابت جس میں کسی قتم کا شبہ نہ ہو جیسے قر آن پاک اور حدیث متواتر ۔

العمل واجب جس كى دليل مين شبه موقطعيت نه مؤجي نماز وتر مدقد فطرو غيره كدان كاثبوت خبروا عدے ہے۔ داجب من حيث العمل

فرض ہوتا ہے لینی فرض کی طرح ہیں پر بھی عمل کر نالازم ہے اور من حیث الاعتقاد نفل ہوتا ہے۔ پس اس کا منکر کا فرنہ ہوگا۔

الله سنت : وه کام جس کو نی کافیز کے بطریق مداومت کیا ہوا دراس کے کرنے میں تواب اور نہ کرنے پر ملامت ہو۔ اللہ سنت ہدنی: اس کاتعلق عبادات ہے ہے۔

ہ سنت زا کہ ہ:اس کا تعلق عادات ہے ہے۔

🖈 سنت مؤ کدہ: جس پر حضورا کرم مَاکاتِیْزانے واجب کے بغیر کمل کیا ہو۔اگر آپ مُاکِیْزاکا پیمل بطریق بیشکل ہوتو میسنت مؤ کدہ ہے۔

المست غیرمؤ کدہ بمجی بھی ترک کے ساتھ کیا ہواعمل غیرمؤ کدہ ہے اوراس کومتحب اور مند دب ہے بھی تعبیر کیا جا تا ہے۔

ہ انفل:اس کے لغوی معنی زیادتی کے ہیں۔اصطلاحاً وعمل جوفر انفن اور واجبات پر زائد ہو۔

#### 🖈 منفی: منهیات و ممنوعات

🖈 حرام: جو بدليل قطعي ممنوع بوه جيسے شراب خمروغيره -

🖈 کمرده تحرین جو بدلیل ظنی ممنوع ہو'جیسے سوسار ( گوہ ) کا کھانااور شطرنج کھیلناوغیرہ۔ امام محمد کمروہ تحریمی کوحرام ہی کی ایک قتم

مانے بیں لیکن حرام خطعی بھی نہیں کہتے۔ ۔

🖈 مروه تزیمی: جس کاترک عمل کرنے ہے اولی ہو۔



7

## اخلاص خیرخوایی (در وفاداری

۲۰/اور ۲۱/۲ کتوبر ۷۰ ۲۰ ء کے خطابات جمعہ

خطیہ مسنونہ کے بعد:

أَعُوذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيطُنِ الرَّجِيْمِ \_\_\_ بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ

قَالَ لِقَوْمِ لَيْسَ بِيْ ضَلَلَةٌ وَلَكِنِّيْ رَسُولٌ مِّنْ رَّتِ الْعَلَمِيْنَ وَ أَبِلِغُكُمُ رِسْلَتِ رَبِّي وَانْصَحُ لَكُمُ وَاعْلَمُ مِنَ اللهِ مَالاَتَعْلَمُوْنَ (الاعراف) فَتُولَى عَنْهُمُ وَقَالَ لِقَوْمِ لَقَدُ أَبْلَغْتُكُمْ رِسَالَةَ رَبِّيْ وَنَصَحْتُ لَكُمُ وَلَكِنُ لَّا مَتُونَ النَّهِ مِعِيْنَ ﴿ (الاعراف)

فَتُولَى عَنْهُمْ وَقَالَ لِقَوْمِ لَقَدُ أَبُلَغْتُكُمْ رِسْلَتِ رَبِّنْ وَنَصَحْتُ لَكُمُ ۚ فَكَيْفَ اللي عَلَى قَوْمِ كَفِرِيْنَ ﴿ (الاعراف)

عَنُ أَبِي رُقَيَّةً تَمِيمٍ بُنِ أَوْسٍ الدَّارِيِّ عَلَيْهُ اَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهُ قَالَ:

((اَلَدِّيْنُ النَّصِيْحَةُ)) قُلْنَا: لِمَنْ؟ قَالَ : ((لِلَّهِ وَلِكِتَابِهِ وَلِرَسُولِهِ وَلِآئِمَّةَ الْمُسْلِمِيْنَ وَعَامَّتِهِمْ)) (١)

''ابور قیہ سیدناتمیم بن اوس داری ڈاٹٹو ہے روایت ہے کہ نبی اکرم ٹاٹٹو کے فرمایا: ''دین خیرخواہی کا نام ہے''۔ہم (صحابہ) نے کہا (خیرخواہی) کس کے لیے ہو؟ آپ نے فرمایا:''اللہ تعالیٰ کے لیے' اُس کی کتاب کے لیے' اُس کے رسول کے لیے' مسلمانوں کے حکمرانوں اورعوام کے لیے۔''

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب الايمان باب قول النبي تَلَطَّنُ الدِّينُ النَّصِيْحَة لِلَّهِ وَلِرَسُولِهِ وَلِاَنِمَّةِ الْمُسُلِمِينَ وَعَامَّتِهِمُ .....وصحيح مسلم كتاب الايمان باب بيان انَّ الدِّينَ النَّصِيُحَة.

و ادبعینِ نُوَوی کی میں دو ( 284 سی دو ادبعینِ نُوَوی کی میں دو ادبعین کرام!

ان اجتماعات میں امام یکیٰ بن شرف الدین النووی مینید کے شہرہ آفاق مجموعہ احادیث ''اربعین نوویؒ'' کا سلسلہ وار مطالعہ کرایا جارہا ہے اور آج اس کتاب کی ساتویں حدیث ہمارے زیرمطالعہ ہے۔ جبیبا کہ آپ کومعلوم ہے کہ میری بیعادت ہے کہ میں حدیث سے مناسبت رکھنے والی کوئی نہ کوئی آیت ابتدا میں ضرور تلاوت کرتا ہوں' لہذا میں حدیث سے مناسبت سے سورۃ الاعراف کی چند آیات تلاوت کی ہیں۔

سورة الاعراف ميں جہاں حضرت نوح' حضرت صالح' حضرت ہود' حضرت لوط اور حضرت شعیب بینی جیسے اولوالعزم رسولوں کا تذکرہ ہے دہاں بار بارنصیحت کا لفظ آیا ہے کہان کی دعوت رتبلیغ کی اصل روح نصیحت اور خیرخواہی تھی۔اُن کے پیش نظرقو م پر ، اپنی شخصیت کا رعب گانٹھنا' اپنی علّامیت کی دھونس جما نایا اپنے تقو کی ویدیّن کا رعب بٹھا نا نہیں تھا' بلکہ انبیاء درسل تو خالصتاً لوگوں کی خیر خواہی اور ان کا بھلا جاہئے کے لیے دعوت دنبلغ کرتے تھے۔ چنانچہ تلاوت کر دہ سورۃ الاعراف کی آیات ۲۱ و۲۲ میں حضرت نوح ملی کا تذکرہ ہے کہ جب انہوں نے اپنی قوم کے سامنے اپنی دعوت رکھی اور قوم کو الله کی بندگی اوراُس کی تو حید کی طرف بلایا تو ان کی قوم نے کہا: اے نوح! ہمیں تو معلوم ہوتا ہے کہتم پر کوئی دیوائلی طاری ہوگئ ہے تم مخبوط الحواس ہو گئے ہو اس لیےتم الی بہلی بہکی باتیں کررہے ہوجو ہماری سمجھ میں نہیں آتیں۔حضرت نوٹے نے اس کا جواب بایں الفاظ ديا: ﴿ يُنْقُوم لَيْسَ بِي صَلْلَةٌ ﴾ "ا عيرى قوم كولوا مجھكوئى خبط لاحق نهيں ہوا''۔ یعنی ندمیں دیوانہ ہوا ہوں اور نہ ہی پاگل ہوا ہوں۔﴿وَّلْکِیّتِیْ رَسُوْلٌ مِّنْ رَّبِّ الْعُلَمِيْنَ ﴿ ﴾ ' لِلله ميں تو تمام جہانوں كے پروردگار كا اللِّي ہوں' \_ ﴿ أُكِيِّعُكُمْ ر مللتِ رَبّن ﴾ ' 'میں توحمهیں این رب کے پیغامات پہنچار ہا ہوں''۔ جو پچھ میں کہ رہا مول ده اپن طرف مينين كهدر ما علك بالفاظِ قرآنى: ﴿إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوْلِحِي ﴾ (النهم)'' بيتو وحي ہے (اللہ كي) جوميري طرف كي گئي ہے (اور ميں تهہيں وہي پہنچار ہا ہوں )''۔﴿وَاَنْصَحُ لَكُمْ ﴾ 'اور میں تمہارا خیرخواہ ہوں'' یعنی میں تو تمہارے ساتھ وفاداری اور خیرخوای کاحق ادا کر رہا ہوں۔ ﴿ وَاَعْلَمُ مِنَ اللّٰهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ ﴾ ''ادر مجھاللہ کی طرف ہے وہ علم حاصل ہوا ہے جوتم نہیں جانے''۔ یعنی اگرتم نے میری بات کوردکر دیا اور میری دعوت پر لبیک نہ کہا تو تہاری جوشا مت آنے والی ہے وہ مجھے معلوم ہے اور تم اس سے بخبر ہو۔ میں تو تہیں اس سے بچانے کی ہرمکن کوشش کر رہا ہوں اور تمہیں بار بار کہدر ہا ہوں کہ تم اپنی روش کو بدلوا ورعذا ب کے بجائے اللہ کی رحمت کو ریکارو' مگرتم ہو کہ لس سے منہیں ہوتے۔

اس طرح حضرت صالح اليها كي قوم پر بھى جب ان كي طرف سے وعوت و تبليغ كا كوئي اثر نہ ہوا اور نتيجاً ان پر عذا إلى آگيا تو حضرت صالح نے فرمايا: ﴿ يَلْقَوْم لَقَدُ اللّٰهِ عِنْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَنْ اللّٰ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ

و اربعین نووی کی در ۱۹۵۰ کار ۱۹۸۸ خطابات جمعه کسی رنج وصدمہ طاری ہور ہا ہے لیکن وہ اپنے دل کوسمجھا رہے ہیں کہ میرارنج وافسوس اب کس بات پر ہے؟ بیتوان کےایے کرتو تول کا نتیجہ ہے جوان پروار دہوا ہے۔ اب بیلفظ'' نصیحت''جوانبیاءورسل بین کے شمن میں قر آن مجید میں بار بارآیا ہے' ای پرایک بہت جامع حدیث ہے جوآج ہارے زیرمطالعہ ہے۔ بیحدیث جوامع الکلم میں ہے ہے -- میں نے اس ہے پہلے بھی آپ کو بتایا ہے کہ کئی مواقع پر حضور مُنَّا اللَّهِ اِلْمِ اینے اوپراللہ تعالیٰ کی طرف ہے ہونے والےخصوصی انعامات کا تذکرہ کیا ہے توان میں . سے ایک خصوصی انعام یہ ہے کہ: ((اُوْتِینْتُ جَوَامِعُ الْکَلَمِ)) (منداحم)'' مجھے نہایت جامع کلمات عطا کیے گئے ہیں''۔جوامع الکلم سے مرادیہ ہے کہ کم سے کم الفاظ میں بہت بڑی حقیقت بیان کر دینا' جے ہم محاورے میں کہتے ہیں:'' دریا کوکوزے میں بند كردينا''-مثلًا آپئل النظم في روزے كے حوالے سے فر مايا: ((الكَّوْمُ مُحَتَّةٌ)) (متفق علیہ )''روزہ ڈھال ہے''۔کہنے کوتو بیصرف دوالفاظ ہیں' مگر ان میں معانی کا ایک جہان پوشیدہ ہے۔ای طرح آپ مُلاقیم کے اور بھی بے شار کلمات ہیں جنہیں جوامع الكلم كہاجاتا ہے --- توان جوامع الكلم ميں سے زير مطالعہ حديث بھی ہے۔ حدیث کی تشریح اس حدیث کے راوی حضرت تمیم بن اوس الداری ڈٹائیؤ ہیں اوران کی کنیت ابور قیہ

 ا پینے علم کارعب گانٹھنا ہو'یا اپنے تقویٰ کا اشتہار دینا ہو'یا اپنے نفس کو مطمئن کرنا ہو کہ یہ مجھ سے کمتر ہے اور میں اس سے بہتر ہوں۔ اگر میہ شے شامل ہوگئ تو اب وہ بات خالص نہیں رہی۔ یہ دودھ خالص نہیں رہا' اب اس کے اندر پانی ہی نہیں' بلکہ جو ہڑیا کسی گندی نالی کا یانی ملاویا گیا ہے۔ تو نصح کہتے ہی اس چیز کو ہیں جو بالکل خالص ہو۔

نی اکرم مُنَافِیْنِم نے فرمایا کہ وین تو نام ہی خیرخواہی وفا واری اور خلوص وا خلاص کا ہے۔ توبید بن کا خلاصہ ہے۔ اس کو یوں سجھے کہ اللہ کا دین ایک حقیقت واحدہ ہے البتہ اس کو بیان کرنے اور سمجھانے کے اسلوب جدا جدا ہیں۔ بھی کسی حوالے سے گفتگو ہور ہی ہے بھی کسی اصطلاح سے بدل کر پچھا ورا نداز اختیار کیا گیا ہے مگر جب غور کریں گے تو بات و ہیں ایک نکتہ پر پہنچ جائے گی۔ اس کے لیے میں فیصل آباد میں موجود گھنٹہ گھر کی مثال ویا کرتا ہوں۔ شہر کے آٹھ بازار ہیں جواس گھنٹہ گھر پر آکر جمع ہور ہے ہیں۔ آپ جس دروازے اور جس بازار سے بھی داخل ہوں تو گھنٹہ گھر سامنے ہی آئے گا۔ اس طرح دین کی حقیقت واحدہ کو بیان کرنے کے لیے بھی گھنٹہ گھر سامنے ہی آئے گا۔ اس طرح دین کی حقیقت واحدہ کو بیان کرنے کے لیے بھی بیشار اسلوب ہیں جیسے کسی نے کہا ہے: بع '' اِک پھول کا مضمون ہوتو سورنگ سے باندھوں''۔ اب بیفصاحت و بلاغت اور قادرالکلامی کا ایک مظہر ہے کہ وہ ایک پھول کی تعریف کس انداز میں اور کن کن پہلوؤں سے کر رہا ہے۔ تو یہاں وین کی حقیقت کوایک تعریف کس انداز میں اور کن کن پہلوؤں سے کر رہا ہے۔ تو یہاں وین کی حقیقت کوایک جملہ میں واضح کیا گیا ہے کہ دین تو نام ہی خیرخواہی اور خلوص واضاص کا ہے۔

اس برحضرت جمیم بن اوس را الله فرماتے جی کہ جم نے کہا: ((لِمَنْ؟)) کین اے الله کے رسول مَا الله فی این خرخواجی تو ہے مگر وہ خیرخواجی اور خلوص وا خلاص کس کے ساتھ اور کس کے لیے ہے؟ اس کے جواب میں آ پ مَا الله کے فرمایا: ((لِلّٰهِ وَلِي كَتَابِهِ وَلِوَسُولِهِ وَلِاَ سُولِهِ فَلِهِ اللّٰهِ مَا اللهِ وَلِي كَتَابِهِ وَلِوَسُولِهِ وَلِاَ اللهِ اللّٰهِ عَلَيْ اللّٰهِ وَلِي كَتَابِهِ وَلِوَسُولِهِ وَلِاَ اللهِ اللّٰهِ عَلَيْ اللّٰهِ وَلِي كَتَابِهِ وَلِوَسُولِهِ وَلِاَ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللللّٰهُ اللّٰهُ الللللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللللللّٰ الللللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰ

و اربعین نؤوی کے محد میں ( 288 میں شوی کی ابت جمعہ کا ابت جمعہ کی دور ابت دور

ملاوٹ اور کھوٹ (impurity) کے وہ ان یا نچ کاحق ادا کرے۔

ابغور سیجے کہ ان پانچ میں سے پہلی تین چیزیں تو وہ ہیں جن کے نصح و خیر خواہی کے جارتقاضے ہیں: (۱) ایمان: اللہ پرایمان' اس کی کتاب (قرآن) پرایمان' اس کے حیارتقاضے ہیں: (۱) ایمان: اللہ پرایمان' اس کی کتاب کی اطاعت' اس کی کتاب کی اطاعت' اس کی کتاب کی اطاعت' اس کے رسول کی اطاعت' اللہ کے رسول کی اطاعت۔ اللہ سے محبت' اللہ کے رسول کی اطاعت۔ (۳) محبت: اللہ کے ساتھ وفاداری' اللہ کی کتاب سے دفاداری' اللہ کی کتاب سے دوناداری' اللہ کی کتاب سے دوناداری' اللہ کے رسول کے ساتھ وفاداری۔

## اللهُ قرآن اور رسول کے ساتھ خیرخوا ہی کا پہلا تقاضا: ایمان

د کیھئے اللہ تعالیٰ قر آن مجیدا ورحضرت محمد رسول الله مَالِیَّیْنِ کے ساتھ تھے وخیرخواہی کا پہلا تقاضا ایمان ہے۔ایمان کے حوالے سے بہت تفصیلی بحثیں ہیں۔ایک قانونی وفقہی ایمان ہے جس کی بنیاد پر دنیا میں ہم ایک دوسرے کومسلمان سمجھتے ہیں۔اس کا تعلق اقرار باللسان سے ب يعنى كى نے زبان سے كها: أَشْهَدُ أَنْ لَا اللهِ إِلَّا اللَّهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا رَّسُولُ اللَّهِ تواب وهمسلمان ہے۔ابہمیں پتانہیں ہے کہ وہ خلوصِ دل ہے اس کا اقرار کرر ہاہے یا منافقت کے ساتھ کہدر ہاہے۔ یہ ہمنہیں جانتے اور نہ ہی ہم اس ہے بحث کر سکتے ہیں'اس لیے کہاس کے ول میں اُتر کرد مکھنے کا ہارے یاس کوئی ذریعہ نہیں ہے۔لیکن پیھی یا در ہے کہ بیاصل ایمان نہیں ہے۔ بیا یمان تو صرف دنیا میں کا م آتا ہے کہ ہم ایک دوسرے کومسلمان سجھتے ہیں۔اس قانونی ایمان کی ہمارے آپس کے تعلقات کے شمن میں بہت اہمیت ہے۔ ظاہر بات ہے کہ میں مسلمان ہوں تو میری بیٹی کا نکاح کسی مسلمان ہی ہے ہوسکتا ہے۔البندا مجھے دیکھنا پڑے گا کہ جدھرے رشتہ آیا ہے وہ مسلمان بھی ہے یانہیں!اس طرح اسلامی ریاست کا سربراہ مسلمان ہی ہوسکتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ آج بھی چاہے اسلامی ریاست و نیامیں کہیں نہیں ہے لیکن جتنے بھی مسلمان ممالک ہیں ان میں بیے ہے کہ وہاں کا سربراہ مسلمان ہوگا۔اب کون مسلمان ہے کون نہیں ہے اور پھراس کے معیارات کیا ہیں' یہ میں بیان کر چکا ہوں ۔ یعنی جوشخص زبان ہے اللہ کی وحدا نبیت اورمحرمنًا ﷺ کے آخری نبی ہونے کا اقر ارکرے تو وہ مسلمان شار ہوگا۔

عرب وہ ہے جس کی زبان عربی ہے اوراسے لاالٰہ الااللہ کے معنی معلوم ہیں جبکہ بیجارے عجمی کو پتا ہی نہیں ہے کہ لا اللہ اللہ کے معنی کیا ہیں لیکن بیہ الفاظ ادا کرنے والاخواہ عرب ہو یا عجم' بیاُ س شخص کی اپنی زبان کے الفاظ شارنہیں ہوں گے جب تک کہاس کا دل اس کی گواہی نہیں دے گا۔اس اعتبار سے ایمان کا تقاضا صرف زبانی گواہی اور شہادت سے بورانہیں ہوتا بلکداس کے لیے دل کا یقین ہونا بے حدضروری ہے۔البتہ اس یقین قلبی کے بھر مدارج اور مراحل ہیں جوہم حدیثِ جبریل کے شمن میں پڑھ چکے ہیں۔ایک درجہ تویہ ہے کہ انسان میں اس قدریقین پیدا ہو جائے گویا وہ اپنی آنکھوں سے اللہ کود کھے رہا ہے۔ یہ ہمارا اسلوب بیان ہے۔جس چیز کوہم اپنی آ نکھ سے دیکھ لیس اُس پر ہمارایقین ہوجاتا ہے۔جیسے ہزارآ دمیوں نے آ کرکسی واقعہ کے بارے میں خبر دی تو ہم یہی مجھیں گے کہ بیٹھیک ہی کہدرہے ہوں گئ آخرانہیں جھوٹ بولنے کی کیا ضرورت ہے'لیکن دل میں ایک خلش ہی ہوگی کہ شایداییا نہ ہو۔ پورایقین تب ہوگا جب ا پی آئھوں سے خود جا کر دیکھے لیں گے۔مثلاً کسی نے آ کر بتایا کہ فلاں جگہ آ گ گی ہوئی ہے خود جاکر دیکھ لیا' تو یقین آگیا۔ایسایقین جو پھٹم سرمشاہدہ کرنے سے پیدا ہوتا ہے اگر اللہ پر' آخرت پر' بعث بعد الموت پر' وحی پر' فرشتوں پر' جنت پر' دوزخ پر' ر سولوں پر نبیوں پر کتابوں پر پیدا ہو جائے تو بیا بمان کا سب سے بڑا درجہ ہے۔اس حوالے سے حدیثِ جریل میں فرمایا گیا: ((أَنْ تَعْبُدُ اللَّهُ كَانَّكَ تَوَاهُ))''(احسان به ہے کہ )تم اللہ کی ایسے عبادت کروگو یاتم اُس کود کھے رہے ہو' -- اس سے ایک کم تر درجہ

و اربعین نؤوی کی در 290 کا در خطابات جمع کی

بیان فرما دیا گیا: ((فَاِنْ لَهُمْ نَدُکُنْ تَوَاهُ فَاِنَّهُ یَوَاکُ)) لیمی به ہروت متحضر رہے کہ اللہ مجھے دیچھ رہاہے میں اُس کی نگا ہوں میں ہوں۔ کم سے کم بید درجہ تو ہو ور نہ پھریقین والی بات نہیں رہے گی۔ ویسے یقین کی گہرائی کا تو ہم انداز ہ کر ہی نہیں سکتے۔ میں نے شاید پہلے بھی سلطان با ہو کا ایک شعر آپ کو سنایا ہے ۔ مجھے بنجا بی زیادہ نہیں آتی اور پنجا بی صوفیاء کے کلام کامیں نے خاص مطالعہ بھی نہیں کیا 'لیکن بعض چیزیں جو سننے میں آتی ہیں وہ وا قعتا محسوس ہوتی ہیں کہ بہت گہری با تیں ہیں ۔ سلطان با ہو کہتے ہیں: ۔

یں صبہت ہر ن ہیں ہیں ہے۔۔۔ دل دریا سمندروں ڈو منگھے کون دلال دیاں جانے ہو!

لیمن آپ دل کوناپ نہیں سکتے کہ یہ کتنا گہراہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ دل مسکن ہے روح کا اور روح کی گہرائی کو آپ جان ہی نہیں سکتے کہ روح کا تعلق تو ذات باری تعالی سے :﴿ يَسْتَلُونَكُ عَنِ الرَّوْحِ مَ قُلِ الرَّوْحُ مِنْ اَمْرِ دَبِّیْ وَمَا اُوْتُونُهُمْ مِّنَ الْعِلْمِ إِلاَّ عَنِ الرَّوْحِ مَ قُلِ الرَّوْحُ مِنْ اَمْرِ دَبِیْ وَمَا اُوْتُونُهُمْ مِّنَ الْعِلْمِ اللَّا قَلِيلًا ﴾ وہ آپ سے روح کے بارے میں سوال قلید گڑے اور تی اسرائیل '' (اے نبی اُلَّا اِللَّهُ اِللَّا اِللَّهُ اِللَّا اللَّهُ اِللَّا اللَّهُ اِللَّا اللَّهُ کی اسرائیل '' (اے نبی اللّه کی ذات کی حقیقت کوکیا سمجھو گے؟ ہم تو بس اللّه کی مفات کو سمجھو گے؟ ہم تو بس اللّه کی فات کو سمجھو گے؟ ہم تو بس اللّه کی صفات کو سمجھنے کی کوشش کرو اللّه کی نشا نیوں پر ایمان لاو اللّه کی ذات کے بارے میں تو سوچنے سے بھی روک دیا گیا ہے' اس لیے کہ وہ انسانی طاقت سے ماورا ہے اور یہ بات سوچنے سے بھی روک دیا گیا ہے' اس لیے کہ وہ انسانی طاقت سے ماورا ہے اور یہ بات سوچنے سے بھی روک دیا گیا ہے' اس کے کہ وہ انسانی طاقت سے ماورا ہے اور یہ بات تکلیف ما لا بطاق کے زمرے میں آتی ہے' یعنی دماغ کوخواہ مُوّاہ ایک ایم مشق میں ڈال دینا جس کی اس کے اندر طاقت ہی نہیں ہے۔

#### د وسراا ورتيسرا تقاضا: اطاعت اورمحبت

اس کے بعد دوسرا تقاضا ہے: اطاعت کینی اللہ کی اطاعت اس کی کتاب قر آن مجید کی اطاعت اس کی کتاب قر آن مجید کی اطاعت سے پھر تیسرا تقاضا محبت ہے کینی اطاعت سے پھر تیسرا تقاضا محبت ہے کہ اطاعت مطلوب ہے اس لیے کہ اطاعت تو مجبوراً مطیع تھے کی جاتی ہم ان کے غلام تو مجبوراً مطیع تھے کیونکہ ہم ان کے غلام

تھے۔وہ بہاں آئے اورانہوں نے بیعلاقہ فتح کرلیا۔اب ہمارے پاس اُن کی اطاعت کے علاوہ کوئی چارہ ہی نہیں تھا۔لیکن بیاطاعت محبت کی وجہ سے نہیں' بلکہ مجبوراً تھی۔اس طرح بنی اسرائیل فرعون کے غلام ہونے کی وجہ سے اس کے اطاعت گزار تھے' تو یہ بھی مجبوری کی اطاعت تھی' لیکن یہاں اللہ' اللہ کے رسول اور اللہ کی کتاب کی اطاعت مجبوراً نہیں بلکہ محبت کے جذبے سے سرشار ہوکر مطلوب ہے۔

#### اللہ کے لیے اطاعت + محبت = عبادت

اں ضمن میں ایک بڑا عجیب سا نکتہ ہے۔ بیاصطلاحات کا معاملہ ہے جس کو سمجھنا چاہیے۔اللہ کی ذات کے ساتھ اطاعت اور محبت جمع ہو جا کیں تو اس کا نام عبادت ہے اور یہی ہمارا مقصد تخلیق ہے:﴿ وَمَا خَلَفْتُ الْحِنَّ وَالْإِنْسَ اِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ ﴾ (الذِّريٰت) ''اور ميں نے جنوں اور انسانوں کواپنی عبادت ہی کے ليے پيدا کيا ہے۔'' عبادت کے حوالے ہے تفصیلی گفتگو''اربعین نو دی'' کی تیسری حدیث کے مطالعہ میں ہو چکی ہے جس میں عبادت کامفہوم تفصیل سے بیان کیا گیاتھا کہ لفظ عبادت عبد ے نکلا ہے جس کے عنی غلام کے ہیں۔غلام کو ہمہ تن ہمہ وقت اور ہمہ وجوہ اپنے آتا کی اطاعت کرنا ہوتی ہے'اس کی اپنی کوئی مرضی نہیں ہوتی۔ آتا اے جہاں سونے کو کہے گا و ہاں سونا ہو گا اور جہاں اور جس وقت جانے کو کیے گا جانا ہو گا۔ بالکل یہی عبادت کا مفہوم ہے کہ اللہ (جو ہمارا آ قاہے ) کی اطاعت میں عبدیت (غلامی ) کا تصور ہروقت ذ ہن میں نقش رہے۔البتہ غلامی اور عبادت میں ایک فرق ملحوظ رہے کہ غلام اپنے آتا کی اطاعت مجبوری ہے کرر ماہوتا ہے جبکہ بندہ مجبور ہو کرنہیں بلکہ محبت الہی کے جذبہ مستانہ ہے سرشار ہوکر اپنی جبین نیاز کو بارگا ہ الٰہی میں اس ادا ہے رکھتا ہے کہ جسم ظاہری کے روئیں روئیں ہے انا عبدك ' انا عبدك كى صدائے حق بلند ہوتى ہے۔ اگر ربّ العالمين کی اطاعت کلی انتہائی محبت کے ساتھ ہوتب عبادت کاحق ادا ہوتا ہے۔

اس حوالے سے میں نے یہ بھی بنایا تھا کہ ہماری عبادت کا اس مقام و مرتبہ تک پنچنا انتہائی مشکل کام ہے'لہٰ دااس ضمن میں صحیح طر زِعمل میہ ہوگا کہ آپ مطے کرلیں کہ مجھے و اربعین نووی کے دور 292 جو جو خطابت جمعہ کے اس دام میں نشیب و فراز آئیں گے کہیں قدم ڈگرگائیں گے جاتا ای راستے پر ہے۔ پھراس راہ میں نشیب و فراز آئیں گے کہیں قدم ڈگرگائیں گے کہیں جذبات کا غلبہ ہوگا کمیں ناامیدی چھائے گی اور کی جگدا میدکی کرن نظر آئے گی مگر آپ کو بندگی اور پر ستش کے راستے پر مسلسل چلتے رہنا ہے۔ اگر کہیں قدم پھسل گیا 'یا ندر سے نفسِ اتارہ کے اُبال کے نتیجہ میں کوئی گناہ سرز دہوگیا تو اب و ہیں کچر میں پڑے نہیں رہنا 'بھی بھی کی گناہ پر مصر نہیں ہونا اور ڈیرہ ڈال کر نہیں بیٹھنا 'بلکہ فور اُسٹد کی طرف رجوع کرنا ہے اور استعفار کرنا ہے۔ ہزار بار بھی گناہ سرز دہوجائے تو تو بہ کر واللہ معاف کروے گا:۔

# ایں درگر ما درگر نومیدی نیست صد بار اگر توبہ شکستی ماز آ!

لعنی بیری درگاہ نا اُمیدی والی جگنہیں ہے اگر سوم تبہ پہلے بھی تو بہ کر کے وڑ چکے ہوتو کوئی بات نہیں ، دوبارہ تو بہ کر و میں تمہاری تو بہ قبول کروں گا۔ تو بہ کا دروازہ تو ما لم یعو غوکی کیفیت یعنی موت کے آٹار نظر آنے سے پہلے تک ہمیشہ کے لیے کھلا ہے 'لیکن یہاں یہ بھی یا در ہے کہ اگر ایک گناہ ہی تباہی 'ہلاکت بھی یا در ہے کہ اگر ایک گناہ ہی تباہی 'ہلاکت اور خلود نی النار کے لیے کا فی ہے۔ یہ ہے عبادت کا جا مع مفہوم!

# رسول کے لیےاطاعت+ محبت=ا تباع

اگریداطاعت اور محبت رسول الله مُلَا الله مُلَا الله مُلَا الله مُلَا الله مُلَا الله مُلَا الله مَلَى الله مَلِي عبادت نہيں اتباع اور پيروي ہوتى ہے جبكہ الله كا اتباع ممكن ہنا ادى وجہ ہے۔ اس حوالے سے بہ جان ليجئے كہ اطاعت كى جاتى ہے كم كى كھم كى يعنى كى سن مُہيں ہے۔ اس حوالے سے بہ جان ليجئے كہ اطاعت كى جاتى ہے كہ كى كى خام كى الله كہا به كرونيد نہ كروناور آپ نے وہ بات مان كى تو بداطاعت ہے۔ اتباع بہ ہے كہ كى كى پينداور معمولات زندگى كو طحوظ ركھتے ہوئے آپ خود سے ہى اس كى پيروى كريں۔ آپ بنداور معمولات زندگى كو طوظ ركھتے ہوئے آپ خود سے ہيں وہ چلتے كيے ہيں ان كا مرز تخاطب كيا ہے ان كو ببندكيا ہے۔ اگر آپ بغیران كى طرف سے تھم ديان سب طرز تخاطب كيا ہے ان كو ببندكيا ہے۔ اگر آپ بغیران كى طرف سے تھم ديان سب باتوں كى پيروى كرتے ہيں تو بيا تباع ہے۔ اگر آپ بغیران كى طرف سے تھم ديان سب باتوں كى پيروى كرتے ہيں تو بيا تباع ہے۔ اس اعتبار سے الله كا اتباع تو ممكن نہيں ہے اس باتوں كى پيروى كرتے ہيں تو بيا تباع ہے۔ اس اعتبار سے الله كا اتباع تو ممكن نہيں ہے اس

ليے الله كى صرف عبادت ہوگى جبكہ رسول الله كُاللَّهُ كَا تَبْعُ كَ حوالے سے ايسام كن ہے تو ان كا التباع ہوگا۔ قرآن حكيم نے بھی ہمیں نبی اكرم كَاللَّهُ كَا تباع كا حكم دیا ہے۔ سوره آل عمران میں فرمایا گیا: ﴿ قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُونَ اللَّهَ فَاتَبْعُونِيْ يُحْبِبُكُمُ اللَّهُ ﴾ (آیت اس) فرمایا گیا: ﴿ قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تَبْحِيكُ لَا اللّٰهَ فَاتَبْعُونِيْ يُحْبِبُكُمُ اللّٰهُ ﴾ (آیت اس) فرمایا گیا: ﴿ وَ اِنْ كُنْتُمْ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَيْكُونِهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَيْكُمُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَيْكُمُ اللّٰهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ اللّ

سورة آل عمران کی اگلی آیت میں اللہ اور رسول دونوں کے لیے اطاعت کا لفظ آیا ہے۔ فرمایا: ﴿ قُلُ اَطِئْ عُوا اللّٰهُ وَ الرَّسُوْلَ ۖ فَانُ تَوَلَّوْا فَإِنَّ اللّٰهَ لَا يُحِبُ الْكُفِرِيْنَ ﴾ 

''کہد دو کہ اللہ اور اُس کے رسول کا تھم ما نو ۔ پھراگر وہ نہ ما نیں تو (یا در تھیں کہ ) اللہ بھی کا فروں کو دوست نہیں رکھتا' ۔ یعنی اگر اللہ اور رسول میں سے کسی ایک کی بھی اطاعت نہیں ہوتو پھر آپ کفر کے مرتکب ہور ہے ہیں چا ہے یہ نفر معنوی ہے۔ خواہ آپ نے حدعبور نہیں کی اور اسلام سے نکل کر کفر میں نہیں گئے' لیکن یہ فعل اصلاً کفر ہوگیا۔ جیسے حضورا کرم سَلَ اَلْتُونِمُ نے فرمایا: ((مَنْ تَوَكَ الْصَلَدَة مُتَعَمِّدًا فَقَدُ کَفَرَ جِهَادًا))(۱) ''جس حضورا کرم سَلَ اُلْتُونِمُ نے فرمایا: ((مَنْ تَوكَ الْصَلَدَة مُتَعَمِّدًا فَقَدُ کُفَرَ جِهَادًا))(۱) '' جس نے جان ہو جھ کر نماز چھوڑ دی اُس نے علانیہ کفر کیا''۔ ترک صلاۃ کا فرانہ فعل ہے اور اس میں کفر مضمر ہے' البت آپ تارک صلاۃ کو کا فرنہیں کہیں گئی اس لیے کہ اس نے حقیقی اس میں کفر کا ارتکاب نہیں کیا ۔ الغرض یہ یا در کھیں کہ اللہ کے لیے اطاعت جمع محبت اتباع بن گیا۔ عادت بن گئی اور رسول کے لیے اطاعت جمع محبت اتباع بن گیا۔

ای حوالے ہے ایک بات اور نوٹ سیجے کہ جب بھی ایمان یا اطاعت کا ذکر آئے گا تو اللہ کے فوراً بعدر سول کا ذکر ہوگا ، جبہ یہاں زیر مطالعہ حدیث میں ہم دیکھ رہے ہیں کہ اللہ کے بعد پہلے کتاب کا ذکر ہے اور پھر رسول کا — لِلّٰهِ وَلِاِحَتَابِهِ وَلِوَسُولِهِ — کہ اللہ کے بعد پہلے کتاب کا ذکر ہے اور پھر رسول کا — لِلّٰهِ وَلِاحِتَابِهِ وَلِوَسُولِهِ الله وَلِاحَتَابِهِ وَلِوسُولُ بِاللّٰهِ اب ہے کہ آمِنُو ا بِاللّٰهِ وَالرَّسُولُ مِیں کتاب پر ایمان اور کتاب کی اطاعت اللہ پر ایمان اور کتاب کی اطاعت اللہ پر ایمان اور اللہ کی اطاعت ہی میں شامل ہے۔ کتاب چونکہ اللہ کا کلام ہے اس حوالے سے ایمان اور اللہ کی اطاعت ہی میں شامل ہے۔ کتاب چونکہ اللہ کا کلام ہے اس حوالے سے

<sup>(</sup>١) الجامع الصغير للسيوطي ع:٧٨٥٨ مجمع الزوائد للهيثمي: ٢٠٠١-

و اربعین نؤوی کی در 294 کرد کابات جمعہ کے

ہاں پراس کوالگ ذکر کرنے کی ضرورت نہیں ہے' لیکن یہاں خیرخواہی اور وفا داری کا تذکرہ ہےاوراللہ اوراس کی کتاب کے ساتھ وفا داری کے نقاضے چونکہ الگ الگ ہیں ال ليے يہاں كتاب كوالگ بيان كيا گيا ہے۔

#### چوتھا تقاضا: وفا داري

الله 'اُس کے رسول مَالَيْنَا اور كتاب كے ساتھ خير خواہى كا چوتھا تقاضا وفادارى ہے۔ بیدوفا داری مسلمانوں کے امراءاور عام لوگوں کے لیے بھی ہے فرق اتناہے کہان یانچوں — (۱) اللہ عزوجل' (۲) اللہ کی کتاب قرآن مجید' (۳) اللہ کے رسول حفرت محمطً اللبناء (٣) ائمة المسلمين (اس كے مصداق آ كے بيان ہوں كے )'اور (۵) عام مسلمان یعنی عوام — کے لیے وفا داری کے نقاضے مختلف ہیں۔ یہاں بیضروریاد رکھنا چاہیے کہ ایک بندہ مسلم کو یہ پانچ وفاداریاں نبھانی ہیں۔ ذیل میں اب ان یا نچوں میں سے ہرایک کی وفا داری اور خیرخواہی کے تقاضوں کو بیان کیا جا تا ہے۔

# اللّٰدعز وجل کے ساتھ و فا داری کے تقاضے

الله تعالیٰ کے ساتھ وفاداری کا تقاضایہ ہے کہ انفرادی سطح پر اُس کے تمام احکام پر عمل پیرا ہوا جائے اور اجتماعی سطح پر بھی اس کے قوانین کو نافذ کیا جائے۔انفرادی سطح پر وفا داری یہ ہے کہ جن احکام پرعمل کرناممکن ہے جا ہے کتنا ہی مشکل ہوان پرعمل کیا جائے۔اگراپیانہیں ہے معنی مشکل اعمال پڑمل نہیں کیا جاتا تو یہ اللہ کے ساتھ بے و فائی ہے۔انفرادی سطح پر بے وفائی کی ایک صورت یہ ہے کہ اَحکام الہیم میں تفریق کر دی جائے کہ کچھا حکام تو سرآ تکھوں پر ہوں اور کچھاُ حکام پاؤں تلے روندے جائیں۔اس پر قرآن مجيد ميں بدترين وعيدآئي ہے:

﴿ اَفَتُوْمِنُونَ بِبَغْضِ الْكِتَٰبِ وَتَكْفُرُونَ بِبَغْضِ، فَمَا جَزَآءُ مَنْ يَتُفْعَلُ ذَٰلِكَ مِنْكُمْ إِلَّا خِزْيٌ فِي الْحَيْوةِ الدُّنْيَا ۚ وَيَوْمَ الْقِيْمَةِ يُرَدُّونَ إِلَى اَشَدِّ الْعَذَابِ وَمَا اللَّهُ بِغَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ۞ ﴿ (البقرة )

''تو کیاتم کتاب کے ایک جھے کو مانتے ہواور ایک کوئیس مانتے؟ پس کوئی سزا

نہیں ہان کی جو بیطر زعمل اختیار کریں سوائے اس کے کہ دنیا میں ذکیل وخوار کر دیے جائیں ۔ کر دیے جائیں اور آخرت میں شدید ترین عذاب میں جھونگ دیے جائیں۔ اور اللّٰداُس سے بے خبر نہیں ہے جو بچھتم کر دہے ہو۔''

طاغوتی نظام کو بدلنے کی جدو جہد: اللہ کے ساتھ و فا داری کا لا زمی تقاضا

اس حوالے سے یہ بھی یا درہے کہ جن احکامات الہید پرعمل ممکن نہیں ہے ان کا تو معاملہ ہی الگ ہے 'مثلا آج ہمارے لیے ممکن ہی نہیں ہے کہ ہم چور کا ہاتھ کا ٹیس اور نہ ہی بیمکن ہے کہ ہم چور کا ہاتھ کا ٹیس اور نہ ہی بیمکن ہے کہ ہم چور کا ہاتھ کا ڈھواں تو ہی بیمکن ہے کہ سود سے بالکلیہ بچ جا ئیس سود میں شمولیت میرا جرم ہے 'اس لیے کہ اس کو میں چھوڑ سکتا ہوں ۔ اس اعتبار سے اللہ کے ساتھ وفا داری کا اوّلین تقاضا یہ ہے کہ شریعت کے جن احکام پرعمل ممکن ہو' چاہے کتنا ہی مشکل کیوں نہ ہو'ان پرعمل کیا جائے۔ مشریعت کے جن احکام پرعمل ممکن ہو' چاہے کتنا ہی مشکل کیوں نہ ہو'ان پرعمل کرنے وفا داری کا دوسرا تقاضا اجتماعی سطح پر ہے کہ جن احکام پرعمل ناممکن ہے ان پرعمل کرنے کہ لیاس نظام کو بد لنے کی جدو جہد کی جائے ۔ اگر آپ جدو جہد نہیں کر رہے تو آپ اللہ کے دفا دار ہیں جن کے ساتھ اللہ کے دفا دار ہیں جن کے ساتھ اللہ کے دفا دار ہیں جن کے ساتھ ساتھ کہی غدار کی تو اللہ کے ساتھ دفا داری کہاں رہی؟ اس لیے کہ یہ سلمہ اصول ہے کہ غدار کا ساتھی بھی غدار ہے ۔ نائن الیون کے بعد بش نے پیالفاظ کمے شے:

"You are with us or against us."

لیعنی یا تم ہمارے ساتھ ہو یا ہمارے دشمن ہو درمیان میں کوئی شےنہیں ہے۔ اگر
افغانستان میں ہمارا ساتھ نہیں دو گے تو ہماری دشمنی کے لیے تیار ہوجاؤ! یہ ایک بہت بڑا
چینج تھا' جس پر ہمارا کمانڈ وصدر ہو کانپ گیا اور سارے مطالبات ایک فون کال پرتسلیم
کر لیے۔اس کی وجہ صاف ظاہر ہے کہ اللہ پر تو یقین ہے نہیں اور نہ اللہ کے ساتھ وفا داری
ہے۔ چنانچہ جب ہم اللہ کے ساتھ وفا دار نہیں تو وہ ہماری مدد کیوں کرے گا؟ وہ تو فرما تا
ہے: ﴿إِنْ تَنْصُورُوا اللّٰهُ يَنْصُورُكُمْ وَيُثَيِّتُ اَقَدَامَكُمْ ﴾ (محمہ)''اگرتم اللہ کی مدد کرو

و اربعین نؤوی کی در 296 ی در خطابات جمع کسی

گے تو وہ تمہاری مدد کرے گا اور تمہیں ثابت قدم رکھے گا''۔ ینہیں کہتم نے تو کسی اور کی طرف رخ پھیرا ہوا ہے'اللہ کے دشمنوں کے ساتھ تمہاری دوستیاں ہیں'اور اللہ تمہاری نصرت میں لگار ہے گا'معاذ اللہ! تو جب اللہ پر بھروسہ نہیں تو پھر بش سے تو ڈرنا ہی ڈرنا ہے۔

حال ہی مجھے معلوم ہواہے کہ اصل میں یہ (You are with us or against us) بش کے نہیں' بلکہ حضرت مسیح عالیقا کے الفاظ ہیں جو بائبل میں اس طرح آئے ہیں:

"He who is not with me is against me."

تو اللہ کا معاملہ بھی ایسا ہی ہے کہ میرے ساتھ ہو یا میرے خلاف ہو! درمیان میں کوئی بات نہیں۔ اگر میرے وفا دار ہوتو میرے باغیوں کے خلاف تمہارا اعلانِ جنگ ہونا چاہیے۔ان سے تعاون کیسا؟ان کی جاکری کیسی؟ان کوتقویت دیناچہ عنی دارد!

بیاللہ کے ساتھ وفاداری کا تھن تقاضا ہے اوراس وفاداری کے بغیرعبادت کا تقاضا بھی پورانہیں ہوتا۔ عبادت کے حوالے سے میں نے کہا تھا کہ ہمہ تن ہمہ وفت ہمہ جہت اللہ کی اطاعت ہو۔ جب نظام کا فرانہ ہے تو آپ کی اطاعت مکمل ہوہی نہیں سکتی اس لیے کہ کی باطل نظام کے تحت رہتے ہوئے آپ گی اطاعت کر ہی نہیں سکتے ۔الغرض جن لیے کہ کی باطل نظام کے تحت رہتے ہوئے آپ گی اطاعت کر ہی نہیں سکتے ۔الغرض جن احکام پڑھل ممکن ہیں ہے تو آپ ہجرم ہیں کیکن جن پڑھل ممکن نہیں ہے تو اس کے بار ما بیان کیا ہے کہ اس نظام کو بد لئے اس کے بارے میں میں نے بار ما بیان کیا ہے کہ اس کا کفارہ میہ کہ اس نظام کو بد لئے کی جدو جہد کر واس کے لیے تن من دھن لگاؤ۔ یہ اللہ کے ساتھ وفاداری کا تقاضا ہے کہ اس کے در جے ضرور ہیں ۔

# انسدادِمنگر کے تین درجات

ہم نے بیرحدیث کی بار پڑھی ہے:

((مَنْ رَاى مِنْكُمْ مُنْكَرًا فَلْيُغَيِّرْهُ بِيَدِهِ ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَيِلِسَانِهِ ۚ فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَيِلِسَانِهِ ۚ فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبَقِلْبِهِ ، وَذَٰلِكَ اَضْعَفُ الْإِيْمَانِ)) (١)

''تم میں سے جو خص کسی منکر (برائی) کودیکھے تواسے اپنے زورِ بازوسے بدل ڈالے۔ پھراگراس کی طاقت نہ رکھتا ہوتو زبان سے اسے برا کمے۔ پھراگراس کی طاقت

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب الايمان باب بيان كون النهى عن المنكر من الايمان .....

بھی نہ رکھتا ہوتو دل ہےاہے برا جانے 'اوریہا بمان کا کمزورترین ورجہہے۔''

ہمارے سامنے سب سے بڑا منکر طاغوت کا نظام ہے۔ کس نے حیوٹی س چیز چوری کرلی' ٹھیک ہے برا کام ہے' جرم ہے' گناہ ہے' مگر طاغوتی نظام جواللہ کی بغاوت پر مشمل ہے بیسب سے بڑامنکر ہے۔اس نظام (سیکولرازم) کے تصورات ملاحظہ ہوں کہ ہم کسی آسانی ہدایت کونبیں مانتے ، کسی آسانی قانون کونبیں مانتے ہم تو خود حاکم ہیں اور عوا می حاکمیت (popular sovereignty) کی بنیاد ریر جمهوریت (democracy) چلے گی۔ہم خود طے کریں گے کہ کیا جائز ہے کیا نا جائز۔ہم چاہیں گے توجنس پرسی کو جائز قرار دیں گۓ ہم چاہیں گے توزنا کوکوئی جرم یا کوئی گناہ قرار دیں گۓ نہیں چاہیں گے تو نہیں دیں گے۔[چنانچےمغرب میں زنا بالرضا کوئی جرمنہیں ہے'البیتہ اگر نا بالغ لڑ کی ہے یائسی سے زبردی زنا (rape) کیا ہے تو یہ جرم کٹیرے گا۔] ای طرح ہمارا معاشی نظام سود پر چلے گا'ملینز کی لاٹریاں ہوں گی۔ہم فحبہ گری کو قانونی تحفظ فراہم کریں گے اور سیس ورکرز کو با قاعدہ طور پر ہیلتھ سر ٹیفکیٹ اور لائسنس ایثو کریں گے کہ بیرایڈز اور مہلک بیار یوں کے جراثیم سے پاک ہیں۔

یہ نظام تقینی طور پر اللہ کے خلاف بغاوت پرمشمل ہے 'بایں طور کہ اللہ نے جن چیزوں کوحرام قرار دیا ہے اس نظام میں ان تمام کو جائز قرار دیا گیا ہے۔ تو اب اللہ کے ساتھ و فا داری کا تقاضایہ ہے کہ آپ اس نظام کو بدلنے کی جدوجہد کریں۔ ماقبل بیان کی گئی حدیث میں منکر کےخلاف تین درجات بیان کیے گئے ہیں۔ان میںسب سے کم اور ہ خری درجہ بیہ ہے کہ آپ کے دل میں اس باطل اور طاغو تی نظام کے خلاف شدیدترین نفرت ہو۔ آپ کو بیریشانی لاحق رہے کہ میں کہاں رہ رہا ہوں 'کیوں رہ رہا ہوں۔ پھر آ پاس ماحول پھلنے پھولنے کی کوشش کرنے کے بجائے قُوتِ لا یموت پر گزارہ کریں اور اپنا پورا وقت اور صلاحیت مجموعی طور پر فارغ کر کے اللہ کے دین کو قائم کرنے کی جدو جہد کریں۔ بیتو آخری درجہ ہے۔اس ہےاو پر کا دوسرا درجہ بیہ ہے کہ زبان سے اس نظام کو براکہیں ۔ یعنی اپنی زبان اورقلم ہے اتنا تو کہیں کہ بیہ نظام کا فرانہ ہے ٔ طاغوتی اور

و اربعین نؤوی کی در ۱۹۹۵ کارد کار خطابات جمع کیدی

باطل نظام ہے'اس لیے میں اسے تعلیم نہیں کرتا۔ سب سے اوپر تیسرا ورجہ یہ ہے کہ آپ اس نظام کے خلاف ہاتھ کے ساتھ جہاد کرنے کے لیے میدان میں آ جائیں اور نظام کو جڑسے اُ کھیڑ کروین کے نظام کو قائم کرنے کی کوشش کریں۔ یہ سب کریں گے تو اللہ کے ساتھ و فاواری کے تقاضے پورے ہوں گے'ورنہ بے و فائی ہی بے و فائی ہے۔

# قرآن کے ساتھ وفا داری کے تقاضے

ورسرے نبر پرایک مسلمان کوقر آن کے ساتھ وفادار ہونا بھی لازم ہے۔ قرآن کے ساتھ وفاداری میں بھی اللہ کے ساتھ وفاداری کے سارے تقاضے آجا کیں گے۔

کتاب اللہ کے ساتھ ایک جذباتی تعلق تو ہمارے ہاں پایا جاتا ہے اور قرآن مجید کی اگر بے حرمتی ہوتو ہم تڑپ اٹھتے ہیں۔ یہ حمیت ایک جذباتی معاملہ ہے۔ ایک وفعہ ہمارے ہاں قرآن مجید کی بے حرمتی پر بڑی احتجاجی مہم چلی تھی۔ اس خمن میں مسجد شہداء میں ایک بڑا جلسہ ہوا تھا'آس پاس کی ساری سڑکیں عوام سے بھری پڑی تھیں۔ وہاں میں ایک بڑا جلسہ ہوا تھا'آس پاس کی ساری سڑکیں عوام سے بھری پڑی تھیں۔ وہاں میں نے کہا تھا کہ اصل میں تو ہم خود قرآن کو ذرئے کر رہے ہیں' قرآن کے احکام کو تو ڑسے ہیں' اصل بے حرمتی تو ہم خود کر رہے ہیں۔ نی اکرم شکا النظاء ہے:

((مَا آمَنَ بِالْقُرُآنِ مَنِ اسْتَحَلَّ مَحَارِمُهُ)) (١)

'' وہ مخص قرآن پرایمان نہیں لایا جس نے اس کے حرام کو حلال کھہرالیا۔''

اسی طرح اگر حضور منظینی تو بین ہوجائے تو بجاطور پرایک طوفان اُٹھ جائے گا'
حالانکہ اگر دیکھا جائے تو آپ منظینی کی تو بین تو ہم خود بھی کر رہے ہیں۔ حضور منظینی کی کہ است کا اتباع نہ کر کے اور آپ کے احکام کو پاؤں تلے روند کر ہم خود نبی اکر م منظینی کی گویا تو بین کر رہے ہیں 'لیکن اگر کوئی غیر مسلم تو بین کر وے تو ہمارا خون کھول اٹھتا ہے۔ یہ اچھی بات ہے' اتن حمیت تو ہوئی چا ہے' لیکن سیمعا ملہ صرف جذباتی ہے۔ اصل سیہ کہ اللہ کے ساتھ و فا داری کے تقاضوں کو اللہ کے ساتھ و فا داری کے تقاضوں کو بورا کیا جائے۔

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي ابواب فضائل القرآن باب ما جاء فيمن قرأ حرفا من القرآن ماله من الأجر\_

#### مسلمانوں پر قرآن مجید کے پانچ حقوق

قرآن کے ساتھ وفا داری کے خمن میں میرا کتا بچہ ' مسلمانوں پرقرآن مجید کے حقوق' کا مطالعہ بہت مفید رہے گا۔ یہ کتا بچہ میرے دو خطا بات جمعہ پر مشتمل ہے جو میں نے نصف صدی قبل جامع مجد خصریٰ ' ممن آباد میں دیے تھے۔ بعد میں میں نے ازخو در تیب وے کر انہیں ایک کتا بچہ کی شکل میں شائع کیا۔ الحمد للہ! اب تک یہ کتا بچہ لاکھوں کی تعداد میں چھپ چکا ہے۔ مختلف زبانوں میں اس کے ترجے لوگوں نے خود کرا کر مجھے دیے ہیں۔ ایک صاحب نے عربی میں ترجمہ کیا۔ ایک صاحب جو کسی یو نیورٹی کے ہیڈ آف ڈیپارٹمنٹ تھے اور جن سے میں واقف بھی نہیں تھا' انہوں نے اس کا فاری میں ترجمہ کیا۔ ایک صاحب بیلے کالح آف کا مرس میں انگاش کے پروفیسر تھے انہوں نے انگاش ترجمہ کیا۔ ایک صاحب بیلے کالح آف کا مرس میں انگاش کے پروفیسر تھے انہوں نے انگاش میں ترجمہ کیا اور پھر چھپوانے کا اہتمام بھی خود کیا۔ اس کے علاوہ بہت می زبانوں میں اس کا ترجمہ پشتو' بھکہ' مہارا شٹر کی زبان تامل زبان اور ہندوستان میں بہت می زبانوں میں اس کا ترجمہ شائع ہو چکا ہے۔ ابھی پچھلے دنوں خالص ہندی میں چھیا ہوانے میرے یاس آیا۔

اس مختفرے کتا بچہ میں میں نے قرآن مجید کے پانچ حقوق بیان کیے ہیں۔اگر آپان پانچ حقوق کوادا کرتے ہیں تو پھرآپ قرآن کے ساتھ وفادار ہیں ٔ ورنہ نہیں۔ وہ یانچ حقوق یہ ہیں:

یبہلاحق: ایمان و تعظیم: یعنی اس پریقین والا ایمان ہوا در پھراس کے بتیجے میں اس کی تعظیم ہو۔ یہ نظیم ظاہری بھی ہو کہ گرگیا تو آپ نے اٹھا کر چو ماا در پچھ مال خیرات کر دیا۔
اسی طرح اس کواونچی جگہ پررکھنا اور وضو کے بغیراس کو ہاتھ نہ لگانا 'میسب چیزیں اس کی تعظیم میں شامل ہیں۔لیکن اس کی حقیقی تعظیم میں شامل ہیں۔لیکن اس کی حقیقی تعظیم میں شامل ہیں۔لیکن اس کی حقیقی تعظیم ہیں کرو۔اگرا دکام پڑمل پیرانہیں ہوتے تو پھر ظاہر بات ہے کہ آپ اس کی حقیقی تعظیم نہیں کررے۔

<u>د وسراحق: تلاوت وترتیل:</u> لینی اسے پڑھو جیسے کہ پڑھنے کا حق ہے: ﴿الْلَّذِیْنَ اتَیۡنَهُمُ الۡکِتٰبَ یَتُلُوْنَهُ حَقَّ مِلَاوَمِهِ﴾ (البقرة:۱۲۱)'' وولوگ جن کوہم نے کتاب دی و اربعین نؤوی کی محد می ( خطابات جمع کی این می این می این می کا این جمع کی این می کا این جمع کی این می کا این می کار

ہے وہ اس کی تلاوت کرتے ہیں جیسے اس کی تلاوت کاحق ہے' ۔۔۔قرآن کی تلاوت کا حق ہے' ۔۔۔قرآن کی تلاوت کا حق اور اس کی ادائیگی کی شرا کط بھی ہیں' مثلاً تجوید کے ساتھ پڑھنا' روزانہ کا معمول بنانا' خوش الحانی سے تلاوت کرنا' آ داب ظاہری و باطنی کا خیال رکھنا' اور ترتیل کے ساتھ پڑھنا' یعنی نمازاورخصوصانماز تہجد میں قرآن کو تھہر تھہر کرتو قف سے پڑھنا۔

تیسراحق: تذکروتد بر: یعنی اسے مجھوجیسے کہ مجھنے کاحق ہے۔اس کے دو درجے ہیں: تذکر بالقرآن اور تدبر بالقرآن کیعنی قرآن سے نفیحت حاصل کرنا اور قرآن مجید کی آیات میں غور وفکر کرنا۔

چوتھاح<del>ں : حکم واقامت : لین</del> ہرمسلمان اس کے اُحکام کو مانے 'اس پڑمل کرے اور اس کواینے درمیان حَکم (منصف) بنائے۔

بانچوال حق: تبلیغ وتبیین: یعن اسے پہنچاؤ' اس کی تبلیغ کرواوراہے عام کرو تبیین' تبلیغ کا بلند ترین درجہ ہے ۔ الغرض یہ پانچ حق ادا کریں گے تو آپ قرآن کے ساتھ وفاداری کاحق نبھارہے ہیں۔

# رسول اللَّهُ مُثَالِثَيْثِمْ كے ساتھ و فا دارى كے تقاضے

رسول اللّٰمَثَاثِيْزِ کے ساتھ وفا داری کے جار تقاضے سورۃ الاعراف کی ایک آیت میں بیان کیے گئے ہیں فر مایا:

﴿ فَالَّذِيْنَ امَنُوا بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَّبَعُوا النَّوْرَ الَّذِى ٱنْزِلَ مَعَهُ \* اُولَیْكَ هُمُ الْمُفْلِحُوْنَ۞﴾ (الاعراف)

'' تو جولوگ ان پرایمان لائے'اوران کی تعظیم کی'اوران کی مدد کی'اور جونوران کےساتھ نازل ہواہےاس کی پیروی کی' تو یہی مراد پانے والے ہیں۔''

اس آیت میں رسول اللّٰدُمُنَّالِیُّنِیِّم کے چارحقوق کا تذکرہ ہے جن کے ادا کرنے سے ہی رسولؑ کے ساتھ و فا داری کاحق ادا ہوگا۔

یہلا تقاضا: ایمان: رسول اللّٰه مَّا اللّٰهِ اللّٰه مَّا اللِّهُ اللّٰه مَّا اللّٰه مَّالَّة اللّٰهِ اللّٰه مَا يعنى آپ پردلی یقین والا ایمان ہو۔اس حوالے سے تفصیلی گفتگو ماقبل ہوگئی ہے۔ دوسرا تقاضا: تعظیم رسول : دوسرا تقاضایه به که رسول الله مَنَالِیَّا کُم کاحقهٔ تعظیم ہو۔ جب آپ کے سامنے رسول الله مَنَالِیَّا کُم کا الله مَنَالِیَّا کُم کا الله مَنَالِیْ کُم کا مِن کِر در ودنہ جبیں تو آپ گویا رسول الله مَنَالِیْ کُم کَم تَن ہور ہے ہیں۔ صحابہ کرام شکالی کُم تو ہیں کے مرتکب ہورہے ہیں۔ صحابہ کرام شکالی کُم تو ہیں کے مرتکب ہورہے ہیں۔ صحابہ کرام شکالی کُم وارت کے مان کی آ واز سے اد نجی نہ ہوجائے۔ اس حوالے سورة الحجرات میں فرمایا گیا:

﴿ لِنَا يُنِهَا الَّذِيْنَ امَنُوا لَا تَرُفَعُوا آصُواتكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيّ وَلَا تَجْهَرُوا لَهُ بِالْقُولِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضٍ آنُ تَحْبَطَ آعُمَالُكُمْ وَآنَتُمُ لَا تَشْعُرُوْنَ ﴾ (الحجرات)

''اے اہل ایمان! اپنی آ وازیں پیغیر کی آ واز سے اونچی نہ کرو'اورجس طرح آپس میں ایک دوسرے سے زور سے بولتے ہو (اس طرح) ان کے روبروزور سے نہ بولا کرو'مباداتمہارے اعمال ضائع ہوجا کیں اورتم کوخبر بھی نہ ہو۔''

یعنی رسول الله مُنَالِیْئِیْم سے بلند آواز سے اس طرح بات نہ کر بیٹھنا جیسے کہ آپس میں ایک دوسرے سے کر لینتے ہو۔میری اور آپ کی کسی بات پر بحث ہور ہی ہے آپ نے زور سے آواز بلند کی تومیں نے آپ سے بڑھ کر آواز بلند کی ۔ یہ ہم آپس میں تو کر سکتے ہیں ' لیکن اگرا یہامعا ملہ رسول اللہ مُنَالِیْمُ سے کیا تو سارے اعمال حیط ہوجا کیں گے۔

اس قرآنی عم ﴿ لَا تَرْفَعُوۤ اصُواتکُم فَوْق صَوْتِ النّبِقِ ﴾ پمل کی ہمارے لیے صورت یہ ہے کہ کی موضوع پر میں اپنا خیال پیش کر رہا ہوں'آپ نے اپنی رائے پر نبی اکرم ﷺ فَاللّٰهُ کُی ایک حدیث بیان کی'تو اس قرآنی عکم کا تقاضا یہ ہے کہ اب میری زبان بند ہوجانی چاہیے۔اس کے بعد بھی اگر میں کچھ کہتا ہوں تو یہ رسول اللّٰه ظُلِیْ کُی تو بین ہے اور میں اس قرآنی عکم کے خلاف کر رہا ہوں۔ ہاں بعد میں میں شخیق کروں گا کہ یہ حدیث جو بیان کی گئی ہے جے ہے یا نہیں'اس کی سند درست ہے یا نہیں' محد ٹین کے ہاں اس حدیث کا کیا مقام ہے' اساء الرجال کے ماہرین اس حدیث کے بارے میں کیا کہتے ہیں۔ بعد میں تحقیق تو کروں گا' مگراُس وقت میری زبان بند ہوجانی چاہیے۔اگر ہم یہ نہیں کرتے اور اپنی رائے پرڈ نے رہے وقت میری زبان بند ہوجانی چاہیے۔اگر ہم یہ نہیں کرتے اور اپنی رائے پرڈ نے رہے

ہیں تو گویا ہم نے رسول کی آ واز سے اپنی آ واز کو بلند کر دیا۔

تیسرا نقاضا: نصرت رسول: رسول اللهُ مَا لِيُنْهِمُ كے ساتھ وفا دارى كا تیسرا نقاضا یہ ہے كہ آ بِ الله الله الله الله على على الله على الله الله على الله الله على الله الله على الله الله الله الله الله ال بارے میں نوٹ کر کیجیے کہ رسول اللّٰمَ ٹَالْتُنْجُمْ کی مدد سے اللّٰہ کے دین کوغالب و نا فذکر نے کی جدوجہدمراد ہے۔اللہ کے ساتھ وفا داری کا بھی یہی تقاضا ہے کہ اُس کے دین کی مدد کی جائے۔اس اعتبار سے یہاں اللہ اور رسول کے ساتھ خلوص اور اخلاص جڑ گئے ہیں يمي تفاللهذا آپ كى نفرت اى كام كے ليے ہے۔ آپ ملاقيم نے اپنى حكومت بنانے کے لیے تو کوئی جدوجہد نہیں کی تھی۔ وہ تو جب آئ مدینہ تشریف لائے تو آپ ہی سر برا ہِ مملکت اور وفت کے خلیفہ تھے' لیکن اس وفت بھی آ پ کے گھر میں فاقے تھے'اس وقت بھی کئی کئی دن آپ کے گھر کے چو لہے میں آ گ نہیں جلتی تھی۔ تو آپ نے اپنی سلطنت' اپنی حکومت یا اپنی کوئی جائیدادنہیں بنائی۔اس میں تو کوئی شک ہی نہیں کہ بی نوعِ انسان کے سب سے زیادہ باصلاحیت انسان نبی آخرالز ماں حضرت محمر مثالیّۃ کیا تھے' کیکن آ ہے نے اپنی ان صلاحیتوں اور تو انائیوں سے اپنی ذات کے لیے بھی سچھ حاصل نہیں کیا۔تو یہاں نفرت ِرسولؑ وہی اللہ کے دین کو قائم کرنے کے لیے ہےاور پیمعر کہ ابھی بھی جاری ہے۔

> ستیزہ کار رہا ہے ازل سے تا امروز چراغِ مصطفوی سے شرارِ بولہی

بلکہ اب ایک مرتبہ پھر یہ بھٹی بہت دہ کمنے والی ہے۔ ایک بہت بڑی جنگ ۔ احادیث میں جس کو' المکحمة العُظملی'' کہا گیا ہے ۔ ہونے والی ہے جو پچھلی صدی کی دونوں عالمی جنگوں کو مات دے جائے گی۔ ان جنگوں میں بھی کروڑ وں انسان قتل ہوئے سے 'اس کے لیے سٹیج تیار سے' اب بھی کروڑ وں قتل ہوں گے۔ یہ جنگ زیادہ دورنہیں ہے' اس کے لیے سٹیج تیار ہور ہا ہے۔ بہر حال اب بھی اگر آپ اطمینان سے بیٹھے ہیں اور غلبہ دین کی جدوجہد

میں حصنہیں لے رہے تو گویا آپ نہاللہ کے دین کی وفا داری کا ثبوت دے رہے ہیں اور نہ رسول اللّٰهُ مُلَاثِیْتِم کی نصرت کا تقاضا پورا کر رہے ہیں۔

> دنیا کو ہے پھر معرکہ روح و بدن پیش تہذیب نے پھر اپنے درندوں کو ابھارا اللہ کو پامردگ مؤمن پہ بھروسا ابلیس کو بورپ کی مشینوں کا سہارا

#### رسول اللَّهُ مَثَالِيُّهُ إِنهَا نَهَا فَي غيورا نسان تضيا

نفرت رسول کے منمن میں آپ کو بینجی بتانا جا ہتا ہوں کہ محد رسول الله مُلَّا اللّهِ اللهُ اللّهِ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

و اربعین نؤوی کی دو بھر کھائے ہے زندہ رہ سکتا ہے۔ ایک دن اچا تک دو پہر کے وقت حضور کا گھڑ کے اپنا چہرہ کہ اپنے جماعہ میں لیٹے ہوئے تشریف لائے۔ گھر والوں نے دور سے دیکھا تو آئیں جرانی ہوئی' اس لیے کہ یہ دفت تو ملا قات کا نہیں ہے ۔ سام طور پر ظہر وعصر کے درمیان کی کو طبخے جانا اہل عرب کے ہاں آ داب کے خلاف ہے' اس طور پر ظہر وعصر کے درمیان کی کو طبخے جانا اہل عرب کے ہاں آ داب کے خلاف ہے' اس حضور اکرم کا گھڑ تی تا ہے۔ اس وقت بازار بھی بند ہو جاتے ہیں ۔ خیر حضور اکرم کا گھڑ تی تا ہے۔ اس وقت بازار بھی بند ہو جاتے ہیں ۔ خیر حضور اکرم کا گھڑ تی تا اور فر مایا: ابو بکر! اجازت آگئی ہے۔ حضرت ابو بکر نے خوش سے داس خیال سے کہ حضور کا گھڑ تی ابائی دیں گے ) عرض کیا: اے اللہ کے دولوں کا گھڑ ہے! میں نے دواونٹیاں تیار کرر کھی ہیں۔ آپ نے نے ذرا ساتو قف فر مایا اور کہا: اچھاٹھیک ہے' میں ایک استعال کروں گالیکن اس کی قیت ادا کروں گا۔ یہن کر حضرت ابو بکر ابو بکر ابو بکر اور پڑ ے کہ حضور کا گھڑ تھی ہے۔ ماتھ یہ مغائر ت!

حضرت ابوبکر کا مقام تو دیکھیں کہ آپ نے اپناسا راا ٹا فید حضور مُن اللّٰی الله کی الله دیا 'جو بچا کھیا تھا وہ ساتھ لے گئے اور گھر میں ایک بیسہ تک نہیں چھوڑا' حالانکہ گھر میں پیچھے بیٹیاں تھیں' بیوی تھی' اندھا بوڑھا باپ ابوقی فیہ تھا۔ پھر حضرت عائشہ صدیقہ ڈٹٹٹ کے بارے میں آپ مُن اللّٰی الله الله الله الله کہ عائشہ کی مجھے شادی کرادیں تو صرف ایک جملہ کہا تھا کہ وہ تو آپ کی بھیتی ہے' یعنی میں آپ کا دینی بھائی ہوں۔ آپ نے خفر مایا: دینی اخوت کا معاملہ قانونی اور شرعی اخوت سے علیحہ ہے۔ آپ موں۔ آپ نے خفر مایا: دینی اخوت کا معاملہ قانونی اور شرعی اخوت سے علیحہ ہے۔ آپ موں۔ آپ نے خفر میں اگھی ۔ رخصتی اگر چہ بعد میں نوسال کی عمر میں ہوئی' لیکن چھسال کی عمر میں نوان تھا تھی میں اگھی ۔ رخصتی اگر چہ بعد میں نوسال کی عمر میں ہوئی' لیکن چھسال کی عمر میں نکاح تو ہو گیا ۔ ہم بہرحال اس ساری گفتگو کا حاصل ہے ہے کہ حضور مُن اللّٰ تی نوان آگھی تو بھی نوان آپ نے اپنی ذات کے لئے بھی کسی سے کوئی سوال نہیں کیا۔ سوال اگر تھا تو عیور سے اور آپ نے اپنی ذات کے لئے بھی کسی سے کوئی سوال نہیں کیا۔ سوال اگر قوا تو کہ کہ اللّٰہ نے میرے ذرور گئے ہیں' میں اور ان سے بھی جاس راستے میں میرا مددگار؟ اس معاطے میں آپ سائل بن کر در در گئے ہیں' عام لوگوں سے بھی طع ہیں اور ان سے بھی جاکہ جیں اور ان سے بھی طع ہیں اور ان سے بھی جاکہ حیں اور ان سے بھی جاکہ حیمیں اس دارے جسی اور ان سے عام لوگوں سے بھی طع ہیں اور ان سے بھی جاکہ حیمیں اس دار سے بھی جاکہ حیمیں اور ان سے بھی جاکہ حیال اس میں میں اور ان سے بھی ہو کہ حیمی جاکہ حیمیں اور ان سے بھی ہو کی جو بھی جاکہ حیمیں اور ان سے بھی ہو کی سول کی جو بھی اور ان سے بھی ہو کی جو بھی ہو کر سے بھی ہو کر سے بھی ہو کی جو بھی ہو کی سول کی میں کی میکھی ہو کی کو بھی ہو کی کی بھی ہو کی کی کے بیاں کی کی کو بی کو بھی کی کو بھی کی کی کو

درخواست کی ہے کہ میراساتھ دد۔تورسول اللّٰه مُنَاتِیَّا کے وفا داری کا تیسرا تقاضایہ ہے کہ اللّٰہ کے دین کی مدد کی جائے۔

چوتھا تقاضا: قرآن کی پیروی: رسول اللّه کُانگیائے ۔ وفاداری کا چوتھا تقاضا جو اس آیت میں بیان کیا گیا وہ یہ ہے کہ جونور یعنی قرآن آپ کے ساتھ نازل کیا گیااس کی پیروی کی جائے۔ اس حوالے سے بھی تفصیلی گفتگو ماقبل بیان ہوگئ ہے کہ قرآن کے ساتھ وفاداری کے پانچ حقوق ہیں۔ان حقوق کو بجالانے سے رسول اللّه مُنافی ہے کہ قرآن کے ساتھ دفاداری کا ایک حق بھی ادا ہوجائے گا۔اس اعتبار سے یہاں رسول اور قرآن کے ساتھ وفاداری کے تقاضے جڑگئے ہیں۔

رسول الله مَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُل

# ائمّةُ المُسلِمين كرماته تُصح وخير خوا بى كرتقاضے

کہیں پرامام ہے صاحب الا مرہ اس کے ہاتھ میں اختیارات ہیں تو اس کی ایک غلطی
یا کوتا ہی سے لاکھوں انسانوں پر اس کے منفی اثر ات پڑیں گے اور اس کی ایک بھلائی اور
ایک نیکی کی برکات لاکھوں اور کروڑوں انسانوں تک پہنچیں گی۔ لہذا 'اَئِمَةُ الْکُهُ مُنْ لِمِیْنَ ''کومقدم کیا گیا اور' عَامَیّتِهِمْ ''یعنی عام مسلمانوں کواخیر میں رکھا گیا۔
الْمُسْلِمِیْنَ ''کومقدم کیا گیا اور' عَامیّتِهِمْ ''یعنی عام مسلمانوں کواخیر میں رکھا گیا۔

ائمکی نصح وخیرخوابی کے تقاضوں کو بیان کرنے سے پہلے ایک بات بیز ہی نشین کر لیس کے مسلمانوں کے امراء سے مرادکون ہیں؟ ٹھیک ہے مسجد کا امام بھی امام تو ہے کیکن آج ہمارے ہاں اس کی جو پوزیشن ہے وہ آپ کومعلوم ہے۔ بقول اقبال ۔ قوموں کی امامت کیا ہے توموں کی امامت کیا ہے اس کو کیا سمجھیں ہے ہے چارے دورکعت کے امام!

بہرحال اصل امام تو وہ ہیں جوابوانِ حکومت میں بیٹے ہیں۔ وہ چاہے مرکزی یاصوبائی ارکانِ اسمبلی ہوں یا آپ کے ہاں کی کئی ذیلی حکومت یا بلدیاتی نظام کے متخب رکن ہوں ' اصل امام تو وہ ہیں۔ پھر یہ کہ جماعتوں اور تحریکوں کے امراء ہیں' اور پھر ہر گھر کا سربراہ (head) بھی اس گھر کا امیر ہے۔ جیسے نبی اکرم مَنْ اَنْ اِنْ اِنْ اُنْ کُلُکُمْ دَاعِ وَکُلُکُمْ مَنْ وَکُلُکُمْ مِنْ وَکُلُکُمْ مَنْ وَکُلُکُمْ مِنْ وَکُولُکُمْ مِیْ وَکُولُکُمْ وَکُلُکُمْ مَنْ وَکُلُکُمْ وَکُلُکُمُ مِنْ وَکُولُکُمْ مَنْ وَکُولُکُمْ وَکُلُکُمْ وَکُولُکُمْ وَکُولُ کُولُ کُلُولُ کُلُولُ کُلُولُ کُمُا مِنْ وَکُولُ کُلُولُ کُ

پہلا تقاضا: اطاعت فی المعروف: امراء کی خیرخواہی کا پہلا تقاضا اطاعت فی المعروف ہے جو ہے نیعنی معروف میں ان کی اطاعت کی جائے ۔معروف سے مراد ہروہ بھلا کا م ہے جو شریعت کے خلاف نہ ہو ۔ میں نے آپ کو حلال وحرام کے حوالے سے اسلام کا بیہ اصول بتایا تھا کہ جس شے کی حرمت ثابت نہیں وہ حلال ہے۔ بیٹیں ہے کہ جس کی حلت ثابت نہیں وہ حلال ہے۔ بیٹیں ہے کہ جس کی حلت ثابت نہیں وہ حرام ہے۔ اس طرح حلال اور اس کے خمن میں معروف کا دائر ہ بہت وسیع ثابت نہیں وہ حرام ہے۔ اس طرح حلال اور اس کے خمن میں معروف کا دائر ہ بہت وسیع

<sup>(</sup>١)صحيح البخاري٬ كتاب الحمعة٬ باب الحمعة في القرى والمدن. وصحيح مسلم٬ كتاب الامارة٬ باب فضيلة الامام العادل وعقوبة الجائر.....

و اربعین نؤوی کی موجه ی 307 کا دیمی خطابات جمع کمی

ہے۔اب اگر امراء کوئی ایسا تھم دیں جو چاہے قر آن وسنت پر بنی نہیں ہے لیکن قر آن وسنت کے خلاف بھی نہیں ہے تو ان کی اطاعت کی جائے گی' اس لیے کہ یہ معروف کے ضمن میں ہے۔

ووسرا تقاضا: عدم تنازع: أمراء كے ساتھ خيرخوابى اور وفادارى كا دوسرا تقاضا "عدم تنازع" ہے كيى نہ توان كے ساتھ جھڑنا ہے اور نہ تھنجے تان كرنى ہے بلكدان كے ساتھ تعاون كرنا اوران كى بھلائى چا ہنا ہے۔ يہ تقاضا "عدم تنازع" آج كے دور ميں بہت اہميت اختيار كرگيا ہے۔ اس ليے كه آج كى دنيا ميں جمہورى تماشے كا جوسلسلہ چل رہا ہے اس ميں در حقيقت تنازع بيدا ہوتا ہے كه تم افتد ارسے ہے جاؤ" اب ہم آئيں گے۔ يہ فالص غير اسلامى كام ہے۔ ہاں ان سے مطالبہ كروكہ فلاف اسلام چيزين ختم كرو اسلام كا دكام نافذ كرو۔ اس حد تك تو ٹھيك ہے كيكن اس سے آگے بڑھ كريہ كہنا كه تم ہٹو ہم افتد ارمين آئيں گئے يہ مغربی جمہوریت كی دوح ہے۔

آپ کے علم میں ہوگا کہ خلفائے راشدین کیسی تکلیفیں برداشت کیا کرتے تھے۔ ایک مرتبہ حضرت عمر فاروق را ٹائی منبر پر خطبہ دے رہے تھے کہ ایک ورویش صحابی حضرت سلمان فاری را ٹین سے جن کو حضور مُنا ٹین کا ہے تھے کہ ایک بیت میں سے قرار دیا:

((سَلمَانُ مِنَّا اَهُلَ الْبُیْتِ)) (۱) — ایک بھٹی پرانی چا در لیے ہوئے کھڑے ہوگئے اور کہنے گئے: لَا سَمْعَ وَلَا طَاعَةَ لِینی نہ سنیں گے اور نہ ما نیں گے! حضرت عمر نے یہ اور کہنے گئے: لَا سَمْعَ وَلَا طَاعَةَ لِینی نہ سنیں گے اور نہ ما نیں گے! حضرت عمر نے یہ جو کم ایک بیٹے جاؤ! بلکہ کہا: کیا بات ہے سلمان؟ حضرت سلمان فاری نے کہا: آپ نے جو کرتا یہن رکھا ہے یہ اُن یمنی چا دروں سے بنا ہے جو مالی غنیمت میں آئی تھیں اور ہر مسلمان کو جتنا کیڑا اس میں سے ملا ہے اس سے گرتا نہیں بنیا 'جبکہ آپ تو ہم میں سے مسلمان فاری گی اتی بحت بات پر حضرت عمر نہ تو غصے میں آئے اور نہ بیکہا کہ یہ میراانفرادی سلمان فاری گی اتی بحت بات پر حضرت عمر نہ تو غصے میں آئے اور نہ بیکہا کہ یہ میراانفرادی معاملہ ہے بلکہ بیٹے سے کہا: عبداللہ! تم جواب دو۔ انہوں نے اس معاطے کو justify کیا

<sup>(</sup>١) الجامع الصغير للسيوطي٬ ح:٩٦٩٦ محمع الزوائد للهيثمي:١٣٣/٦-

و اربعین نؤوی کی دور در 308 جود خود خطابات جمع کی مالی غنیمت میں ملنے والے کپڑے سے نہ میرا کُرتا بن رہا تھا اور نہ ابا جان کا ۔ میں نے اپنے حصے کا کپڑا ابا جان کو دے دیا تو ان کا کُرتا بن گیا۔ یہ سنتے ہی حضرت سلمان فاری نے فوراً کہا:الآن نکسمع و نطیع ''اب ہم سنیں گے بھی اوراطاعت بھی کریں گے'۔ یہ ہماسل میں اسلامی جمہوریت ۔ یہاں وہ رسہ شی نہیں جو ہماری جمہوریت میں ہوتی ہے کہ جیسے ہی حکومت کے خلاف سازشیں شروع کر دیں۔ جھوٹے کہ جیسے ہی حکومت بن ابوزیش نے حکومت کے خلاف سازشیں شروع کر دیں۔ جھوٹے الزامات لگاؤ'جھوٹے پر و پیگنڈے کے طوفان کھڑے کر دو'جوبھی کرو'ان کی ٹا نگ تو تھسٹنی ہے۔

اس حوالے سے میہ یا در تھیں کہ برحمتی سے میرسب ہمارے ہاں ہوتا ہے ورنہ مغرب کی جمہوریت میں بھی ایسانہیں ہے۔وہاں ایک ابوزیشن ہوتی ہے جو چیک اینڈ بیلنس رکھتی ہے۔ وہ تقید بھی کرتی ہے انکین وہ شلیم کرلیتی ہے کہ پانچے سال تک ان کی حکومت رہے گی۔ اس میں جو بھی بہتری (improvemnet)ہو سکے گی وہ ہم کروائیں گے' جہاں کسی غلط رجحان کورکوا سکے تو رکوائیں گے' لیکن بیہ کہار باب حکومت کے خلاف جھوٹ کے طوفان کھڑے کر کے غلط پر دپیگنڈے کر کے اور ان کو ذکیل و رسوا کر کے ان کی حکومت کو کمزور کیا جائے یا ان کی حکومت کا خاتمہ کیا جائے ایسانہیں ہوتا۔ تیسرا اور چوتھا تقاضا: صائب مشورہ اور مثبت تنقید: اُمراء کے ساتھ خیرخواہی کا تیسرا تقاضا ان کوصائب مشوره دینا ہے۔ صحیح مشوره دیناامراء کی بہترین خیرخواہی ہوتی ہے۔ای طرح خیرخواہانہ تقیداُ مراء کے ساتھ وفاداری کا چوتھا تقاضا ہے' کیکن یہ یاد رہے کہ یہ تقیدان کی بھلائی کے لیے ہونہ کہ ان کو نیجا دکھانے اور ان پراپی فوقیت جمانے کے لیے۔ای طرح آپ کے دل میں بی خیال بھی پیدا نہ ہو کہ اگر میں نے ان کواچھی بات بتا دی اور بیا ہے کر گزرے تو ان کی حکومت اور مضبوط ہوجائے گی' لہٰذاانہیں بھٹکنے دو۔ بیہ جتنا بھٹکیں گےا تناہی ہمیں ان کو بدنام کرنے کا موقع ملے گا۔اس کے برعکس مثبت اورتغمیری تنقید ہونی چاہیے ۔اس کا انداز ہ اس مخص کو ہو جاتا ہے جس پر تنقید کی جار ہی ہے۔اس کا دل گواہی دے گا کہ میخص کس نیت سے تقید کر رہا ہے جع '' ول را بد دل

و رابعین نؤوی کی موری 309 می در خطابات جمع کری اربعین نؤوی کی موری کا ہے ہے گئی ہے کیکن رابیت ''یعنی دل کو دل سے راہ ہوتی ہے۔ چاہے زبان سے وہ بات نہیں نکلی ہے کیکن میرے دل میں وہ بات آگئ ہے جو آپ کے دل میں ہے — آج تو دنیا میں حواسِ خمسہ لیعنی دیکھنا 'سونگھنا چکھنا اور چھونا کے علاوہ extra censory perceptions کو جھی تسلیم کیا جا تا ہے۔

یا نچواں تقاضا: ظالم و فاسق حکمران سے نجات: اُمراء کی خیرخواہی کے حوالے سے یا نچواں تقاضایہ ہے کہ اگروہ شریعت کےخلاف تھم دے رہے ہوں کیا شریعت کےخلاف تھم تونہیں دے رہے کیکن ان کے طرزِمل میں ظلم ہے استبداد ہے اورا پی ذات میں فسق و فجور ہے تو ان کو تبدیل کرنے کے لیے جدو جہد کرناان کے ساتھ بھی خیرخواہی ہے اورعوام کے ساتھ بھی۔ ظاہر بات ہے کہ امراء کے نسق وفجور کے اثر ات عوام تک پہنچیں گے اس لیے کہلوگ اینے بادشا ہوں کے انداز کوا ختیار کرتے ہیں۔ اس حوالے ہے ا يك حديث بهي بيان كي جاتي ہے: ((اَكَنَّاسُ عَلَى دِيْنِ مُلُوْ كِهِمُ )) (١) كه لوگ اپنے با دشاہوں کے دین پر ہوتے ہیں۔ آج بھی ایسا ہی ہے کہ لوگ اینے لیڈروں کے نقش قدم پر چلتے ہیں اورکسی ایک لیڈر کافسق و فجور کروڑوں کے لیےفسق و فجور کی دلیل بن جاتا ہے۔ ہارے بڑے بڑے لیڈر داڑھی منڈاتے ہیں۔ چنانچہ آج داڑھی منڈانے کے لیےسب سے بڑی دلیل ہیہ ہے کہ مجمعلی جناح اور علامدا قبال کی تو داڑھی نہیں تھی۔ واضح رہے کہ یہ ہمارے لیے کوئی دلیل نہیں ہے مجمعلی جناح اور علامہا قبال کا کوئی فعل ہارے لیے قابل تقلید نہیں ہے۔ ہمارے لیے توبس ایک ہی ذات میں ابدی اُسوہ ہے اوروہ ذات ہے نبی آخرالز ماں حضرت محملًا لیکٹی کے البتہ محمعلی جناح نے قوم کی بھلائی اورعلامہ اقبال نے قوم کی نظری وفکری راہنمائی کے لیے جو پچھ کیا اس کی قدر دانی سیجیے۔ ابیارویہ بھی نہیں ہونا جا ہے کہ ایک آ دی ہے محبت ہے تواس کی ہر بری چیز سے غضِ بھر کرنااورایک ہےنفرت ہے تو اس کی ہراچیمی بات کوجھی نظرا نداز کردینا۔اس معاملہ میں عدل کا تقاضااختیار کرنا جاہیے۔

<sup>(</sup>١) الاسرار المرفوعة لملاعلي قارئ ح٢٥٢ قيل: الااصل له او باصل موضوع -

## ظالم حكمرانول سينجات كاطريقه

ظالم یا فاسق و فاجر حکمرانوں سے نجات کا طریقہ کیا ہوگا؟ یہ بہت اہم سوال ہے۔
پچھلے زمانے میں تو اس کے لیے سوائے سلح بغاوت کے اور کوئی راستہ نہیں تھا۔لیکن مسلح
بغاوت میں بہر حال فتنہ پیدا ہونے کا اندیشہ موجود ہے۔ اس لیے کہ وہ حاکم ظالم یا فاسق و
فاجر ہونے کے باوجود آخر کلمہ گوتو ہے۔ وہ اپنے کل کی چارد یوار می میں اگر چہرنگ رلیاں
منا تاہے کیکن اس کا حکم تو بہر حال وہ نہیں دے رہا ہے۔ لہذا کسی مسلمان حاکم کے خلاف
مسلم بغاوت میں یہ اندیشہ بہر حال موجود ہے کہ مسلمانوں کے اندرفتنہ بیدا ہوجائے یا وسیع
بیانے پرخون خرابہ ہوجائے۔ لہذا اس معاطے میں انتہائی احتیاط کی ضرورت ہے۔

ادل تو اگر کسی کوان حکمرا نوں تک رسائی حاصل ہو جائے تو انہیں زبان ہے سمجھاؤ' ان کے غلط رویے پر تنقید کرو ۔ مگران حکمرانوں اور بادشا ہوں تک رسائی حاصل کرنا کوئی آ سان کام نہیں ہے۔آپ خطوط پر خطوط لکھے جائے' ان تک پہنچیں گے ہی نہیں' ان کا نچلا سٹاف ہی اٹھا کے ردی میں پھینک دے گا۔کوئی بہت کرم کریں گے تو آپ کو acknowledgment دے دیں گے۔ میں نے ۱۹۸۲ء میں جزل ضیاء الحق کوایک بڑا طویل خط لکھا تھا۔ یہ خط میں نے acknowledgement due کے ساتھ بھیجا تھا'لیکن جب اس کی رسید واپس آئی تو اس پرکسی کے دستخطانہیں تھے۔ بہر حال اگر کسی کو ان تک رسائی حاصل ہو جائے تو وہ ان کوسمجھانے کی کوشش کرے۔ دورِ ملوکیت میں تو کسی بادشاہ کے سامنے اس پر تنقید کرناجان جو کھوں میں ڈالناتھا۔ آپ نے خلیفہ ہارون الرشید کے قصے توسنیں ہوں گے کہ فلال صاحب نے ان کونفیحت کی تو اس کی آئکھوں میں آنسوآ گئے ۔ٹھیک ہےابیا ہوتا تھا۔ آخر ہرانسان کےاندرخلوص واخلاص کے ساتھ تھیجت کرنے والوں کی قدر ہوتی ہے کیکن اگر کسی وقت مزاج شاہانہ کارنگ کوئی اور ہے تو وہی ہارون الرشیداسی وقت جلاد کو تھم دے گا اور وہ ناصح کی گردن اڑا دے گا۔ لہذاا کثر واقعات میں آتا ہے کہ جب کسی بزرگ نے بادشاہ کونفیحت وخیرخواہی کے لیے تقید شروع کی تو پہلے اچھی طرح اینے کپڑے سمیٹ لیے تا کداییا نہ ہو کہ میری گردن فوراً

و اربعین نؤوی کم محد می ( 311 محد می فطابت جمع کمی

اڑا دی جائے اور میراستر کھل جائے۔ اس لیے کہ پھر وہاں دینہیں لگتی تھی۔ وہاں پنہیں تھا کہ عدالتوں میں جاؤ اور پہلے جرم ثابت کرو۔ وہ تو بادشاہت ہے ع ''نازک مزاجِ شاہاں تا بخن نہ دارد!''کسی کی کوئی بات بری لگی تو فوراً گردن اڑا دی یا عمر بھر کے لیے قید خانے میں ڈال دیا اور اس جس بے جائے خلاف کسی عدالت میں اپیل دائر نہیں کی جاسکتی تھی۔ مگر بہر حال ایسے بادشاہ بھی تھے جو بھلی بات سنتے تھے اور بھلی بات کہنے والوں کی قدر بھی کرتے تھے کیکن بیسب بچھان کے مزاج پر مخصر تھا۔

دوسری بات ہے کہ آج دنیا کے جدید نظام میں خوش قسمتی سے ایک اچھائی کا پہلو

ہمی ہے ۔ میں نے کئی مرتبہ بیان کیا ہے کہ دنیا میں شرمض کا وجود ہی نہیں ہے۔ برئے

ہمی ہے برئے شرمیں بھی کوئی نہ کوئی خیر کا پہلوموجود ہوتا ہے ور نہ شراپ یا کول پر کھڑا ہی

نہیں ہوسکتا۔ جیسا کہ آپ کومعلوم ہے کہ آگاس بیل درخت کے اوپر تو چڑھ جاتی ہے کہ ایکن اس کے خود سے اوپر چڑھنے کا کوئی امکان نہیں ہے۔ اس طرح حق اور خیر کا کوئی امکان نہیں ہے۔ اس طرح حق اور خیر کا کوئی امکان نہیں ہے۔ اس طرح حق اور خیر کا کوئی ایک شمہ لے کر ہی باطل اس کے اوپر اپنی دکان سجا سکتا ہے۔ تو آج کی دنیا کے جدید نظام میں خوبیاں بھی بہر حال موجود ہیں اور ایک بڑی خوبی ہیہ ہے کہ آپ کو آزادی اظہارِ اسے کا حق (right of self expression) حاصل ہے۔ اس طرح انتخاب کے ذریعے کسی شخص کا پارلیمنٹ سے جانا اور کسی کا آنا (transfer of power) سیاسی نظام کے اعتبار سے واقعتا بہت بڑی کا میابی (acheivement) ہے۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ دنیا میں اس جدید تمرانی دور میں بہت ترتی ہوئی ہے۔

ہمارے ہاں جا ہے لولی کنگڑی اورٹوٹی پھوٹی جمہوریت ہے کین ہمیں اپنی بات کہنے کاحق تو حاصل ہے۔ یہ دوسری بات ہے کہ میری بات کو اخبارات اہمیت نہیں دیں گے اور کسی سیاس لیڈر کی جھوٹی میں بات کوشا کع کر دیں گے۔ یہ تو ان اخبارات کا اپنا معاملہ ہے ور نہ حکومت کی طرف سے کوئی پابندی نہیں ہے۔ تو یہ آزادی کرائے اور تنظیم سازی کی آزادی عہد حاضر کی دوعمہ چیزوں میں سے ہے۔ ان کے تحت آپ پُرامن طریقے سے لوگوں کو ظالم اور فاسق و فاجر بادشا ہوں اور حکمرانوں سے نجات دلا سکتے

ہیں۔ یہ آزادی ہارے ملک میں تو حاصل ہے الین سعودی عرب میں یہ آزادی ہارے ملک میں تو حاصل ہے الین سعودی عرب میں یہ آزادی ہارتی اسلام کے علاوہ انڈو نیشیا المائشیا اور بنگلہ دیش میں بھی یہ آزادی ہے۔ اللہ کے فضل و کرم سے بیہ آزادی ترکی میں بھی ہے۔ اگر چہوہ ایک سیکو لرملک ہے لیکن ان کے ہاں بھی آزادی کا یہ پہلو ہم حال موجود ہے۔ یا درہے کہ عوام کوان حکمر انوں کے ظلم واستبداد سے نجات دلانے اور معاشر کو ان کے نس و فجور کے اثر ات سے بچانے کی جدو جہداس لیے نہ ہو کہ آپ کے دل میں کھوٹ ہواور آپ خودا قتر ارمین آنا چاہتے ہوں۔ یہاں سارا دارو مدار نیتوں پر ہوگا ، الا عُمالُ بالیّتیاتِ) ''ا ممال کا دارو مدار نیتوں پر ہے ' سے بیہیں کہ تم ہٹو میں حکومت چلے ہم نے اربعین کی پہلی حدیث میں پڑھا تھا کہ رسول الله کا گھڑ تا ہے فر مایا: ((اِنّتَمَا عَلَى درکار ہے ' ہمیں تو شریعتِ اللّی کا چاہ کے حکومت ہرگز ہمارا مقصودِ نظر نہیں ہے کیے مختلف جماعتوں کے لوگ ایک دوسرے کے لیے کہتے بھی ہیں کہ فلال کو اسلام نہیں 'اسلام آباد چاہیے۔ اور اس میں کوئی دوسرے کے لیے کہتے بھی ہیں کہ فلال کو اسلام نہیں با دو چاہیے۔ اور اس میں کوئی شریعتِ اللّی کا دوسرے کے لیے کہتے بھی ہیں کہ فلال کو اسلام نہیں پاور پالیکس ہے۔

#### أمراء كے ساتھ خيرخوا ہي كے تقاضوں كا خلاصہ

آخر میں ایک بار پھرامراء کے ساتھ خیرخواہی کے تقاضوں کا خلاصہ نوٹ کرلیں:

(۱) اطاعت فی المعروف (۲) عدم تازع — ینہیں کہ ہم تم سے اقتدار چین لیں گے۔

یہ تازع کا لفظ درحقیقت عربی میں چینا جیٹی کے لیے ہی آتا ہے اور زرع کہتے ہیں تھینچنے

کو۔ تنازع یہ ہے کہ ایک طرف سے وہ تھینچ رہا ہے اور ایک طرف سے تم تھینچ رہے

ہو۔ رستہ شی (war) تنازع کی بہترین تعبیر ہے کہ إدھر سے ایک ٹیم تھینچ رہی

ہو۔ رستہ شی (war) تنازع کی بہترین تعبیر ہے کہ اور خواہانہ تنقید اور (۵)

ہم خیرخواہی کے تحت صحیح مشورہ دینا (۴) مثبت تعمیری اور خیرخواہانہ تنقید اور (۵)

جس میں ائمہ اورعوام کے حقوق دونوں شامل ہوجاتے ہیں کہ حکمران اور ائمہ اگر ظالم عاصب یا فاسق و فاجرہوں تو ان کو بدلنے کی کوشش اور جدوجہد کرنا — ظاہریات ہے کہ عاصب یا فاسق و فاجرہوں تو ان کو بدلنے کی کوشش اور جدوجہد کرنا — ظاہریات ہے کہ

و اربعین نؤوی کی در 313 محدید خطابات جمد کمی

اگر کسی کے پاس دولت ہے کین اخلاق وکر دار نہیں ہے تو وہ دولت کے ذریعے عیاشیاں اور بدمعاشیاں کرے گا تو یہ دولت نعمت نہیں رہے گی بلکہ اس کے تق میں زحمت بن جائے گی ۔ اس طرح غلط مخص کے لیے اقتدار بھی زحمت ہے جو اس کے لیے نقصان وہ اور ضرر ساں ہے۔ اس سے اس کو چھٹکا را دلانا گویا اس کے ساتھ خیر خوابی کرنا ہے۔ مشامی عوام کے ساتھ فیم خوابی کے نقاضے

اب آیے عوام کے ساتھ تھے و خیر خواہی کے تقاضوں کی طرف۔ ہرمسلمان کے دوسرے مسلمان پر پچھ حقوق مقرر کردیے گئے ہیں جو ہرحال میں اداکرنے ہیں۔ حضرت علی طافیٰ سے مروی حدیث () میں چھ حقوق بیان کیے گئے ہیں۔ رسول اللہ کا کہ کا کہ کا کہ کا اللہ کا کہ کا کی کے کہ کا کہ کی کا کہ ک

پہلاحق: سلام کرنا: ((اذَا لَقِيْتَهُ فَسَلِّمْ عَلَيْهِ))" جب تمہاری اس سے ملاقات ہوتو اسے سلام کرؤ"۔ پھر سلام میں بھی سبقت کرنے کی کوشش کی جائے۔ اگر چہسلام کے حوالے سے پچھآ واب سکھائے گئے ہیں کہ چھوٹے بڑوں کوسلام کریں آنے والا پہلے

ہے نبی اکرم مَنْ النَّیْمَ کی ایک حدیث ہے معلوم ہوتا ہے کہ کسی ظالم کو اُس کے ظلم ہے رو کنا گویا اُس کی مدوکرنا ہے۔ مدوکرنا ہے۔ حضرت انس بن مالک بڑائٹو ہے روایت ہے کدرسول اللّٰه کَانْتَیْمَ نے فر مایا:

((أَنْصُرُ آخَاكَ ظَالِمًا أَوْ مَظْلُومًا)) فَقَالَ رَجُلُّ يَارَسُولَ اللهِ أَنْصُرُهُ إِذَا كَانَ مَظْلُومًا اللهِ أَنْصُرُهُ إِذَا كَانَ مَظْلُومًا اللهِ أَنْصُرُهُ قَالَ: ((تَحْجُزُهُ أَوْ تَمْنَعُهُ مِنَ مَظْلُومًا الْقُلُمِ فَإِنَّ ذَلِكَ نَصُرُهُ)) (صحيح البحاري كتاب الاكراه باب يمين الرحل أماح والداخوه وسن

"ایٹ بھائی کی مدد کروخواہ وہ ظالم ہویا مظلوم!" ایک آ دمی نے عرض کیا: یا رسول النہ مظلوم کی مدد کر دن اتو سمجھ میں آتا ہے کیکن میں ظالم کی کس طرح مدد کردن؟ آپ نے فرمایا:" ظالم کواس کے ظلم سے روکنا گویااس کی مدد کرتا ہے۔" (اضافداز مرتب) مصحیح مسلم کتاب السلام، باب من حق المسلم للمسلم رد السلام۔

و اربعین نُووی کمی در 314 میر می خطابات جمعه کمی این میں موجود کوسلام کرئے کیکن بہر حال جتنی سبقت کی جائے اتنابی تواب زیادہ ملے گا۔

دوسراحق: دعوت قبول کرنا: ((وَإِذَا دَعَاكَ فَاجِبْهُ)) ''جب وہ تہمیں مدعوکر نے تو اُس کی دعوت قبول کرو (بشرطیکہ کوئی شرعی عذر مانع نہ ہو)''۔اگر کوئی عذر یا کوئی مجبوری ہے تو آپ معذرت کرلیں'لیکن یادر کھیں کہ دعوت قبول کرنا ایک حق ہے۔ٹھیک ہے آپ کومعلوم ہے کہ وہ غریب ہے'زیادہ مرغن غذا کیں نہیں کھلاسکتا' کوئی وال روٹی ہی چیش کرے گا پھر بھی آپ جائے۔

مجھے ایک واقعہ یاد آ گیا۔میری اہلیہ کے ایک چچا بہت درولیش منش انسان تھے۔ ویسے وہ نہ تو مولوی تھے اور نہ صوفی' لیکن حد درجہ در ولیش مزاج کے آ دمی تھے۔ وہ کسی محکمہ میں ایک اچھی پوسٹ پر تھے۔انہوں نے ایک دن اپنے چیڑای سے کہا کہ آج روز ہ میرے ساتھ افطار کرنا۔ وہ بڑا خوش ہوا کہ آج میں ان کے ہاں افطار کروں گا وہاں خوب کھانے کو ملے گا۔ جب وہ چیڑ ای ان کے گھریہنچا تو دیکھا کہ نہ کوئی دسترخوان بچھاہےاور نہ ہی کوئی کھانا چنا گیاہے۔ جب اذان ہوئی توانہوں نے ایک تھجورا پی جیب میں سے نکالی' آ دھی خود کھائی اور آ دھی اس چپڑ اس کودے دی — دیکھئے ایک حدیث میں با قاعدہ طور پر تھجور کے فکڑے پرافطار کرانے کا ذکر ہے اور اس کی بہت فضیلت بیان ہوئی ہے۔ای طرح جہال پانی نہایت کمیاب ہوتا ہے وہاں کسی کوروزہ افطار کرنے کے لیے پانی ہی مہیا کر دیا جائے تو یہ بڑی فضیلت کی بات ہے۔ البتداییا نہ ہو کہ آپ خودتو شربت روح افزاسے روز ہ افطار کرتے ہول' جبکہ کسی کوسادہ یانی ہے روز ہ افطار کر وائیں۔ تيسراحق: مخلصانه مشوره: ((وَإِذَا السَّنَّنُصَحَكَ فَانْصَحْ لَهُ)) ''جب وهتم يضيحت (یا مخلصانه مشوره) کا طالب ہوتو اے اچھا مشورہ دو''۔ دیکھیے مشورہ دینا امراء کے ساتھ خیرخواہی کا تقاضا بھی ہے اورعوام کے ساتھ خیرخواہی کا تقاضا بھی۔ چوتھا حق: چھینک آنے پر دعا وینا: ((وَإِذَا عَطَسَ فَحَمِدَ اللَّهَ فَشَمِّتُهُ))''جب

ال كوچھنك آئ اوروه التحمدُ لِلله كے توتم (يَرْحَمُكَ الله كماتھ) اے جواب

و اربعین نووی کی محد 315 محد کا است جمع کا اربعین نووی کی محد 315 محد می در الحد می در ا

دو''۔ چینک آنے پراس کے لیے دعا کرنا کہ اللہ تعالیٰ آپ پررم فرمائے یہ اس کاحق ہے۔ فلا ہر بات ہے کہ ناک کے اندرکوئی irritation ہوتی ہے تو چھینک آتی اور یہ زکام کا آغاز بھی ہوسکتا ہے۔ للہٰ اآپ پر لازم ہے کہ آپ اسے کہیں کہ اللہ تعالیٰ آپ پر محت فرمائے۔ اس پر مزید یہ بھی آتا ہے کہ پھروہ خض کے: ((یَهْدِیْکُمُ اللّٰهُ وَیُصْلِحُ بَاللّٰهُ وَیُصْلِحُ بَاللّٰهُ وَیُصُلِحُ بَاللّٰهُ وَیُصُلِحُ بَاللّٰہُ وَیُصُلِحُ بَاللّٰہُ وَیُصُلِحُ بَاللّٰہُ وَیُصُلِحُ بَاللّٰہُ وَیُصُلِحُ بَاللّٰہُ وَیُصُلِحُ بَاللّٰہُ وَیُصُلِحُ بِی اللّٰہُ وَیُصُلِحُ بِی اللّٰہُ وَیُصُلِحُ بِی اللّٰہُ اللّٰہُ وَیُصُلِحُ بَاللّٰہُ وَیُصُلِحُ بَاللّٰہُ وَیُصَلّٰحَ بِی اللّٰہُ وَیُصُلّٰحَ بِی اللّٰہُ وَیُصُلّٰحَ بِی اللّٰہُ وَیُصُلّٰحُ بِی اللّٰہُ اللّٰہُ وَیُصُلّٰحَ بِی اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ وَیُصُلّٰحَ بِی اللّٰہُ اللّٰہُ وَیُصُلّٰحَ بِی اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ

یا نچواں اور چھٹاحق: عیادت کرنا اور جنازے میں جانا: ((وَإِذَا مَرِضَ فَعُدْهُ))

"جب بیار ہوتو اس کی عیادت کرؤ'۔چھٹاحق یہ ہے کہ: ((وَإِذَا مَاتَ فَاتَبِعُهُ))
"اور جب وہ انقال کرجائے تواس کے جنازے کے ساتھ جاؤ۔"

سنن التر فدی (۱) کی ایک روایت میں ساتواں حق سیبھی بیان ہوا ہے: ((وَیُعِحبُّ لَهُ مَا یُعِحبٌ لِنَفْسِهِ))''اور اس کے لیے وہی چیز پبند کرے جو اپنے لیے پبند کرتا ہے''۔اس آخری بات کو یوں سیجھئے کہ'' ہاتھی کے پاؤں میں سب کا پاؤں'' کے مصداق بہت جامع بات ہے۔ یہ بھی در حقیقت جو امع الکلم میں سے ہے۔

بہت جاں بات ہے۔ یہ نادر یس بور بیس ہے۔ ان حقوق کے علادہ عوام کے ساتھ خیرخواہی کے اور بھی تقاضے ہیں مثلاً امر بالمعروف و نہی عن المنكر عوام كا بھی حق ہے نینی انہیں بھلائی كا حكم و بینا اور برائی ہے روكنا۔ اس طرح ان پر بثبت تقید كرنا بھی ان كے ساتھ خیرخواہی كا تقاضا ہے۔ سیاسی آ ومی كوتو چونكہ دوٹ چا ہے اس ليے دہ عوام پر تنقید منہیں كرسكتا۔ وہ تو كہے گا كہ ساری خرابی كی جڑا او پر بیشا ہوا حكر ان طبقہ ہے۔ گویا باتی سب پاک صاف ہیں اور عوام كے اندر تو كوئی خرابی ہے ہی نہیں۔ عوام كے سامنے كھڑے ہوكار ان پر تقید کرنا بڑی ہمت كی بات ہوتی ہے۔ كئن وہاں بھی وہی اصول رہے گا كہ یہ تقید خیرخواہی كے جذ ہے كتا تہ ہوتی ہے۔ كئن وہاں بھی وہی اصول رہے گا كہ یہ تقید خیرخواہی كے جذ ہے كتا ہونہ كہ كہ مقصد كے حصول كے ليے۔ رہے گا كہ یہ تقید خیرخواہی كے جذ ہے كتا ہونہ كہ كہ مقصد كے حصول كے ليے۔ رہے گا كہ یہ تقید خیرخواہی كے جذ ہے كتا ہونہ كہ كہ مقصد كے حصول كے ليے۔ رہے گا كہ یہ تقید خیرخواہی كے جذ ہے كتا ہونہ كہ كہ مقصد كے حصول كے ليے۔ رہے گا كہ یہ تقید خیرخواہی كے جذ ہے كتا ہونہ كہ كہ مقصد كے حصول كے ليے۔ رہے گا كہ یہ تقید خیرخواہی كے جذ ہے كتا ہونہ كہ كہ مقصد كے حصول كے ليے۔ اور هيں كہ اگر كوئی آ پ كے مسلس منع كرنے كے باوجود برائی ہے بازنہيں آتا تو آ پ اس كے ساتھ عدم اختلاط كريں 'یعنی اس كے ساتھ باوجود برائی ہے بازنہیں آتا تو آ پ اس كے ساتھ عدم اختلاط كريں' یعنی اس كے ساتھ

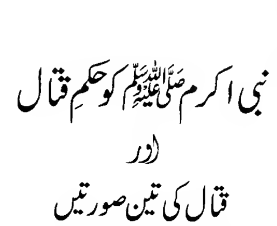
<sup>(</sup>١)سنن الترمذي ابواب الادب باب ماجاء في تشميت العاطس-

ور اربعین نؤوی کمی دری - اس کے کہ اگر آب ان معاملات میں شریک اش ایشان کھانا بینا سب ترک کر دیں - اس کے کہ اگر آب ان معاملات میں شریک رہیں گئے ہوجائے گی — ایک حدیث میں بنی اسرائیل کی خرابیوں کے تذکرہ میں اُن کی ایک بڑی خرابی یوں بیان کی گئی ہے کہ ان کے علاء ان کی خرابیوں کے تذکرہ میں اُن کی ایک بڑی خرابی یوں بیان کی گئی ہے کہ ان کے علاء ان کی برائیوں پر تقید تو کرتے تھے کیکن اُن کے ساتھ کھانا بینا 'اٹھنا بیٹھنا بھی چلا رہتا کی برائیوں پر تقید تو کرتے تھے کیکن اُن کے ساتھ کھانا بینا 'اٹھنا بیٹھنا بھی چلا رہتا تھا ۔ دعائے تنوت میں بھی ہم یہ اقرار کرتے ہیں: و نَدُخلُعُ وَ نَدُوكُ مَنْ یَفْجُوكُ فُن اُن کے ماتھ کی برائیوں کی جو تیرے احکام کی دھیاں بھی ہم یہ اور ان سے ترک تعلق کرتے ہیں جو تیرے احکام کی دھیاں بھی تا بعد ''

بھیرتے ہیں۔'

طاغوتی نظام سے نجات دلانا: عوام کی خیرخواہی کے حوالے سے آخری بات وہی ہے جو میں قبل ازیں بیان کرچکا ہوں کہ عوام کواس طاغوتی نظام اور معاثی بوجھوں سے نجات دلائی جائے۔اس وقت و نیامیں جو غلط معاثی نظام قائم ہیں'جن کی وجہ سے عوام چکی کے دو پاٹوں کے درمیان پس رہے ہیں' اس نظام کو بدلوتا کہ تقسیم دولت کا منصفانہ نظام قائم ہو۔ یہ کیا ہے کہ امیر' امیر سے امیر تر اور غریب' غریب سے غریب تر ہوتا چلا جارہا ہے۔ اس نظام کو بدلنے کی کوشش کرنا اور انہیں متبداور ظالم حکمرانوں سے نجات ولا ناعوام کا حق ہے۔ یہ میں پہلے عرض کر چکا ہوں کہ بید وطرفہ تی ہے' انکہ کا بھی اورعوام کا بھی۔ آخر میں دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ ہمیں ((اللّہ فینُ النّصِیہ کے تمام پہلوؤں پر کمل طور پر بور ااتر نے اور ماقبل بیان کر دہ پانچے اعتبارات سے کمل طور پر تور ااتر نے اور ماقبل بیان کر دہ پانچے اعتبارات سے کمل طور پر نور ااتر نے اور ماقبل بیان کر دہ پانچے اعتبارات سے کمل طور پر نور ااتر نے اور ماقبل بیان کر دہ پانچے اعتبارات سے کمل طور پر نور ااتر نے اور ماقبل بیان کر دہ پانچے اعتبارات سے کمل طور پر نور ااتر نے اور ماقبل بیان کر دہ پانچے اعتبارات سے کمل طور پر نور ااتر نے اور ماقبل بیان کر دہ پانچے اعتبارات یے کمل طور پر نور ااتر نے اور ماقبل بیان کر دہ پانچے اعتبارات یے کمل طور پر نور ااتر نے اور ماقبل بیان کر دہ پانچے اعتبارات یے کمل طور پر نور الرقب نے کہ نو فیق عطافر مائے۔ آئین یارب' العالمین!

أَقُولُ قَولِي هٰذَا وَاسْتَغُفِرُ اللَّهَ لِي وَلَكُمْ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ00



٩/اور١١/نومبر ٤٠٠٠ء كے خطابات ِجمعه

خطبه مسنوند کے بعد:

اَعُوُذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيطَنِ الرَّجِيُمِ · · بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُننِ الرَّحِيْمِ

فَإِذَا انْسَلَخَ الْآثَهُورُ الْحُرُمُ فَاقْتُلُوا الْهُشُوكِيْنَ حَيْثُ وَجَدَّتُنُوهُمْ وَخُذُوْهُمْ وَخُذُوْهُمُ وَاخْتُكُوا الْهُشُوكِيْنَ حَيْثُ وَجَدَّتُنُوهُمُ وَخُذُوْهُمُ وَاخْتُكُوا الْهُمُ كُلَّ مَرْصَدٍ ۚ فَإِنْ تَأْبُوا وَاقَامُوا الصَّلُوةَ وَاتَوُا النَّهُ اللَّهُ عَفُوْرٌ رَّحِيْمٌ ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيْمٌ ﴿ النوبةِ ) لَلْكَانُو اللَّهِ مُواللَّهُ مِن اللَّهَ اللَّهِ مُواللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ مَعَ الْهُتَقِينَ ﴿ النوبةِ ) فَا فَلْكُمُ اللَّهُ مَعَ الْهُتَقِينَ ﴿ (النوبة )

فَكُلَّا اَخَذُنَا بِذَنْبِهِ ۚ فَهِنْهُمْ مَّنُ اَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا ۚ وَمِنْهُمْ مَّنُ اَخَدُنَهُ الحَدُنَةُ الطَّيْحَةُ ۚ وَمِنْهُمُ مَّنَ خَسَفْنَا بِهِ الْأَرْضَ ۚ وَمِنْهُمُ مَّنَ اَغُرَقْنَا ۚ وَمَا كَانَ اللّٰهُ لِيَظْلِمُونَ ۞ (العنكبوت) وَمَا كَانَ اللّٰهُ لِيَظْلِمُونَ ۞ (العنكبوت)

عَنِ ابُنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنُهُمَا أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ مَثَطِيٌّ قَالَ :

((اُمِرْتُ اَنْ اُقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَشْهَدُوْا اَنْ لاَّ اِللهَ اِلاَّ اللهُ وَاَنَّ مُحَمَّدًا رَّسُوْلُ اللهِ، وَيُقِيْمُوا الصَّلَاةَ، وَيُؤْتُوا الزَّكَاةَ ، فَإِذَا فَعَلُوْا ذَٰلِكَ عَصَمُوْا مِنْ فِي دِمَاءَ هُمْ وَٱمْوَالَهُمْ إِلَّا بِحَقِّ الْإِسْلَامِ ، وَحِسَابُهُمْ عَلَى اللهِ )) (١) سيدنا ابن عمر رُفِيُن سے روايت ہے كه رسول اللّه مَا لَانْتَا اللّهِ عَلَى اللهِ )

'' مجھے محم دیا گیا ہے کہ میں لوگوں ہے جنگ کرتار ہوں تا آئد وہ گواہی دیں کہ اللہ تعالیٰ کے رسول ہیں' نماز اللہ تعالیٰ کے رسول ہیں' نماز تا کا کی سے اور کو ہیں اور محمد (مَنَّ اللَّهُ تَعَالیٰ کے رسول ہیں' نماز تا کم کریں اور زکو قدیں۔ جب وہ یہ کا مرکیں تو وہ مجھ ہے اپنے خون اور اموال محفوظ کرلیں گے سوائے کسی اسلامی حق کے اور ان کا حساب اللہ تعالیٰ کے ذمہ ہوگا۔'' معزز سامعین کرام!

آج اربعین نووی کی آٹھویں حدیث ہمارے زیر مطالعہ ہے اور یہ مضمون اس حدیث میں بھی آ چکا ہے جواگر چہار بعین نووی کا حصہ نہیں ہے لیکن ہم نے اس کتاب کے آخر میں اس کوشامل کیا ہے ۔۔۔ وہ حضرت معاذ بن جبل طائیا سے مروی بڑی طویل روایت ہے جس کا مطالعہ ہم اس سلسلہ ہائے خطابات کے تین مسلسل خطابات میں دوایت ہے جس کا مطالعہ ہم اس سلسلہ ہائے خطابات کے تین مسلسل خطابات میں ۔ \*\*

#### *حدیث* کی تشریح

زير مطالعه حديث حضرت عبد الله بن عمر رفي الله عمر وي ب وه بيان كرتے بيل كه رسول الله مَالَيْنَا فِي ارشا و فرمايا: ((اُمِوْتُ أَنْ اُفَاتِلَ النَّاسَ)) " بجھے حكم ہوا ہے كہ بيل لوگول سے جنگ جارى ركھول " ((حَتَّى يَشْهَدُوْ اَنْ لاَّ اِللهُ اِللهُ وَاَنَّ مُحَمَّدًا لوگول سے جنگ جارى ركھول " ((حَتَّى يَشْهَدُوْ اَنْ لاَّ اِللهُ اِللهُ وَاَنَّ مُحَمَّدًا وَرَّانِ اللهِ ) " يہاں تك كه وه گوابى ديل كه الله كے سواكونى معبود نهيں اور (گوابى ديل كه الله كم مُنَّالَةً فَيُوْ اللهِ كَانَى اللهِ اللهُ كَانَى اللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ اللهُ كَانَى " اور نماز والله كريں اور زكوة اداكرين " ((فَاذَا فَعَلُو اللهُ للهُ عَصَمُو المِينَى دِمَاءَ هُمْ وَامُوالَهُمْ اللهَ بِحَقِي الْإِسْلَامِ) " توجب وه بيكام كريس تو وه محفوظ كريس سے جمھ سے اپنى جانيں اللّه بِحَقِي الْإِسْلَامِ) " توجب وه بيكام كريس تو وه محفوظ كريس سے جمھ سے اپنى جانيں اللّه بِحَقِي الْإِسْلَامِ) " " توجب وه بيكام كريس تو وه محفوظ كريس سے جمھ سے اپنى جانيں اللّه بِحَقِي الْإِسْلَامِ) " " توجب وه بيكام كريس تو وه محفوظ كريس سے جمع سے اپنى جانيں جانيں الله بِحقِي الْإِسْلَامِ) " " توجب وه بيكام كريس تو وه محفوظ كريس سے جمع سے اپنى جانيں جانيں جانيں ہے جمع سے اپنى جانيں جانيں ہو الله جانيں ہو الله بينے جو سے اپنى جانيں جانيں ہو الله جانوں ہو الله بينے جو سے اپنى جانيں جانوں ہو الله بين ہو الله جانوں ہو الله جانوں ہو جو بيكام كريس تو وہ محفوظ كريس ہو الله جمع الله بين جو الله بين جو الله بيك جو الله بيكون ہو ہو الله بيكون ہو الله بيك

<sup>(</sup>١) صحيح البخارى كتاب الايمان باب ﴿ فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلُوةَ وَاتَوُا الزَّكُوةَ فَخَلُّوا سَيِيْلَهُمْ ﴾ وصحيح مسلم كتاب الايمان باب الامر بقتالِ النَّاس حَتَّى يقولوا لاَ اِلْهَ اِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدٌ رسولُ اللَّه \_

بھی اور اینے مال بھی' گریہ کہ اسلام کے کسی حق کے ضمن میں'' — یعنی شہاد تَین' ا قامتِ صلوٰ ۃ اور ایتائے زکوٰ ۃ ہے ایک مسلمان کو امان مل جائے گی' لیکن اگر شریعت کے کسی حکم کے ضمن میں اس حق پر کوئی آنجے آجائے یا کوئی شرعی حد قائم ہورہی ہوتو وہ ضرور نا فند ہوگی' مثلاً چوری کریں گے تو ہاتھ کئے گا'ای طرح شادی شدہ مردیا عورت زیا کرے گا تو اس کورجم کیا جائے گا اور غیرشادی شدہ زانی کوسوکوڑے لگائے جا کیں گے وغیرہ ۔اسلام کا بینق ہرمسلمان پر ہےاوراس پر عائدرہے گا۔ابیانہیں ہے کہان تین چیزوں کی وجہ ہے آپ کوا مان کی ضانت دے دی گئی ہے توبس آپ جو جا ہے کریں۔ آ كرسول اللهُ مَا لِيُعْزِ لَهِ فِي مِايا: ((وَ حِسَابُهُمْ عَلَى اللَّهِ))' 'اور باقى ره كميا حساب تووہ اللہ کے ذمے ہے''۔ یعنی وہ دل ہے ایمان لائے ہیں یا صرف زبان ہے اقرار کر رہے ہیں اوران کے دل ابھی بھی کا فر ہیں تو اس معالمے میں میرا کوئی ذر نہیں ہے اور نہ اس معاملے میں مجھ ہے کوئی محاسبہ کیا جائے گا۔اس کا حساب اللہ لے لے گا کہ کون صرف جان بچانے کے لیے جھوٹ موٹ کا ایمان لایا ہے اور کون واقعی دل سے ایمان لایا ہے۔ حضرت معاذین جبل منافز کی حدیث کا آخری حصه بھی دہرالیجیے۔ آپ کو یاد ہوگا کہ بیر بزی طویل اور بہت عمدہ حدیث تھی کہ انسان بچھ دیر کے لیےا پنے آپ کومحسوس كرتا بكره واى ماحول كاايك جزوب\_اس مديث كاخير ميس بيالفاظ آئے ہيں: ((وَإِنَّمَا أُمِرْتُ أَنْ أَقَاتِلَ النَّاسَ))''اور مجھے حکم ہوا ہے کہ میں لوگوں سے جنگ كرول'((حَتِّى يُقِيْمُوا الصَّلَاةَ وَيُؤْتُوا الزَّكَاةَ))'' يهال تك كه وه (١) نماز قائم كرينُ (٢) زَكُوة اداكرينُ '((وَيَشْهَدُوْا أَنْ لاَّ إِلَّهَ إِلاَّ اللَّهُ وَحُدَهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ وَ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ ) ' 'اور (٣) وه گوای دین که الله کے سواکوئی معبور نہیں ' وہ تنہا ہے اس کا کوئی شریک نہیں ہے'اور ( گواہی دیں کہ )محمد ( مَثَاثِیَّامُ) اللہ کے بندے اوراس كے رسول ميں''۔ ((فَاِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ فَقَدِ اعْتَصَمُوا وَعَصَمُوا دِمَاءَ هُمْ وَٱمْوَالَهُمْ إِلاَّ بِمَحَقِّهَا)) '' كِير جب وه به (نتيول) كام كركز رين كيتو و محفوظ موجا كين گے اور وہ بچالیں گےاہیے مال بھی اورا پنی جانیں بھی سوائے اس کے کدان پر کوئی حق آتا ہو''۔

آپ نے ویکھا ان دونوں احادیث میں ترتیب اور الفاظ کا تھوڑا سافرق ہے۔
اس حوالے سے میں نے ان سلسلہ ہائے خطابات کے ابتدا میں بیان کیا تھا کہ احادیث کے معالمہ میں کی فظی فرق کا واقع ہونا یا الفاظ کی ترتیب کا آگے پیچے ہونا کوئی بڑی بات نہیں ہے۔ فہ کورہ احادیث میں بھی بات ایک ہی ہے بس الفاظ آگے پیچے ہیں۔ زیر مطالعہ حدیث میں پہلے کلمہ شہادت کا ذکر ہے اور بعد میں نماز اور زکو ہ کا جبہ حضرت معاذر اللہ کی روایت میں پہلے نماز اور زکو ہ کا ذکر ہے اور بعد میں کلمہ شہادت کا۔ پھر کلمہ شہادت کا۔ پھر کلمہ شہادت کے الفاظ بھی بعینہ وہ نہیں ہیں بلکہ حضرت معاذر اللہ کی گواہی کے ساتھ و و حد کہ لا شویف کہ اور حضور اللہ کی گواہی کی ساتھ و و حد کہ لا شویف کہ اور حضور اللہ کی گواہی کے ساتھ و و حد کہ لا شویف کہ اور حضور اللہ کی گواہی کی ساتھ و کہ کہ کہ قالم اللہ کی گواہی کے ساتھ و کہ کہ کہ قالم اللہ کی گواہی کے ساتھ و کہ کہ کہ قالم اللہ کی گواہی ہی شامل ہے۔ ای طرح زیر مطالعہ حدیث میں ((فَاذَا فَعَلُوْ اللّٰ اللّٰ کی گواہی ہی شامل ہے۔ ای طرح زیر مطالعہ حدیث میں ((فَاذَا فَعَلُوْ اللّٰ اللّٰ کی گواہی کے الفاظ آئے ہیں۔ من روایت میں زفاؤ اللّٰ کی گواہی کے الفاظ آئے ہیں۔ مزید برآس زیر مطالعہ حدیث کی آخر میں اِللّا بِحَقِی الْاِ سُلَمْ ہے جبکہ الفاظ آئے ہیں۔ مزید برآس زیر مطالعہ حدیث کی آخر میں اِللّا بِحَقِی الْاِ سُلَمْ ہے جبکہ وہاں اِللّا بِحَقِیّ الْمَا اللہ کی الفاظ آئے ہیں۔ مزید برآس زیر مطالعہ حدیث کی آخر میں اِللّا بِحَقِیّ الْاِ سُلَمْ ہے جبکہ وہاں اِللّا بِحَقِیّ الْمَا اللّٰ ہے کیتے اللّٰ اللّٰ ہے کو آئی کی الفاظ آئے ہیں۔

## سورة التوبه كي ابتدائي آيات كاشانِ نزول

ان دونوں احادیث کے بارے میں یہ جان لیجے کہ اگر صرف انہی پرنگاہ جمادی جائے اوران احادیث کا پس منظراور بقیہ احادیث سامنے نہ ہوں تو بہت بڑی گراہی پیدا ہوجائے گی۔اس لیے کہ ان احادیث کا تا ہے کہ اسلام ہوجائے گی۔اس لیے کہ ان احادیث کا ایک خاص تکوار کے ذریعے بالجبر پھیلا ہے 'حالانکہ یہ حقیقت نہیں ہے' بلکہ ان احادیث کا ایک خاص پس منظر ہے۔اس ضمن میں اصولی طور پر جان لیجے کہ قرآن مجید کی بہت می آیات کا معالمہ بھی ایسا ہی ہے کہ اگر ان کا تاریخی پس منظر سامنے نہ ہوتو انسان ایک مغالطے میں پڑسکتا ہے۔اس تاریخی پس منظر کواصولی تغییر کی اصطلاح میں ' شانِ نزول'' کہتے ہیں کہ بہت کی تاریخی ہیں معالمے میں معالمے میں 'من وقت' کب اور کن حالات کے اندر یہ آیات نازل ہوئی ہیں۔

بعینہ یہی معاملہ احادیث کا بھی ہے۔اگریپیش نظر ندر ہے کہ حضورا کرم مَالْالْیَا کُما کی یول کس دور کا تھااور کن حالات میں یہ بات کہی گئ تھی تو جیسا کہ میں نے ابھی کہا کہ پھر بہت بڑی گمراہی پیدا ہوجائے گی۔

آپ کو یا د ہوگا کہ جب حضرت معاذبن جبل کی طویل حدیث ہمارے زیر مطالعتھی تو اس وقت ہم نے دوسری احادیث کے حوالے سے ایک بات کو سمجھا تھا کہ درحقیقت قال فی سبیل الله کی مختلف شکلیں ہیں۔اس اہم بات کو سمجھانے کے لیے میں نے سورۃ التوبہ کی آیات کے حوالے سے تفصیل سے بات کی تھی۔ آج بھی میں نے آغاز میں سورۃ التوبہ کی دوآیات تلاوت کی ہیں۔ان آیات کا پس منظراورشانِ نزول جاننا بہت اہم ہے۔ سورۃ التوبہ کی ابتدائی چھآیات 9 ہجری میں اُس وقت نازل ہوئیں جب حج کے لیے قافلہ مدینہ سے روانہ ہو چکا تھا۔اس کے ساتھ حضور اکرم مَالیُّیِّمْ خودتشریف نہیں لے گئے تھے بلکہ حضرت ابوبکر صدیق ڈاٹنؤ کی امارت میں جج کا قافلہ بھیجا تھا۔ وہ قافلہ کافی سفر طے کر چکا تھا جب بیآیات نازل ہو ئیں ۔حضورا کرم مُلَاثِیْنِم نے ان آیات میں موجود مشرکین مکہ ہے متعلق قتل عام کے خصوصی حکم کود کیھتے ہوئے حضرت علی بڑاٹیؤ کو قافلہ کے پیچے روانہ کیاا ورحکم دیا کہ میرے نمائندے کی حیثیت سے حج کے اجتماع میں ان آیا ت ا اعلانِ عام کر دو۔اب ظاہر بات ہے جو قافلہ جار ہاتھا اس کی رفتارست تھی جبکہ حضرت علیٰ تنہا جار ہے تھے اور تیز رفتار سواری پر تھے تو رائے ہی میں قافلے سے جا کر ملے — بری عجیب بات ہے کہ حضرت ابو بکڑنے پہلا سوال یہ کیا: آمینو او مامور ؟ کیا حضورمَّلَ يُنْزِّمُ نِے ميرے بجائے آپ کوامير الحج بنا کر بھیج دیاہے؟ اگر ایساہے تو آپ اِ دھر آئے امارت سنجالیے اور میں اُدھر بیٹھ جاتا ہوں۔ اور اگرابیانہیں ہے اور آپ میرے ما مور ہیں تو پھرٹھیک ہے۔حضرت علیؓ نے فر مایا: مَامُورٌ ا میں امیر نہیں مامور ہوں ٔ البتہ بیہ جو چھآیات نازل ہوئی ہیں ان کو پڑھ کر سنانے کا کام حضور کھی کھیے ہے میرے ذھے لگایا ہے۔۔۔۔حضرت علیٰ کو بیدذ مہ داری سو پینے کی ایک خاص وجہ ہے کہ جس قدراہم بات ان آیات میں کہی گئی ہے وہ جب تک حضور اکرم مُلَّاتِیْ بنفس نفیس یا آپ کا کوئی قریبی عزیز

اس کا اعلان نہ کرتاعام قبائلی زندگی کی رو ہے وہ بات متندنہ بھی جاتی۔وہ اہم بات یہ تھی کہ آج کے بعد ہے مشرکین کے ساتھ سارے معاہدات ختم ہیں' سوائے ان کے جن کا معاہدہ خاص مدت تک ہوا در انہوں نے اس ضمن میں کوئی خلاف ورزی بھی نہ کی ہو' تو ایسے معاہدہ لی مدت پوری کردی جائے گی ۔لیکن نہ تو آج کے بعد مشرکین کے ساتھ کوئی نیامعاہدہ ہوگا اور نہ کسی معاہدہ کی تجدید ہوگی۔

# نی اوررسول میں فرق

سورة التوبہ کی ابتدائی آیات میں جو تھم دیا گیاہے اس کے پیچھے ایک پورا فلے نہ ہے۔ جس کے بارے میں جاننے کے لیے نبی اور رسول کے مابین مناسبت کو سمجھ لیجیے۔ نبی اور رسول قرآن کی دواصطلاحات ہیں اور بیان تین اصطلاحات کے جوڑوں میں سے بیں جومترادف بھی شار ہوتے ہیں اور مختلف بھی: (۱) مؤمن اور مسلم' (۲) جہا داور قال بیں جومترادف بھی شار ہوتے ہیں اور مختلف بھی: (۱) مؤمن اور مسلم' (۲) جہا داور قال (۳) نبی اور رسول ۔ ان کے بارے میں علماء کے نزدیک دواصول متفق علیہ ہیں۔ پہلا

اصول یہ ہے: اذا اجتمعا تفرقا واذا تفرقا اجتمعا لینی ان جوڑوں کے دونوں فرد اگراکٹھے آ جا کیں یا قریب جوں تو ان کے معنی مختلف ہوں گے اوراگران کا ذکر دور دور جور ہا ہے تو یہ مترادف شار جوں گے ۔ دوسرا متفقہ اصول یہ ہے کہ ان میں سے ایک عام ہے اورائی خاص ۔ مؤمن خاص ہے اور سلم عام کینی ہرمؤمن تو لاز ما مسلم بھی ہے کین ہر مسلم مؤمن نہیں ہوسکتا — حدیث جبریل کی روشی میں ایمان کی بحث کے میں ہے اور عمن میں ہم یہ بات تفصیل سے بڑھ بچے ہیں — اسی طرح قال خاص ہے اور جہا دعام کینی قبال قال قال خاص ہے اور جہا دعام کینی قبال تولاز ما جہاد ہے لیکن جہا دلاز ما قال نہیں ہے۔ اسی طرح رسول خاص ہے اور نہیں ہوسکتا۔ ہے اور نبی عام کینی ہر رسول تولاز ما نبی ہم کے لیکن ہر نبی رسول نبیں ہوسکتا۔

اس حوالے سے میر بھی نوٹ کرلیں کہ انبیاء کرام پیلی کی تعداد بہت زیادہ ہے جبکہ رسولوں کی تعداد بہت زیادہ ہے جبکہ رسولوں کی تعداد بہت کم ہے۔ایک حدیث کی روسے انبیاء کرام سوالا کھ کے قریب آئے ہیں جبکہ رسول صرف ۱۳۱۳ آئے ہیں۔ جمھے معلوم نہیں کہ روایت کے اعتبار سے اس حدیث کا درجہ کیا ہے کیکن بہر حال مشہور یہی ہے کہ نبی سوالا کھ آئے اور بیعد دہا ہے صحابہ کرام رضوان الدعلیم اجمعین کی تعداد سے جو خطبہ ججۃ الوداع کے موقع پر حضور مُنَالِيَّا اللہ کے سامنے بیٹھے سے جبکہ رسول ۱۳۱۳ سے اور بیعدد ہے اصحابِ بدر کا۔ واللہ اعلم!

نی اوررسول میں فرق کیا ہے'اس میں مختلف لوگوں نے اپ فہم'ا پے فکراورا پی سوچ کے مطابق رائے قائم کی ہے۔ بعض نے کہا کہ جو نبی کتاب لے کر آتا ہے وہ رسول ہے۔ یہ رائے صحیح نہیں ہے' اس لیے کہ حضرت داؤد علیا کو زبور دی گئی لیکن وہ رسول نہیں' نبی تھے۔ بعض نے کہا کہ جو نبی نئی شریعت لے کر آئے وہ رسول ہوتا ہے۔ یہ بھی غلط ہے' اس لیے کہ حضرت میں علیا کوئی نئی شریعت لے کر تو نہیں آئے لیکن وہ رسول میں۔الغرض کوئی تعریف (definition) پوری نہیں ہوتی۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ نبوت اور رسالت میں فرق کچھاور ہے۔

نبوت مرتبہ اور رسالت عہدہ ہے: نبوت ورسالت میں فرق کے حوالے سے اللہ تعالیٰ نے جس بات کی طرف میری ہوایت اور رہنمائی کی ہے وہ بیرے کہ نبوت ایک

خاص مرتبہ جبکہ رسالت ایک منصب ہے یعنی جب کسی نبی کو کسی خاص جگہ پر تغین کر کے بھیجے دیا جاتا تھا تو وہ رسول ہوجاتا ہے۔ مثال کے طور پر آپ کے ہاں سول سروس کے کیڈرز (cadres) ہیں وفاقی سطح پر CSP اور صوبائی سطح پر PCS افسر نہوتے ہیں۔ جو CSP انسر ہے وہ ساری عمر PSP رہے گا'اس لیے کہ بیاس کا مرتبہ ہے' البتہ اس کے منصب بدل سکتے ہیں۔ منصب کی حیثیت سے بھی بید ڈپٹی کمشز 'بھی کمشز اور بھی سیرٹری ہوگا۔ اس طرح ایک PCS افسر بھی تخصیل دار' بھی افسر مال اور بھی افسر خزانہ سیرٹری ہوگا۔ اس طرح ایک PCS افسر بھی تحصیل دار' بھی افسر مال اور بھی افسر خزانہ سیکرٹری ہوگا۔ اس طرح ایک PCS اس لیے کہ بیاس کا مرتبہ ہے۔

نبوت بھی ایک کیڈر اور مرتبہ ہے اور رسالت منصب ہے۔ جب کوئی نبی کی خاص مقام اور خاص قوم کی طرف بھیج دیا جائے تو وہ رسول ہو جاتا ہے۔ اس رائے کو تقویت اس سے بھی ملتی ہے کہ نبی کا لفظ بنا ہے نبائے 'بمعنی خبر دینے والا۔ اللہ تعالیٰ نبی کی طرف وحی بھیجتا ہے اور وہ لوگوں تک اس کا پیغام اور غیب کی خبریں پہنچا تا ہے 'جبکہ رسول' دسل سے ہے' بمعنی بھیجا ہوا' تو رسول کسی قوم اور علاقے کی طرف بھیجا جاتا ہے۔

نی و کی اللہ ہوتا ہے: اس حوالے سے ایک اور بات بچھے کہ نبی اپنی ذات میں و کی کامل ہوتا ہے ۔ جوبھی و کی اللہ ہوگا ، چاہے وہ نبی اور رسول نہیں ہے اُس کی ذات سے خیر پھلے گا ، وہ اللہ کی طرف ہی لوگوں کو دعوت دے گا 'اس لیے کہ بیتو اس کی فطرت اور نوع سے انسانی کے ساتھ خلوص واخلاص کا تقاضا ہے۔ اگر چہ ولی اللہ اس کام کے لیے مامور من اللہ منیں ہے لیکن وہ خیر خواہی تو کرتا رہے گا۔ مثلاً بابا فرید اللہ بن تنج شکر اللہ کی طرف سے مامور (appointed) تو نہیں تھے ندان پر وحی آتی تھی 'لیکن وہ دعوت الی اللہ کا فریضہ بخوبی نبھاتے رہے۔ اس طرح نبی بھی روحانیت 'شخصیت اور کر دار کے اعتبار سے اللہ کا ولیا مدیق ہوتا ہے۔ اللہ کی طرف سے اگر اس پر وحی آگئ تو وہ نبی ہوگیا۔ اب یا تو وہ نبی ہی رہا کہ رسول بنا ہی نہیں تو بھی وہ دعوت تو دے گا 'اللہ کے پیغام کو پھیلائے گا 'لیکن اگر اسے کسی صدیق تو م یا علاقہ کی طرف بھیج دیا جائے ۔ جیسے حضرت موئ پائیلم سے فرمایا گیا: خاص قوم یا علاقہ کی طرف بھیج دیا جائے ۔ جیسے حضرت موئ پائیلم سے فرمایا گیا:

اس اعتبار سے وہ مامور من اللہ ہے اور اب وہ دعوت و تبلیغ صرف اپنی طبیعت کے نقاضے سے نہیں کر رہا ہے بلکہ یہ اس کا فرضِ منصمی ہے۔ اس فرق کی وجہ سے نبیوں کے لیے دوقص النبیتیں '' جبکہ رسولوں کے لیے'' انباء الرسل'' کی اصطلاحات استعال ہوتی ہیں۔ نبی اور رسول کی حیثیت میں فرق کی بنا پرنبی اور رسول کی حیثیت میں فرق کی بنا پرنبی اور رسول کی حیثیت میں فرق کی بنا پرنبی اور رسول کی دعوت میں بھی ایک بنیا دی فرق ہے۔ وہ یہ کہ نبی یہ نہیں کہتا کہ مجھ پر ایمان لاؤ کو اور میری اطاعت کرو ۔ قرآن مجید میں حضرت یوسف ایکیا کا قصہ بہت تفصیل سے بیان ہوا ہے کی انہوں نے کسی مرطے پر بھی سے بیان ہوا ہے کی انہوں نے کسی مرطے پر بھی سے بین کہا کہ پہلے مجھ پر ایمان لاؤ پھر میں تہارا ساتھ دوں گا' بلکہ خدمت خلق کے جذبے سے انہوں نے کام کیا۔ ظاہر بات ہے کہ ان پران کی قوم تو ایمان نہیں لائی تھی اور نہ ہی انہوں نے مطالبہ کیا تھا' البتہ دعوت انہوں نے جیل میں بھی دی۔ اپنے دوقیدی ساتھیوں کو دعوت و سے کاذکر آن تھیم میں انہوں نے دیا میں تھی دی۔ اس دعوت میں آئے نے بہیں کہا کہ مجھ پر ایمان لاؤ اور میری اطاعت کرو بلکہ ان سے کہا:

﴿ يُصَاحِبَي السِّجُنِ ءَ اَرْبَابٌ مُّتَفَرِّقُونَ خَيْرٌ آمِ اللهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ ﴿ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ اللهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ ﴿ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُوْنِهَ إِلَّا اَسْمَآءً سَمَّيْتُمُوْهَا اَنْتُمْ وَابَآوُكُمْ مَّا اَنْزَلَ اللهُ بِهَا مِنْ سُلُطُنِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ مَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

''میرے جیل خانے کے رفیقو! بھلا کئی جدا جدا آقا اچھے یا (ایک) اللہ یکنا و غالب؟ جن چیزوں کی تم اللہ کے سواپر ستش کرتے ہودہ صرف نام ہی نام ہیں جو تم نے اور تمہارے باپ دادانے رکھ لیے ہیں' اللہ نے ان کی کوئی سند نازل نہیں کی ۔ (سن رکھو کہ ) اللہ کے سواکسی کی حکومت نہیں ہے۔ اس نے حکم دیا ہے کہ اس کے سواکسی کی حکومت نہیں ہے۔ اس نے حکم دیا ہے کہ اس کے سواکسی کی عبادت نہ کرو۔ یہی سیدھادین ہے' لیکن اکثر لوگ نہیں جانے۔''

اس کے برعکس رسول کا معاملہ ایسانہیں ہے'وہ تو اللّٰد کا نمائندہ بن کر آتا ہے'اس لیے وہ اپنی دعوت کے آغاز ہی میں کہتا ہے کہ مجھ پر ایمان لاؤ اور میرائھم مانو۔جیسا کہ حضرت نوح نایٹھ نے اپنی قوم سے فرمایا تھا: ﴿ یٰلَقُوْمِ اِنِّنی لَکُمْ مَلَایْسٌ مَّیْنِیْنَ ﴿ اَنِ و اربعین نؤوی کی می در 326 کرد کا بات جمع کمی

اغُبُدُوا اللّٰهَ وَاتَّقُوْهُ وَاَطِيْعُوْنِ۞﴿ (نوح) ''اے میری قوم کے لوگو! میں تمہارے لیے ایک صاف صاف خبر دار کردینے والا (رسول) ہوں۔ (تم کوآگاہ کرتا ہوں) کہ اللّٰہ کی بندگی کر داوراس کا تقویٰ اختیار کر داور میری اطاعت کرو!''

رسول کی تکذیب پرعذابِ استیصال کا نزول: نبی اوررسول کے حوالے ہے ایک اور فرق ملا حظه ہو کہ اگر کسی نبی کی بات نہیں مانی گئی تو قوم پر عذاب نہیں آتا۔ جولوگ بھی نبی کی دعوت واصلاح ہے مستفید ہو جا کیں گے وہ اپنی عاقبت سنوار لیں گے لیکن ایسا نہیں ہے کہا گرقوم نے نبی کی دعوت قبول نہ کی تو وہ قوم ہلاک کر دی جائے گی۔اس کے برعکس رسول اگراپنی دعوت'اپنے بیغام اوراپنے عمل کے ذریعے سےلوگوں پراتمام جمت کر دے اور وہ لوگ پھر بھی نہ مانیں اورا یمان نہ لائیں تو وہ لوگ مجموعی طور پرسب کے سب عذابِ الٰہی کے ذریعے سے ختم کر دیے جاتے ہیں۔ آپ قر آن پڑھتے ہیں اور قر آن میں قوم ہود' قوم نوح' قوم صالح' قوم شعیب' قوم لوط اور آلِ فرعون کا ذکر جنگر ار آتا ہے کہ ان کی طرف رسول بھیجے گئے ۔ انہوں نے انکار کیا تو ان پر ایساعذاب آیا کہ ساری کی ساری قوم ہلاک ہوگئ -- ایسا عذاب جس سے پوری کی پوری قوم ہلاک ہوجائے اس کو''عذاب استیصال'' کہتے ہیں۔استیصال'اصل سے ہے اور اصل کہتے میں جڑکو جبکہ استیصال کامعن ہے: کسی شے کوجڑ ہے اکھاڑ دینا۔ اگر آپ نے کسی پودے کواوپر سے کاٹ دیا تو امکان موجود ہے کہ اس میں دوبارہ بینے نکل آئیں' پھرشاخیں آ جائیں'لیکن جس درخت کو جڑ ہے ہی اکھیڑ دیا جائے تو اس میں کسی بھی قتم کی نشؤ ونما کا کوئی امکان باقی نہیں رہتا۔

اس کو یوں سیجھے کہ کوئی فوجی ہمارے ہاں اگر سادہ کپڑوں میں پھر رہا ہے اور کسی نے اس کے خلاف اقدام نے اس کے خلاف اقدام کے اس کے جرم کی نوعیت عام شہری کے خلاف اقدام کرنے جیسے ہوگئ کیکن اگروہ اپنے یو نیفارم میں ہے اور آپ نے اس پر حملہ کیا تو یہ حکومت کے خلاف بغاوت شار ہوگی۔ اس طرح نبی اور رسول کی تکذیب اور ان کے خلاف بغاوت شار ہوگی۔ اس طرح نبی اور رسول کی تکذیب اور ان کے خلاف اقدام کی نوعیت میں فرق ہے۔

کے الفاظ ایک جگہ آگے تو ان کامفہوم جدا جدا ہوگا 'بایں طور کہ حضرت بیٹی نبی اور حضرت عیسیٰ رسول قرار پائیں گے۔ یہی وجہ ہے کہ حضرت بیٹی علیظیا کا سرقلم کردیا گیا جبکہ حضرت عیسیٰ علیظیا کے قبل کامنصوبہ بنا تو اللہ نے انہیں زندہ اٹھالیا۔اس کی وجہ بیہ ہے کہ قرآن مجید میں دوجگہ بڑے اہتمام سے فرمایا گیا ہے کہ رسول قبل نہیں ہوسکتا: (۱) سورۃ المجادلہ میں فرمایا:

﴿ كَتَبَ اللّٰهُ لَاَ غُلِبَنَ اَنَا وَرُسُلِي ﴿ آيت ٢١) "الله في طَرَليا هم كمين اور مير مرسول غالب آكر ربي ك و (٢) سورة الصافات مين فرمايا: ﴿ وَلَقَدُ سَبَقَتُ كَلِمَتُنَا لِعِبَادِنَا الْمُرُسَلِيْنَ ﴿ وَلَقَدُ سَبَقَتُ كَلِمَتُنَا لِعِبَادِنَا الْمُرُسَلِيْنَ ﴿ وَلَقَدُ سَبَقَتُ كَلِمَتُنَا لِعِبَادِنَا الْمُرُسَلِيْنَ ﴾ وَإِنَّ جُنْدَنَا لَهُمُ الْعُلِبُونَ ﴿ وَإِنَّ جُنْدَنَا لَهُمُ الْعُلِبُونَ ﴾ لِعِبَادِنَا الْمُرُسَلِيْنَ ﴿ وَإِنَّ جُنْدَنَا لَهُمُ الْعُلِبُونَ ﴾ ويعارى من طي مو يكى عند كدلان ما ان كى مد موكى اور الله الله و الله الله و اله و الله و ال

ہمارالشکرلاز مافتح مند ہوگا'۔۔۔ اس تناظر میں حضرت نوح یا بیا کی فریاد آگئے ہے جس ہمارالشکرلاز مافتح مند ہوگا'۔۔۔ اس تناظر میں حضرت نوح یا بیا کی فریاد آگئی ہے جس کا تذکرہ سورۃ القمر میں بایں الفاظ آیا: ﴿ فَلَدَعَا رَبَّهُ اَنِّنِی مَغْلُوبٌ فَانْتَصِرُ ﴿ ﴾''پیس اس نے اپنے رب کو پکارا (اے رب!) میں تو مغلوب ہوا جار ہا ہوں پس تو بدلہ لے ان سے'۔ البت قرآن مجید میں بعض مقامات پرقس کا لفظ رسولوں کے ساتھ بھی آیا ہے' کیکن وہاں میرے نزدیک رسول کا لفظ نبی کی جگہ آیا ہے۔ اس حوالے سے میں نے بہتم بید باندھی تھی کہ نبی اور رسول کا لفظ ایک دوسرے کی جگہ بھی استعال ہوسکتا ہے۔

نبی ا کرم مَنَّالِیْمُ کی دوبعثتیں نبی اور رسول کے درمیان مندرجہ بالانسبت کو بیان کرنے کے بعد اب اصل موضوع کی طرف آتے ہیں۔ محدرسول الله مُنَا الله عَن امین کی طرف تھی اور حضور مَنَا الله عَن الله عِن امین کی طرف تھی اور حضور مَنَا الله عَن الله عِن الله عَن الله عَ

اس ضمن میں میہ بھی نوٹ کرلیں کہ حضور اکرم مُلَا تَیْظِ سے مشابہ ترین رسول حضرت موکیٰ علیظِ ہیں۔ دونوں صاحب کتاب صاحب شریعت اور صاحب ہجرت ہیں۔ نبی اکرم مُلَا تَیْظِ کی طرح حضرت موکیٰ علیظِ کی بھی دوبعثیں ہوئی ہیں۔ ایک بعثت تھی آلِ فرعون کی طرف کین آلِ فرعون نے نبیں مانا تو دہ غرق کر دیے گئے۔ اس لیے کہ آلِ فرعون کے حقیت رسول مبعوث ہوئے اور اللہ کا قانون ماقبل بیان ہوا ہے فرعون کی دعوت کو اگر نہ مانا جائے تو پھر نہ مانے والوں پر عذا ب استیصال آتا ہے اور کوری قوم ہلاک ہوجاتی ہے۔

حضرت موی این کا دوسری بعثت بنی اسرائیل کی طرف تھی اوران کے لیے آپ کی حیثیت نبی کی تھی۔ یہ وجہ ہے کہ یہودی نافر مانی پر نافر مانی کرتے رہے کی ان ان کو صرف سزا دی گئی اوران پر عذاب استیصال نہیں آیا ۔ اس سے بری نافر مانی کیا ہوگ کہ جب قال کا تکم ہوا تو انہوں نے کورا جواب دے دیا: ﴿ فَاذْ هَبْ اَنْتَ وَرَبُّكَ فَقَاتِلاً فَا اَلَّا هُونَا فَعِدُونُ نَ ﴾ (المائدة) ''جادَتم اور تمہارا رب جنگ کروہم تو یہیں بیٹھے

ہیں''۔اس جواب پر حضرت مویٰ <sub>علیم</sub>ہ کواتنی بیزاری ہوئی کہ آٹے نے دعاما تگی:﴿ رَبِّ إِنِّی لْ آمْلِكُ إِلَّا نَفْسِنَى وَآخِي فَافْرُقُ بَيْنَنَا وَبَيْنَ الْقَوْمِ الْفْسِقِيْنَ ﴿ المائدة ) '' پروردگار! مجھےاختیار ہے توبس اپنی جان کا یا اپنے بھائی (ہارون) کی جان کا'پس تو ہارے اور اس نا ہجار قوم کے درمیان تفریق پیدا کر دے''۔حضرت موکیٰ عالیہ کی اس بیزاری کی وجہ صاف ظاہر ہے کہ چھولا کھ کے مجمع میں سے صرف دوافراد پوشع بن نون اور کالب بن یوفنا قبال کے لیے تیار ہوئے۔اس طرح حضرت موٹی اور ہارون ﷺ کوملا کریہ چار ہوگئے ۔اب حارآ دمی تو جنگ نہیں کر سکتے --اتنے بڑے جرم پر بھی عذاب استیصال نہیں آیا 'اس لیے کہ حضرت موٹی ماییں کی حیثیت ان کے لیے رسول کی نہیں' بلکہ نبی کی تھی۔البتہ اس جرم پران کوسزا دی گئی کہ جالیس سال تک ارضِ مقدس سے محروم رہے اور اسی صحرا میں بھٹکتے بھرے ۔ ان حیالیس سالوں کے دوران حضرت موکٰ اور حضرت ہارون پینیں کا نقال ہو گیااورو ہسل ختم ہوگئ جس نے اس جرم کا ارتکاب کیا تھا اوراس کی جگہا کیے نئی سل نے لے لی جو یہاں صحرامیں بیدا ہوئی' یہیں ملی بڑھی' اس نے مختلف قتم کی سختیاں جھیلیں' تب ان کے اندر جہاد کا ولولہ پیدا ہوا اور پھر انہوں نے حضرت پوشع بن نون کی زیر قیادت جہاداور قبال کیا۔

### بنی اساعیل اور اُمیّن کے لیے عذابِ استیصال کاحکم

ای طرح محرد سول الله منافی البندا المین کی بعثت بحیثیت رسول المین کی طرف تھی البذا المین پران کی زبان میں کتاب نازل ہوگئ جبکہ باتی بن نوع انسان کی زبان میں کتو قرآن نازل نہیں ہوا۔ اسی طرح حضورا کرم منافی بی خام کی ذات اُلمین کے لیے کوئی اجنبی نہی اس لیے کہ آپ انہی میں سے تھے۔ دوسری قوموں کے لیے ظاہر بات ہے کہ حضور منافی بی اجنبی تھے۔ یو اتمام جب اصلا المین پر ہوا ہے۔ اب اگر المین نے نہیں مانا تو وہ عذاب استیصال کے ستی ہوگئے تھے کہ ان کو جڑ سے اکھیڑ دیا جائے کیکن اللہ تعالی کی تحمت سے استیصال کے مستحق ہوگئے تھے کہ ان کو جڑ سے اکھیڑ دیا جائے کیکن اللہ تعالی کی تحمت سے ہوئی کہ انہیں دو قسطوں میں عذاب دیا گیا۔ پہلے تو جیسے بین بجا کر بل میں سے سانپ نکالے جی اس طرح قریش کو مکہ سے نکالا گیا اور میدانِ بدر میں ان کی پیٹھ پر عذاب کا نکالے جی اس طرح قریش کو مکہ سے نکالا گیا اور میدانِ بدر میں ان کی پیٹھ پر عذاب کا

کوڑا برسایا گیا'بایں طور کہ سارے بڑے بڑے سردارختم ہو گئے۔ اس جنگ میں فرشتے بھی مسلمانوں کی طرف سے لڑر ہے تھے۔ ایک صحابی کہتے ہیں کہ میں کسی کا فر کی طرف اسے مارنے کے لیے آ گے بڑھا تو میں نے ویکھا کہ میرے تلوار چلانے سے پہلے ہی اس کی گردن اڑگئی۔ بید دراصل عذاب اللی کی ایک شکل تھی۔ عذاب کی آخری قبط نی اس کی گردن اڑگئی۔ یہ دراصل عذاب اللی کی ایک شکل تھی۔ عذاب کی آخری قبط نی اکرم مُنافید ہے آخری دور میں نازل ہوئی جب سورۃ التوبہ کی ابتدائی آبات نازل ہوئی جب سورۃ التوبہ کی ابتدائی آبات نازل ہوئی جب سورۃ التوبہ کی ابتدائی آبات عام نہیں ہیں' بلکہ اس پس منظر میں ان کا تھم جاؤ کے۔ لہذا سورۃ التوبہ کی ابتدائی آبات عام نہیں ہیں' بلکہ اس پس منظر میں ان کا تھم خاص اُمیین اور بنی اساعیل کے لیے ہے۔

اسی طرح زیرمطالعہ حدیث اور حضرت معاذبن جبل طانیٰؤ کی حدیث کا وہ حصہ جو قبل ازیں میں نے آپ کے ساتھ خاص قبل ازیں میں نے آپ کے سامنے بیان کیا ہے 'مید دونوں اس پس منظر کے ساتھ خاص ہیں ۔اگرید پورا پس منظر سامنے نہ ہواور ان احا دیث کو عام سمجھ لیا جائے تو بہت بوی غلط نبی اور بہت بڑی گمراہی پیدا ہوسکتی ہے کہ اسلام بالجبر تلوار کے ذریعے پھیلا ہے۔

سورۃ التوبہ کے اندر ہی اہل کتاب کے لیے اس حوالے سے ایک علیحدہ قانون آیا ہے کہ اگر بیا این بنیس لاتے تو چھوٹے بن کرر ہیں اور ہاتھ سے جزید ہیں۔لیکن یہ امین اگر نہیں مانیں گے تو ان کا قتل عام ہوگا۔ اگر چہ معاطے کی نوعیت بالفعل بیر ہی کہ قتل عام کی نو بت نہیں آئی اور سب کے قتل عام کی نوبت نہیں آئی اور سب کے مسب ایمان لے آئے اور جولوگ ایمان نہیں لائے وہ جزیرہ نمائے عرب کو خیر باد کہہ کر چلے گئے۔

## یا کستان کا'' کا فرستان''اورا فغانستان کا''نورستان''

اس ضمن میں ایک دلجیپ بات میہ ہے کہ ہمارے ملک پاکتان میں چڑال کے ساتھ ایک چھوٹا ساعلاقہ'' کا فرستان' ہے اور اس سے بالکل ملحق افغانستان میں ایک علاقہ'' نورستان' ہے۔ یہ دونوں اصل میں مل کرایک قوم ہیں اور ان کا کہنا ہے کہ ہم قریش ہیں۔ ہمارے آباء و اُجداد سورۃ التوبہ کی ابتدائی آیات نازل ہونے اور قتلِ عام

کے اس آخری حکم کے آجانے کے بعد جزیرہ نمائے عرب چھوڑ کر بھاگے تھے اور عراق میں آ بے تھے لیکن جیسے جیسے اسلامی فتوحات کا دائرہ کار بڑھتا گیا تو بہلوگ بھی آ گے برھتے گئے اور عراق ایران افغانستان ہے ہوتے ہوئے چتر ال ہے ملحقہان پہاڑی علاقوں تک پہنچ گئے ۔اس طرح بیسارا علاقہ' کا فرستان کہلانے نگا۔لیکن جب احمد شاہ ابدالی کا انگریز دں کے ساتھ ایک معاہدہ ہوا اورا فغانستان وجود میں آیا تو اس علاقے کا ا یک ٹکڑاا فغانستان میں چلا گیااورا یک ٹکڑا ہندوستان میں آ گیا جواب یا کستان میں ہے۔ افغانستان میں والی کابل امیر دوست محد خان نے ان لوگوں کے ساتھ وہی معاملہ کیا جوسور ة التوبه كی ابتدائی آیات میں بیان ہواہے ٔ یعنی ان کوالٹی میٹم دے دیا كہ ایمان لا وُ ورنہ ل كرديے جاؤگے تووہ ايمان لے آئے اوراس كے بعدے بيعلاقه 'نورستان' كہلا تا ہے — ان کے ایک عالم دین کہتے تھے کہ چونکہ ہم قریثی ہیں لہذا مہدی ہم میں سے ہوگا۔وہ ا یک باریباں آئے تھے اور ان سے میری ملاقات ہوئی تھی ۔ یہ لوگ مسلک کے اعتبار ہے۔ افی بعنی اہل حدیث ہیں اور شریعت کے بڑے پابنداور پختہ عقا کد کے حامل ہیں۔ دوسری طرف اس علاقے کا جوکڑا یا کشان میں ہے وہ آج بھی' کا فرستان کہلا تا

سے کی یہ اس حدیث ہیں اور سریعت بے برحے پابلداور پوئیہ مطالہ کی اور سری طرف اس علاقے کا جو کھڑا پاکستان میں ہے وہ آج بھی' کا فرستان کہلاتا ہے اور وہ اپنے پرانے کفر پر قائم ہیں۔ پاکستانی حکومت نے اس علاقہ کوسیاحت کے لیے محفوظ (preserve) کررکھا ہے کہ لوگ آئیں اور دیکھیں کہ ان کی روایات (customs) کیا ہیں' ان کی عور تیں نا چتی کیسی ہیں' ان کے لباس کیسے ہوتے ہیں' وغیرہ۔

# عکرمه بن ابوجهل کا واقعه

سورة التوبہ بین قبل عام کے اس آخری تھم کے آجانے کے بعد جزیرہ نمائے عرب سے بھاگنے والوں میں ابوجہل کا بیٹا عکر مہ بھی تھا۔ ابوجہل کی طرح وہ بھی اپنی ہٹ کا پکا تھا۔ وہ ایمان نہ لایا اور کشتی میں سوار ہو کر حبشہ کی طرف فرار ہونے لگا ۔ جیسے بھی مسلمانوں نے اہل مکہ کے ظلم وہم سے تنگ آکر مکہ سے حبشہ کی طرف جرت کی تھی ۔ مسلمانوں نے اہل مکہ کے ظلم وہم سے تنگ آکر مکہ سے حبشہ کی طرف ججرت کی تھی ۔ اس پر سب بحیر ہ قلزم (Red Sea) میں طوفان آنے کی وجہ سے کشتی ہمچکو لے لینے گئی۔ اس پر سب کشتی والوں نے مل کر اللہ کو پکارا: یا اللہ! ہمیں اس مصیبت سے نکال لے۔ عکر مہ نے کشتی والوں نے مل کر اللہ کو پکارا: یا اللہ! ہمیں اس مصیبت سے نکال لے۔ عکر مہ نے

و اربعین نووی کی می در این کا است کو این اور منات کو بیار نے کے بجائے سوچا کہ مصیبت کی اس گھڑی میں ہم ہمل کا ات کوزی اور منات کو بیار نے کے بجائے ایک اللہ کو مدد کے لیے بیار رہ ہیں تو اس کا مطلب سے ہے کہ ہماری فطرت میں اور دلوں میں لات منات کوزی ہمل وغیرہ نہیں بلکہ اللہ ہی اللہ کی طرف تو محم مُلِّ اللہ ہی اللہ کی طرف تو محم مُلِّ اللہ ہی اللہ کی اللہ کی اللہ کی اللہ کی اللہ کی معرکوں میں بڑھ چڑھ کر حصہ لیا اور حضرت ہوئے۔ پھر انہوں نے جہاد کے کئی معرکوں میں بڑھ چڑھ کر حصہ لیا اور حضرت ہوئے۔ پھر انہوں نے جہاد کے کئی معرکوں میں بڑھ چڑھ کر حصہ لیا اور حضرت ابو بکر میں اللہ کی دورِ خلافت میں مسلمہ کذاب کے خلاف جہاد کرتے ہوئے شہادت کا بلند درجہ حاصل کیا۔ دَضِی اللّٰهُ عَنْهُ۔
ورجہ حاصل کیا۔ دَضِی اللّٰہُ عَنْهُ۔

قر آن حکیم اورسیرت النبی مَثَاثِیْرُ میں ہمیں قال کا معاملہ تین سطحوں پرماتا ہے۔ قال کی پہلی صورت: یہ قال حضور مُلَاثِیْرُا کا بنیادی فریضہ تھا کہ اللہ کے دین کوغالب کرنے کے لیے قال کرنا جبکہ دعوت وتبلیغ کے ذریعے سے اتمام ججت ہو چکا ہو'اور دوسری طرف ا یک معتد به تعدا دمیں لوگ تیار ہو چکے ہیں جو دین پڑمل پیرا ہوں' منظم بھی ہوں' اور جان دینے کو تیار ہوں۔ بیدوشرطیں جب پوری ہوجا کیں تو پھر جوبھی راستے میں مزاحم ہے اس ے قال ہوگا۔اے'' قال فی سبیل اللہ'' کہا جا تاہے جو جہاد فی سبیل اللہ کی چوٹی (top) ہے۔ دیکھیے' حضورا کرم مُثَافِیْزُم نے اپنی بعثت کے پہلے بندرہ برس تک دعوت وتبلیغ' وعظ و تلقین'نصیحت' تربیت' تز کیداورتعلیم پرز ور دیا۔ بیسب بچھ بھی جہاد فی سبیل اللہ تھا۔ پھر اس کے بعد قبال شروع ہو گیا اور واضح کر دیا گیا کہ جب تک دین غالب نہ ہو جائے اور نتنختم نہ ہوجائے بیقال جاری رہے گا۔ بیقال گویا آخری مرحلہ ہے جہاد فی سبیل اللہ کا' کیکن اس کے لیے پچھ شرائط ولوازم ہیں۔ پہلے حقیقی ایمان دلوں میں رائخ کیا جائے' شریعت کواپنی ذات اوراینے گھرپر نافذ کیا جائے۔ پھرایسے لوگوں کی تربیت اور تز کیہ کیا جائے'ان کونظم وضبط کا خوگر بنایا جائے اور ایک جماعت کی صورت میں ایک امیر کے پیچھے چلنے والا بنایا جائے۔ بیسب پاپڑ پیلنے پڑتے ہیں تب جا کر قال کی منزل آتی ہے۔ بیقال آج بھی ہوسکتا ہے کہ کسی غیرمسلم اکثریت والے ملک میں چندمسلمان اٹھ

ہیں آج کیوں ذلیل کہ کل تک نہ تھی پسند گتاخی فرشتہ ہماری جناب میں!

ظاہر بات ہے کہ مسلمانوں کے کسی ملک میں حکومت بھی اسی طرح کے نام نہاد مسلمانوں کی ہوگ۔ اگر کوئی تحریک اسلامی اس حد تک بہنج جائے کہ دعوت و تبلیغ کے ذریعے سے اس کی جانب سے لوگوں پر اتمام جمت بھی ہوگیا ہواور ایک جماعت ' حزب اللہ' بھی ایس کی جانب سے لوگوں پر اتمام جمت بھی ہوگیا ہواور ایک جماعت ' حزب اللہ' بھی الیہ تیار ہو چکی ہو جو خود بھی اللہ کے احکام پر کاربند ہواور وہ منظم ہوکر ایک امیر کی اطاعت کو اینے او پر لازم بھی کر لے تو پھر چاہے وہ حکومت نام کے مسلمانوں کی ہوان کے خلاف بھی قال جائز ہے۔ اس قال کوکوئی حرام قرار نہیں دے سکتا۔ یہ کام صرف حجو ٹے مدئ نبوت غلام احمد قادیا نی نے کیا کہ قال کوحرام قرار دے دیا۔ ع '' دیں کے حجو ٹے مدئ نبوت غلام احمد قادیا نی نے کیا کہ قال کوحرام قرار دے دیا۔ ع '' دیں کے

و اربعینِ نَوَوی کم عرب کا 334 عرب خطابات جمع کمی

لیے حرام ہے اب دوستو قبال'! — اس اعتبار سے بہت گراہ کن بات ہے اس لیے کہ قبال تو اس لیے کہ قبال تو قبامت تک جاری رہے گا۔ رسول اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ وَقِيامت تک جاری رہے گا۔ رسول اللهُ مَنْ اللهُ ال

البتہ یہ ضرورہے کہ آئ کے حالات میں اس کا ایک متبادل بھی موجودہے۔اس کی وجہ یہ ہے کہ حکومتیں آئ کل بہت طاقور ہیں اور ان کے پاس لا کھوں کی تعداد میں مسلح افواج ہیں ہری بحری اور فضائی فور سز ہیں ہوائی جہاز 'گن شپ ہیلی کا پٹر زاور ٹینک ہیں 'جبکہ عوام بالکل نہتے ہیں' اس لیے مقابلہ بالکل غیر مساوی (unequal) ہے ۔ تو اس کا بدل یہ ہے کہ ایک منظم 'پرامن عوامی تحریک برپا کی جائے جو حکومت کو بہا لے جائے۔ بدل یہ ہے کہ ایک منظم 'پرامن عوامی تحریک برپا کی جائے جو حکومت کو بہا لے جائے۔ اس میں قربانیاں دینی پڑیں گی ۔ جولوگ بھی یہ کام کریں گے ان پر ملک کی فوج گولیاں چلائے گی 'راکٹ برسائے گی 'لیکن بالآخر پچھ عرصے کے بعد فوج ہاتھ اٹھا دے گی کہ بم جانوں کو مزید تی ہیں بیا ہو چکا ہے ہم وطنوں کو مزید تی نہیں کر سکتے۔ ہمارے ہاں ہے 191ء کی تحریک میں ایسا ہو چکا ہے اور ایر ان میں بھی یہی ہوا تھا۔

قال کی دوسری شکل: دوسری نوعیت کے قال کا بس تھم آیا ہے اور وہ بالفعل ہوانہیں ہوا ہے۔ اس کا ذکر سورۃ التوبہ کی ابتدائی آیات اور ہمارے زیر مطالعہ احادیث میں ہوا ہے۔ اس کو قال نہیں 'بلکہ قتل عام کہنا چاہیے' اس لیے کہ یہاں لفظ قال نہیں آیا بلکہ کہا گیا ہے: ﴿ فَاقْتُلُو ْ هُمْ حَیْثُ وَ جَدْتُمُو ْ هُمْ ﴾ ' ' قتل کروانہیں جہاں بھی تم انہیں پاؤ''۔ دوسری وجہ یہ ہے کہ قال تو دوگروہوں کے درمیان ہوتا ہے جبکہ وہ تو مقابلے میں ہے ہی نہیں ان کی جڑتو بدر میں ہی کٹ گئی ہیں۔ ان کی قوت ختم اور ان کی کمرٹوٹ چکی تھی۔ در حقیقت یہ ان کی جڑتو بدر میں ہی کٹ گئی ہیں۔ ان کی تو ست نہیں آئی' بایں طور کہ ان کی در حقیقت یہ ان کے قبل اور باقی عرب سے بھاگ گئے۔

<sup>(</sup>١) سنن ابي داؤد كتاب الحهاد ؛ باب في الغزو مع المة الحور..

و اربعین نووی کمی در 335 کار میری خطابات جمع کمی

قال کی تیسری شکل: قال کی تیسری شکل جوہمیں قرآن حکیم اور سیرت النبی مُنْ اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّاللَّا اللَّالِمُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

﴿ يَآاَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا قَاتِلُوا الَّذِيْنَ يَلُوْنَكُمْ مِّنَ الْكُفَّارِ وَلْيَجِدُوا فِيْكُمْ غِلْظَةً ۚ وَاعْلَمُواۤ اَنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُتَّقِيْنَ۞﴾ (التوبة)

''اے اہل ایمان! قبال کروان کفار ہے جوتم سے متصل ہیں (یعنی تمہاری سرحدوں کے ساتھ ساتھ ہیں)اور جاہیے کہ وہ تمہارے اندر بختی محسوس کریں۔ اور جان لوکہ اللہ پر ہیزگاروں کے ساتھ ہے۔''

حضورا کرم مَا کُلِیْ کے دور میں دو بڑی جنگوں کا معاملہ شروع ہوگیا تھا' ایک شام سے ہوکر سلطنتِ روم تک اور دوسری عراق سے ہوکر سلطنتِ ایران تک ۔ شام کے خلاف جو فوج کشی ہوئی اس کا ایک سب بظاہر موجود تھا کہ وہاں کے حکمران نے حضور مَا کُلُیْلِم کے ایک ایک سب بظاہر موجود تھا کہ وہاں کے حکمران نے حضور مَا کُلُیْلِم کے ایک ایک سب بظاہر موجود تھا کہ وہاں کے حکمران نے حضور مُلُلُیْلِم کُلُی ایک ایک سب دین اسلام کوآ گے سے آ گے پھیلا نا تھا۔ اس بات کو تقویت اس سے ملتی ہے کہ ایران نے تو بھی ہیں کیا تھا' پھر بھی اس کے خلاف قبال اس لیے کیا گیا کہ اس کے خلاف قبال اس لیے کیا گیا کہ اس دین کو پوری دنیا میں پھیلا نا ہے۔ بید ین صرف عرب کے لیے ہیں بلکہ یہ پوری دنیا کے لیے آیا ہے۔ اس مقصد کے لیے ایران میں فوج کئی گی گئی۔ لہذا سور قبی بیا آخری ذیا ہے۔ اس مقصد کے لیے ایران میں فوج کئی گی گئی۔ لہذا سور قالتو بہتر بیا آخری ذیا ہے۔ اس مقصد کے بیا ایت بیت ایم ہے۔ اصل میں سور قالتو بہتر بیا آخری ذیا نے کی سور سے اوراس میں جواحکام آ کے ہیں وہ حتی ہیں۔

ہمارے ہاں ڈاکٹر حمیداللہ مرحوم نے'' بیٹاتی مدینہ' کواسلام کا دستور قرار دے کر ایک بہت بڑا مغالطہ بیدا کر دیا ہے۔ بیسی نہیں ہے' اس لیے کہ بیٹاتی مدینہ تو مدینہ کے مشتر کہ دفاع (Joint defence) کا ایک معاہدہ تھا۔ رسول اللہ مُٹاٹیٹی نے انتہائی بسیرت کا مظاہرہ کرتے ہوئے بہودیوں کے ساتھ معاہدہ کرکے انہیں جکڑ لیا کہ اب اگر مدینہ پرحملہ ہوگا تو ہم سب مل کر حملہ آور سے جنگ کریں گے اور مدینہ کا وفاع کریں مدینہ پرحملہ ہوگا تو ہم سب مل کر حملہ آور سے جنگ کریں گے اور مدینہ کا وفاع کریں

گے۔ بیتوان کی اپنی بدعہدی تھی جس کی وجہ ہے انہیں مدینہ ہے نکال ہاہر کیا گیا۔ جزیرہ نمائے عرب میں اسلام کی بالا دستی قائم ہونے کے بعد وہاں پر آبادیہود ونصار کی کواختیار دے دیا گیا کہ یا تواسلام لے آئیس یا جزید دیں' یعنی اسلام کی بالا دسی تسلیم کریں۔اگر یہددنوں منظور نہیں تو پھر جنگ کے لیے تیار ہوجا کیں۔

اس کے بعد مسلمان فوج جہاں بھی گئی وہاں انہوں نے یہی تین متباول مطالبات (alternatives) پیش کیے: کہلی صورت بیر کہ اسلام لے آ وُ' ہمارے برابر کے ہوجاؤ گے۔ہم پیھی نہیں کہیں گے کہ ہم سینئرمسلمان ہیںتم جونیئرمسلمان اور ہمارے حق زیادہ بين تمهاركم بين \_ بلكه "المُسلم كفو لكل مُسلم" كا اصول لا كوموكا \_ الرايمان نہیں لاتے تو دوسری صورت ہیہ ہے کہ اللہ کے دین کی بالا دی قبول کرو ' ینچے ہو کر رہواور اینے ہاتھوں سے جزید دو۔اگریہ بھی قبول نہیں تو تیسری صورت یہ ہے کہ آؤ میدان میں۔ پھرتلوار ہارے اورتمہارے درمیان فیصلہ کرے گی۔اسی کے ضمن میں بیرآیت ہے جس پر توجہ بہت کم ہوتی ہے: ﴿ لِمَا يَتُهَا الَّذِيْنَ الْمَنُوا قَاتِلُوا الَّذِيْنَ يَلُوْنَكُمْ مِّنَ الْكُفَّانِ ﴾ - ظاہر بات ہے كە صحابه كرام دۇئى فورى طور پر چين سے تو جنگ نہيں كر كتے تھے' صرف انہی ہے کر سکتے تھے جن کی سرحدیں عرب کے ساتھ ملتی ہیں — ویکھئے جزیرہ نمائے عرب کے ایک طرف خلیج ' دوسری طرف بحیر ہ قلزم اور نیچے بحیر ہُ عرب ہے۔ اب دو ہی ملک تھے'ایک عراق جواریان کے تالع تھا' لہذاعراق سے ہوکراریان' جبکہ دوسری طرف شام جوتابع تھاروم کے ۔لہذاصحابہ کرامؓ نے ان سے جہاد کیا اور ان کو فتح کرکےاسلامی ریاست کا حصہ بنایا۔

میں نے کئی مرتبہ یہ بات واضح کی ہے کہ آئ کے دور میں اللہ کے دین کا قیام قبال کے بغیر بھی ممکن ہے اور اس کے لیے غیر سلح بعناوت اور پُرامن عوامی تحریک ان شاءاللہ' کفایت کر جائے گی۔ اس طرح ایک دفعہ دنیا میں کہیں اسلام قائم ہو جائے تو پھر اس کو پھیلانے کے لیے فوج کئی کی بھی ضرورت نہیں پڑے گی۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ آپ کا نظام پوری دنیا کی نگاہوں کے سامنے ہوگا۔ ٹیلی ویژن اخبارات اور انٹرنیٹ کے ذریعے پوری دنیا کے لوگ دیکھ رہے ہوں گے کہ انہوں نے کس قدر عمدہ نظام بنادیا ہے تو کون نہیں چاہے گا کہ اچھی چیز کو اختیار کرے ۔ ان شاء اللہ اس کے ذریعے سے بات پھیل جائے گی ۔ لیکن یہ یا درہے کہ آج کے دور میں بھی قبال حرام نہیں ہے اور آیا تی قبال کا حکم آج کے لیے بھی ہے۔ اگر کہیں اس کا موقع ہوتو پھر فوج کشی کر کے پڑوی ملک کودین اسلام کے تابع لایا جاسکتا ہے۔

### ربّ العالمين كا قانونِ عذابِ استيصال

جیسا کہ قبل ازیں بیان ہو چکا' سورۃ التو بہ کی ابتدائی آیات کے نزول کے بعد بنی اساعیل کے لیے کوئی اختیار نہیں تھا' ان کے لیے بس بہی ایک آپٹن تھا کہ اسلام لے آو' در فقل کر دیے جاؤگے۔ایسا کیوں ہوا' اس بارے میں نوٹ کرلیں کہ بیسنت اللہ کے تحت ہوا ہے۔سابقہ اقوام کے بارے میں بھی اللہ کا یہی طریقہ رہا ہے کہ جس قوم کی طرف کسی رسول کو بھیجا گیا اور اس نے اپنی دعوت و تبلیغ کے ذریعے سے اتمام جحت کر دیا' لیکن پھر بھی وہ قوم کفر پراڑی رہی اور ان میں سے استے لوگ بھی ایمان نہیں لائے کہ وہ اپنی قوم کے خلاف جنگ کر سکتے تو اس کے بعد بیشکل ہوتی تھی کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے عذا ب استیصال آتا اور اس قوم کونسیا منسیا کر دیا جاتا۔

اس حوالے سے چھ قوموں قوم نوح ، قوم ہود ، قوم صالح ، قوم لوط قوم شعیب اور
آلِ فرعون کا ذکر قرآن مجید میں بار بارآتا ہے کہ جواس قانون الی کے تحت ہلاک کردی
گئیں۔ اس شمن میں سورة العنکبوت کی آیت ، مخصوصی اہمیت کی حامل ہے ، جس میں
اس عذابِ استیصال کی مختلف صور تیں بیان کی گئی ہیں۔ فر مایا: ﴿ فَکُلّا اَحَدُنَا بِدَنْبِهِ ﴾

''چنانچہ م نے ان میں سے ہرایک کواس کے گناہ کی پاداش میں پکڑا''۔ ﴿ فَمِنْهُمْ مَّنُ اَرْسَلُنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا ﴾ ''تو ان میں وہ بھی سے جن پر ہم نے زور دار آندھی
بھیجی '' سے یہ ندھی قوم لوظ پر بھی آئی تھی جوزلز لے سے تلیٹ ہوجانے والی بستیوں پر بھی آندھی کا عذاب آیا تھا'
پھراؤ کرنے کے لیے جیجی گئی تھی۔ اس سے پہلے قوم عاد پر بھی آندھی کا عذاب آیا تھا'
جس کا ذکر سورة الحاقہ میں اس طرح آیا ہے: ﴿ وَاَمّا عَادٌ فَاهْلِكُوْا بِویْدِ صَرْصَهِ

عَاتِيَةٍ ﴿ سَخَوَهَا عَلَيْهِمْ سَبْعَ لَيَالٍ وَّثَمَنِيَةَ آيَّامٍ ﴿ حُسُوْمًا فَتَرَى الْقَوْمَ فِيْهَا صَوْعَى ﴿ كَانَّهُمْ أَعْجَازُ نَخُلِ خَاوِيَةٍ ﴾ ''اورقومِ عاد كے لوگ ہلاك كيے گئے تيز آندهى ہے 'جوان پرمسلط كردى گئ سات را تيں اور آخمه دن تك 'بر بادكر دينے كے ليے' پس تو ديھا ان لوگوں كو جو گرى ہوئى مجوروں كے تنوں كى طرح مچيڑے بڑے ہے'۔ روايات ميں آتا ہے كہ اس ہوا ميں كنكر اور پھر بھى تھے جو گوليوں اور ميز الكوں كى طرح انہيں رفان دبناتے تھے اور وہ آندهى آئى زور دارتھى كہ انسانوں كوز مين پر بننے بننے كر كھيئتى تھى۔ ساند بناتے تھے اور وہ آندهى آئى زور دارتھى كہ انسانوں كوز مين پر بننے بننے كئے كر كھيئتى تھى۔

﴿ وَمِنْهُمْ مَّنْ اَخَذَنْهُ الصَّنِحَةُ ﴾ ''اوران میں وہ بھی تھے جنہیں چنگھاڑنے آپکڑا''۔اس سے قومِ مُمود کے لوگ اوراہل مدین مراد ہیں جن پرایک زوردار آواز آئی جس کے نتیج میں سب ہلاک ہوگئے ۔۔ واضح رہے کہ قیامت والی عظیم ہلاکت بھی ایک آواز ہی سے ہوگی۔ آپ نے معجدوں میں دیکھا ہوگا کہ نماز کے دوران کسی وقت لاؤڑ سیسک ہوگر چنج مارنی شروع کردے تو واقعہ یہ ہے کہ نمازیوں کی جان پر بن جاتی ہو کر چنج آواز میں بھی ہلاکت خیزی موجود ہے۔

آ گے فرمایا: ﴿ وَمِنْهُمْ مَّنْ خَسَفْنَا بِهِ الْأَرْضَ ﴾ ''اوران میں ان میں وہ بھی تھے جنہیں ہم نے زمین میں دھنسا دیا''۔اس ضمن میں قارون کا ذکر سورۃ القصص' آیت الممیں ہوا ہے جہاں فرمایا گیا: ﴿ فَحَسَفْنَا بِهِ وَبِدَارِهِ الْاَرْضَ اللهِ ''تو ہم نے أسے اوراً س کے کل کوزمین میں دھنسا دیا''۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے قارون' خسف فی الارض''کے عذاب کا شکار ہوگیا۔

﴿ وَمِنْهُمْ مَّنُ اَغْرَقُنَا ﴾ '' اوران میں وہ بھی تھے جن کوہم نے غرق کردیا' نے خرق کے جانے کا عذاب دو تو موں پر علیحدہ علیحدہ طریقے سے آیا تھا۔ تو م نوٹ کو تو ان کے گھروں اور شہروں میں ہی غرق کردیا گیا تھا' جبکہ فرعون اور اس کے لاؤلشکر کومحلوں اور آباد یوں سے نکال کر سمندر میں لے جا کرغرق کیا گیا۔ آخر میں فرمایا: ﴿ وَمَا تَكَانَ اللّٰهُ لِيَظْلِمُونَ ﴾ '' اور اللہ ایسانہیں تھا کہ ان پرظلم کرتا' بلکہ وہ لوگ خود ہی اپنی جانوں پرظلم کرتا۔ تھے۔''

#### عذاب استیصال کے قانون میں یہود کا استثناء

اللہ تعالیٰ کے قانونِ عذابِ استیصال کے شمن میں یہ نوٹ کرلیں کہ اس میں ایک استثناء موجود ہے اور وہ یہود یوں کا استثناء ہے ۔۔۔ یہود کی طرف اللہ تعالیٰ نے حضرت عیسیٰ علیہ کو رسول بنا کر بھیجا: ﴿ وَاللّٰهُ قَالَ عِیْسَی ابْنُ مَرْیَمَ یلَیْنی اِسْوَآءِ یُلَ النّٰی مَسْیٰ علیہ کا اللّٰهِ اِلَیْکُمْ ﴾ (الصف: ٢) '' اور جب کہا عیسیٰ ابن مریم نے: اے بی اسرائیل! میں تہاری طرف اللہ کا رسول (بنا کر بھیجا گیا) ہوں' ۔۔ حضرت عیسیٰ علیہ کی بعثت پوری دنیا کے لیے تو صرف ایک ہی رسول بھیجے گئے اور وہ محمولًا لیّنی ہیں۔ آپ سے پہلے سارے رسول اپنی اپنی قوم کی طرف بھیجے گئے ۔ حضرت عیسیٰ بھی بی اسرائیل کی طرف بھیجے گئے ۔۔ حضرت بیسی بھی بی اسرائیل نے نہ صرف ان کا انکار کیا بلکہ ان پر بے ہودہ الزام لگایا انہیں جادوگر' کا فراور مرتد قرار دیا (معاذ اللہ!) اور بالاً خراس قوم نے حضرت میٹ کو ایٹ بس پڑتے سولی پر چڑھوا کے دم لیا۔ اس نافر مانی پر وہ عذاب استیصال کے ستی ہو بھی سے لیکن ان پر عذاب نہیں آیا۔ کو ل نہیں نافر مانی پر وہ عذاب استیصال کے ستی ہو بھی سے لیکن ان پر عذاب نہیں آیا۔ کو ل نہیں اس کی ایک تو جیہ میر سے سامنے ہے۔ یہ تو اللہ تعالیٰ کی حکمت اور اس کی مشیت ہے البتہ اس کی ایک تو جیہ میر سے سامنے ہے۔

اللہ تعالیٰ نے اس سارے معاملے کو اشتباہ میں ڈال دیا ہے۔ عیسیٰ علیہ کو اوپر آسانوں پر اٹھالیا گیا اور سولی پر نہیں چڑھے دیا گیا۔ پھر سولی پر کون چڑھا' اس کے بارے میں خودانجیل بر نباس یہ بتاتی ہے کہ یہوداسکر یوتی جو بارہ حوار یوں میں سے ایک تھا اور جس نے غداری کر کے حضرت مسح گوگر فنار کر وایا' اس کی شکل بدل کر حضرت مسح کی می کردی گئی اور وہ پکڑا گیا اور سولی چڑھا۔ وہ اس کا مستحق تھا کہ غداری کی سزااسے ملنی جا ہے تھی ۔ یہیں کہ کسی بے قصورانسان کو پکڑ کر حضرت عیسیٰ علیم ہی کھکل بنا دی جاتی اور اسے سولی پر چڑھا دیا جاتا ۔ بہر حال اللہ تعالیٰ نے حضرت عیسیٰ علیم کو اٹھالیا اور قوم کو مہلت ابھی تک جاری ہے' چل رہی ہے' لیکن قانونِ خداوندی نافذ ہوکر رہے گا۔ حضرت عیسیٰ علیم واٹھالیا کو قوم کو مہلت دے دی۔ وہ مہلت ابھی تک جاری ہے' چل رہی ہے' لیکن قانونِ خداوندی نافذ ہوکر رہے گا۔ حضرت عیسیٰ علیم وہ و بارہ آسکیں گے اور انہی کے ذریعے سے ان کی قوم نافذ ہوکر رہے گا۔ حضرت عیسیٰ علیم و و بارہ آسکیں گے اور انہی کے ذریعے سے ان کی قوم

(بنی اسرائیل) پرعذاب استیصال نافذ ہوگا۔اس کا ہونا یقینی ہےاوراس کی خبریں صحح اور متفق عليه احاديث ميں موجود ہيں' جن ميں کسی شک وشبہ کی گنجائش نہيں۔ رفع مسحٌ اور نزول مسِّ بير وونوں چیزیں ہمارے ایمان ویقین میں شامل ہیں'اس لیے کہ یہ باتیں اتنی واضح اورتو اتر ہے ثابت ہیں کہ ان کا اٹکار گویا قر آن وحدیث کا انکار ہو جائے گا— اس کے باوجود ایسے بدبخت لوگ موجود ہیں جو اتنی پختہ بات کا انکار کرتے ہیں۔۔۔ بہر حال میہ ہونا ہے اور حضرت مسے ملیم ہی کے ہاتھوں ان کا آخری انجام ہوگا۔ان میں سے ایک شخص ' بمسے'' ہونے کا دعویٰ کرے گا اور وہ دراصل مسے الدجال Anti) (Christ ہو گا جے حضرت مسلح علیہ اپنے ہاتھوں سے ختم کریں گے۔ اس کے بعد یہود یوں کاقتل عام ہوگا اور کوئی یہودی نہیں بیچے گا۔البتہ عیسائیوں کے پر وسلنٹس فرقہ میں سے Evengelists جو آج کل بہت زیادہ فعال ہیں' ان کا ایک رسالہ "The Philadelphia Trumpt" امریکہ کے شہر فلا ڈلفیا سے نکاتا ہے۔اس کے ایدیٹرنے لکھا ہے کہ اس (۸۰) فیصد یہودی قتل ہو جائیں گئے صرف بیس فیصد باتی بچیں گے۔ بیہ بات اس طرح درست ہو سکتی ہے کہ یہود یوں میں سے بیس فیصد حضرت میخ کی آمد ثانی کے بعد ایمان لے آئیں اور اس طرح وہ پچ جائیں' لیکن جو بھی کفریر ا ڑار ہے گا وہ لاز ما قتل ہوگا۔احا دیث میں یہاں تک آتا ہے کہ اگر کوئی یہودی کمی پھر کے پیچیے چھے گا تو پھر بولے گا:اے مسلمان بھائی!میرے پیچیے یہودی چھیا ہواہےا۔ قتل کرد۔ کسی درخت کے پیچھے چھے گا تو وہ درخت بھی بولے گا 'سوائے ایک درخت '' غرقد'' کے جس کی انہوں نے اسرائیل میں بڑے پیانے پر کاشت کی ہے۔اس سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ ہماری احادیث کو جانتے ہیں۔

اس حوالے سے مجھے لیجے کہ قانونِ خدادندی ختم نہیں ہوا' بس تھوڑ اسا وقفہ ڈال دیا گیاہے۔ فیصلہ تو سنا دیا گیا ہے' لیکن اس کی تنفیذ (execution) مؤخر کر دی گئی ہے۔ عمل درآ مدلا زما ہوگا' لیکن ہوگا حضرت سے کے نزول کے بعد جوان کے رسول تھے۔ دوسری طرف حضرت سے جب آئیں گے'رسول اللّٰدُ کَالِیْجُوْمِ کَفر مان: ((یُکسِّسُرُ الصَّلِیْبَ وَيَفْتُلُ الْنِحِنْزِيْرِ) كِمطابِق ، صليب كوتو روي گے اور خزير كوتل كردي گے۔ يدوو چزيں عيسائيوں نے خود گھڑ لی ہیں۔ ایک بيد کہ حضرت عيسیٰ صليب پر مصلوب ہوئے اور انہوں نے صليب کوابنا قومی نشان بناليا۔ حضرت ميٹ کہيں گے کہ میں تو صليب ہوا ہی مہيں 'تم نے کيا کہانی بنار کھی ہے؟ البذا صليب اور عقيد ہ صليب ختم ' جنا نچه عيسائيت بھی ختم ۔ اس ليے کہ موجودہ عيسائيت تو قائم ہی عقيدہ صليب پر ہے۔ دوسرے بيدان سے پہلے حضرت موکی علیلی کی شریعت چلی آرہی تھی جس میں خزیر کا گوشت حرام تھا، لیکن انہوں نے حلال قرارد ہے لیا۔ حضرت میٹ آ کر کہیں گے کہتم نے غلط کام کیا اور پھرا ہے ہاتھ سے خزیر کوتل کردیں گے۔ اس طرح عيسائيت بحثیت مذہب ختم ہوجائے گی اور سب کے سب عيسائی مسلمان موجائيں گے۔ اس طرح عيسائی اور مسلمان مل کرا يک اُمت واحدہ بنیں گے اور يہودی سب کے سب قتل ہوجائیں گے۔ ان میں سے اگر کسی کے بیخ کا ادامی ہو جائیں گے۔ ان میں سے اگر کسی کے بیخ کا دیں ہوجائیں گے۔ ان میں سے اگر کسی کے بیخ کا دمیں اور سب کے سب قتل ہوجائیں گے۔ ان میں سے اگر کسی کے بیخ کا دمیں اور سب کے سب قتل ہوجائیں گے۔ ان میں سے اگر کسی کے بیخ کا دمیں اور سب کے سب قتل ہوجائیں کے بعدا یمان لے آئیں گے۔

## أمت مسلمه اوربني اسرائيل مين مشابهت

اب میں ڈرتے ڈرتے اپنا خیال عرض کررہا ہوں کہ دو ہزار برس پہلے انہوں نے حضرت مسلح کواپنے بس پڑتے گویا سولی پر چڑھا دیا تو بیاسی وقت عذابِ استیصال کے مستحق ہو چکے تھے' پھران کوسزامیں دو ہزارسال کا وقفہ کیوں دیا گیا۔ میرے نز دیک اس کی جوتو جیہہ ہے (اور ظاہر ہے بیحتی اور بقینی بات نہیں ہے) وہ میں بیان کررہا ہوں۔ ایک حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ جوعذاب بی اسرائیل پر آئے ہیں وہ سب کے سب امت مسلمہ یر بھی آئیں گے۔ رسول اللّٰم اَلَٰ اَلْمُ اَلْمُ اَلْمَا اَللّٰم اَللّٰم اَللّٰم اَللّٰم اِللّٰم اللّٰم اللّٰم

((لَیَاتِیَنَّ عَلَی اُمَّتِیْ مَا اَتٰی عَلَی بَنِیْ اِسْرَائِیْلَ حَذُو النَّعُلَ بِالنَّعْلِ)) ''میری اُمت پربھی وہ سب احوال آ کرر ہیں گے جو بنی اسرائیل پر آئے تھے بالکل ایسے جیسے ایک جوتی دوسری جوتی کے مشابہ ہوتی ہے۔''

یہ حضرت عبداللہ بن عمرو بن العاص ﷺ ہے مروی صدیث ہے اور ترندی شریف کی روایت ہے۔اس حوالے ہے میں نے اپنی کتاب'' سابقہ اور موجود ہ مسلمان امتوں کا و اربعین نووی کی در 342 ی و در کابات جمعہ کسی ماضی حال اورمستقبل'' میں اُمت مسلمہ اور بنی اسرائیل پر آنے والے عذا بوں کا موازنہ (compair) کر کے دکھا دیا ہے ۔اگر بنظر غائز دیکھا جائے تو ہاری اور سابقہ اُ متِ مسلمہ یعنی بنی اسرائیل کی تاریخ میں حد درجہ چیرت انگیز مشابہت موجود ہے'اس پہلو ہے کہ یہود پر بھی اللہ تعالیٰ کے عذاب کے دو دَور آئے اور ہم پر بھی دو ہی دَور آئے'اور جس طرح بنی اسرائیل کی تولیت کے زمانے میں بیت المقدی کے ناموں کا بردہ ہ اِسكندر و چنگيز كے ہاتھوں سے جہال ميں سو بار ہوئی حضرتِ انساں کی قبا حاک! کے مصداق دو بار چاک ہوااس طرح ہمارے عہد تولیت میں بھی مسجد اقصیٰ کی حرمت دو ہی مرتبہ یا مال ہو گی۔ د کھتے! بن اسرائیل پر پہلا عذاب آیا شال سے آشوریوں اور اہلِ بابل کے ہاتھوں'جس کا ذکر سور ہی اسرائیل میں ہے: ﴿ فَإِذَا جَآءَ وَعْدُ أُولَهُمَا بَعَنْنَاعَلَيْكُمْ عِبَادًا لَّنَآ ٱولِيْ بَأْسِ شَدِيْدٍ فَجَاسُوْا خِلْلَ الدِّيَارِ \* وَكَانَ وَعُدًّا مَّفْعُولًا ﴿ ''پس جب ان دونوں میں سے پہلے وعدے کا وقت آیا تو ہم نے اپنے سخت جنگجو بندے تم پرمسلط کردیے جوشہروں کے اندر کھیل گئے۔ اور وہ وعدہ یورا ہوکررہا۔'' بعینہ ایسا ہی حال مسلمانوں کا بھی ہوا ہے ثال سے آنے والے عیسائیوں کے ہاتھوں۔ اس میلیمی جنگ میں نہ صرف معجد اقصیٰ کے ناموں کا پردہ جاک ہوا' بلکہ بیت المقدس میں وہ قبل عام ہوا جس کا تذکرہ کرتے ہوئے مغربی مؤرخین بھی کانپ جاتے ہیں۔اس کے بعدیہودیر دوسراعذاب مشرق کی جانب سے بخت نصر کے ہاتھوں آیا' جبکہ مسلمانوں یربھی دوسراعذاب مشرق کی جانب ہے تا تاریوں کے ہاتھوں آیا اور اس فتنہُ تا تاریے پہلے افغانستان اور ایران کو پا مال کیا اور ہر جگہ کشتوں کے پشتے لگا دیے اور بالآخر بغدا د

میں وہ تباہی مچائی کہ رہے نام اللہ کا۔لاکھوں مسلمان تہ تنج ہوئے 'بغداد کی گلیاں خون کی ندیاں بن گئیں اورالف لیلہ کے اس رومانوی شہر کی اینٹ سے اینٹ نج گئی' اور بعینہ وہ کیفیت پیدا ہوگئی جوکم وہیش دو ہزار سال قبل بخت نصر کے حملے سے بیت المقدس کی ہوئی و اربعین نؤوی کی در 343 ی در فطابات جمع کی

تھی ۔اس کے بعدیہودیوں پرعذاب آیا سکندراعظم اورسلوکس'جو بعد میں سکندر کا سپے سالا ربنا تھا' کے ہاتھوں اور پھراس کے بعدر دمیوں کے ہاتھوں۔ای طرح اس اُ مت پر بھی عذاب آیا ہے مغربی بورپی ممالک (برطانیۂ فرانس'اٹلی' سپین ) کے ہاتھوں۔اس

کے بعد بچھلی صدی میں یہودیوں پر آخری عذاب''ہولوکاسٹ'' آیا جس کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ اس میں ساٹھ لا کھ یہودیوں کو جرمنوں نے قل کیا۔اگریہ تعدادساٹھ

لا کھ کے بجائے چھولا کھ بھی ہوتو بھی بہت بڑا عذاب ہے۔ بیعذاب ابھی اس اُمت پر آنا ہے اور میں ڈرتے ڈرتے کہدر ہاہوں کہ بیعذاب اُمت کے بہترین حصہ پرآئے گااور

وہ اہل عرب' اُمیین اور بنی اساعیل ہیں \_

اس وقت پوری اُمت مسلمہ مجرم ہے اس لیے کدد نیا کے سی ایک کونے میں بھی ہم نے اسلام کوبطورِ نظام نافذنہیں کیا۔ہم دنیا والوں کو کیسے کہہ کتے ہیں کہ اسلام کا نظام عدلِ اجمّاعی یہاں موجود ہے'اپنی آئکھوں ہے آ کرمشاہدہ کرلو'اس کی برکات آ کرد کھیے لو۔اس روئے ارضی کے ایک اپنج پر بھی ہم اسلام کونا فذنہیں کر سکے ۔تو پوری امت مسلمہ بحثیت مجموعی مجرم ہے کیکن عربول کی حیثیت سب سے بڑے مجرمول کی ہے۔اس کی

وجہ یہ ہے کہ غیر عربوں کے لیے تو قر آن اجنبی زبان میں ہے جبکہ عربوں کی تو اپنی زبان میں قرآن ہے۔اس کے ساتھ ان کوایک رتبہ بھی ملاتھا کہ نبی آخر الزماں مَلْ ﷺ ان میں سے تھے۔ بع ''جن کے رہے ہیں سواان کی سوامشکل ہے'' کے مصداق جن کا مقام

ا و نیجا ہوتا ہے ان کا محاسبہ بھی سخت ہوتا ہے۔اس لیے وہ بڑے مجرم ہیں اور زیادہ عذاب کے مستحق ہیں۔ بیعذاب تیسری جنگ عظیم کی صورت میں عربوں پریہودیوں کے باتھوں آنا ہے۔اس جنگ کواحادیث مبارکہ میں 'المَلحَمة العُظملي' اور بائبل میں

ہر مجدون (Armageddon) کہا گیا ہے۔آپ اخباروں میں پڑھتے رہتے ہیں کہ اس کے لیے نضا تیار ہور ہی ہے۔ جنگ کا میدان مشرقِ وسطیٰ کے عرب مما لک بنیں گے۔ بورپ تو پہلی اور دوسری جنگ عظیم میں اپنا حصہ ادا کر چکا' بایں طور کہ ان جنگوں میں کروڑ ول یورپین قمل ہوئے ۔ وہ کہتے ہیں کہاب جو تیسری جنگ ہوگی وہ ایشیا اور مشرق وسطنی میں ہو گی اوراس جنگ میں پہلی دوجنگوں سے زیادہ لوگ قتل ہوں گے۔

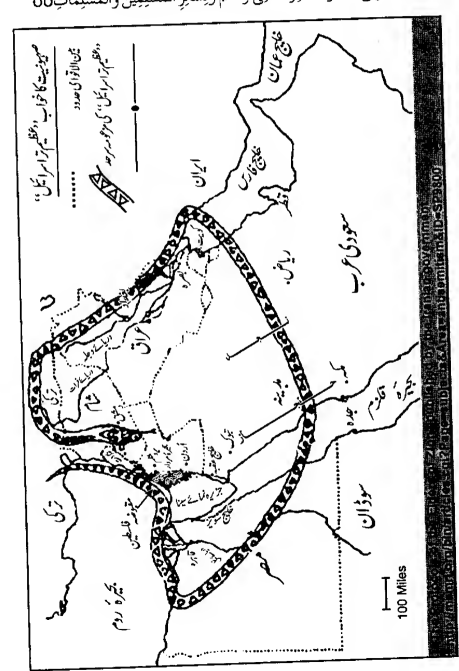
ا حادیث میں تو یہاں تک الفاظ آئے ہیں کہ اگر ایک شخص کے سوبیٹے ہوں گے تو نانو بے قتل ہو جائیں گئے صرف ایک بچے گا۔ ای طرح حدیث میں یہ بھی آتا ہے کہ زمین پر اتنی لاشیں پڑی ہوں گی کہ ایک پرندہ اڑتا چلا جائے گا'اڑتا چلا جائے گا'گر اسے اتنی جگہ بھی نہیں ملے گی کہ زمین پر اُئر سکے۔ ہر طرف لاشیں ہی لاشیں ہوں گی بہاں تک کہ تھک ہارکراس کے بازوشل ہو جائیں گے تو وہ لاشوں پر ہی گرے گا۔ ایک تو مردارخور پرندے ہوتے ہیں جو لاشوں پر جھیٹتے ہیں اور مردار کھاتے ہیں' وہ چاہے کوے ہوں یا گدھ ہوں' لیکن جو نفاست پیند پرندہ ہے وہ بھی گندگی پرنہیں اثرتا۔

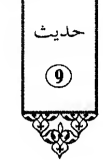
اییا کیوں ہوگا؟ اس کے لیے میری توجیہہ یہ ہے کہ اس اُمت کوتمام امتوں پر فضیلت دی گئی ہے اورامت کا بہترین حصد اہل عرب ہیں۔ آج عرب مما لک میں ارب ہاارب ڈالر کے کل بنائے جارہے ہیں۔ سیون شار ہوٹل عرب مما لک میں بن رہے ہیں جہاں پر داخلہ کی سوڈ الر دے کر ہوتا ہے۔ اس طرح انہوں نے اپنی ساحلی سرئیس اس خوبصورتی سے سجائی ہیں کہ اس قدر حسین مناظر میں نے پورے امریکہ میں کہیں نہیں دیکھے۔ یہ سب نبی اکرم مَنَّا اَلِیُّمَا کَا بیٹین گوئی کے مین مطابق ہے۔ آپ مَنَّا اِلْمَا مِنْ اِلْمَا مِنْ اِللَّهِ مِنْ اِللَّهِ اللَّهِ اِللَّهِ اِللَّهِ اِللَّهِ اِللَّهِ اِللَّهِ اِلْمَا اِللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اِللَّهِ اِللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ ا

اس اُمت کے انفل حصہ پر جواللہ کا عذاب آنا ہے وہ ان یہود یوں کے ہاتھوں آئے گا۔ عربوں کی پیٹے پر عذاب کا کوڑے پڑے گا اور عرب میں لاشیں ہی لاشیں ہوں گی۔ اس حوالے سے مولانا اصلاحی صاحب ایک کہا وت بیان کیا کرتے تھے۔ ان کے علاقے میں ایک رواج تھا کہ اگر کوئی را جپورت نو جوان بڑی گری ہوئی حرکت کرتا تھا تواس کے سر پر جمار کے ہاتھوں جو تے لگوائے جاتے تھے۔ اس کی وجہ بیتی کہ را جبوت کے سر پر اگر را جبوت کا جوتا پڑے تو تکلیف تو ہوتی ہے لیکن اتن بے عزتی محسوس نہیں ہوتی 'جبکہ اگر را جبوت کا تو اس کوا گر ریزی میں کہتے ہیں to add insult to injury بعنی جو تے لگنے کی جو تکلیف ہونی ہے وہ تو ہونی ہے لیکن اس تکلیف کے ساتھ ساتھ ساتھ ساتھ

بے عزتی (insult) بھی ہے۔ ای طرح یہودی دین الہی کے اعتبار سے بھار ہیں معضوب علیہم قوم ہیں۔ دوسری طرف اہل عرب انسانوں میں سے افضل ترین ہیں اس لیے کہ ان ہی میں سے محترسول الله مُلَّا اللّهُ عُلِیم ہو تھام انبیاء ورسل میں افضل ترین ہیں۔ الغرض افضل ترین انسانوں کو ان چماروں کے ہاتھوں سزادی جائے گی۔ اس میں تکلیف تو ہوگی ہی 'لیکن ایک طرح کی ہتک (insult) بھی ہوگی۔ میری رائے کے مطابق الله نے یہودیوں کو جو تھوڑی ہی مہلت دی ہو یہ مسلمانوں کی آزمائش کے لیے ہے۔ فیصلم ترقیرستان سنے گا

اس کے بعد یہود عرب اور مشرق وسطی پر چھا جا ئیں گے اور دعظیم تر اسرائیل '
وجود میں آئے گا — اس کی وجہ ہے کہ اسرائیل ابھی بہت چھوٹا سا ملک ہے اور وہاں
پر صرف تیں پنیٹیس لاکھ یہود کی ہیں ' جبکہ پوری دنیا میں ان کی تعداد سوا کروڑ ہے 'اور
فاہر بات ہے کہ سوا کروڑ اس چھوٹے سے ملک میں تو نہیں ساسکتے 'ان کو ایک گریٹر
اسرائیل چاہے ۔ پہلے تو ان کا کہنا تھا کہ دریائے نیل سے دریائے فرات تک کا علاقہ
اسرائیل جا گا، لیکن عراق جنگ کے بعد شیرون نے کہا ہے کہ اب ہمارا مطالبہ دریائے
اسرائیل سے وجلہ تک کا ہے۔ عظیم تر اسرائیل کا نقشہ اسرائیل کی پارلیمنٹ کی بیشا فی پر
نیل سے وجلہ تک کا ہے۔ عظیم تر اسرائیل کا نقشہ اسرائیل کی پارلیمنٹ کی بیشا فی پر
مصرکا انہائی زرخیز دریائے نیل کے ڈیلٹا کا علاقہ 'ترکی کا جنوبی حصہ اور سعودی عرب کا
مصرکا انہائی زحمہ شمول مدینہ ہے سب گریٹر اسرائیل کا حصہ بنیں گے۔ بیلوگ مدیش
میں داخل کی کوشش ضرور کریں گے گر اللہ تعالی حفاظت فرمائے گا اور بیاس میں داخل
میں داخل کی کوشش ضرور کریں گے گر اللہ تعالی حفاظت فرمائے گا اور بیاس میں داخل
منبیں ہوسکیں گے۔

اس طرح ایک گریٹر اسرائیل وجود میں آئے گا اور پھر ساری دنیا سے تمام یہود یوں کوجھاڑ و پھیڑ کریہاں جع کرلیا جائے گا۔اس کا ذکر بھی سورہ بنی اسرائیل میں موجود ہے: ﴿ فَاذَا جَآءَ وَعُدُ الْاَحِرَةِ جِنْنَا بِكُمْ لَفِیْفًا ﴿ )''یس جب آخرت کا 



## ا طاعتِ رسول کی فرضیت لار کثر ت ِسوال کی ممانعت

۱۱/نومبر۲۰۰۷ء کے خطبہ جمعہ کا بقیہ حصہ

خطبهٔ مسنونه کے بعد:

عَنُ آبِيُ هُرَيْرَةَ عَبُدِ الرَّحُمْنِ بُنِ صَحْرٍ فَلِلَّهِ قَالَ : سَمِعُتُ رَسُولَ اللَّهِ يَنْظُنْهُ يَقُولُ :

((مَا نَهَيْتُكُمْ عَنْهُ فَاجْتَنِبُوهُ ' وَمَا امَرْتُكُمْ بِهِ فَافْعَلُوْا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ ' فَإِنَّمَا

آهُلَكَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِكُمْ كَثْرَةُ مَسَائِلِهِمْ وَاخْتِلَافُهُمْ عَلَى آنْبِيَائِهِمْ))(١)

سیدنا ابو ہر ریرہ عبدالرحمٰن بن صبحو ڈاٹیؤ بیان کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللّٰہ مَاٰٹیؤُم کو فر ماتے ہوئے سنا:

''میں تمہیں جس کام ہے منع کروں اس سے باز رہوا ورجس کام کا تھکم دوں اسے بقدر استطاعت بجالا وُ — تم ہے پہلے لوگوں کو ان کے کثر ت ِ سوالات اور انبیاء سے جحت بازی نے ہلاک کر ڈالا تھا۔''

معزز سامعین کرام!

ریامام کیجی بن شرف الدین النووی میلید کے شہر کا آفاق مجموعہ احادیث''اربعین نووی'' کی حدیث ۹ ہے۔ اس حدیث میں فہکور مضمون اس سے پہلے حدیث میں بھی میں بھی (۱) صحیح البخاری' کتاب الاعتصام بالکتاب والسنة' باب الاقتداء بسنن رسول الله مَنْ الله عَنْ الله مَنْ الله مِنْ ال

وصحيح مسلم كتاب الفضائل باب توقيره وترك اكثار سؤاله..... واللفظ له.

مِم يرُه عِيكَ بِن جس مِين رسول اللهُ مَا يُعْزِمُ فِي ما يا: ﴿ إِنَّ الْحَلَالَ بَيِّنٌ ، وَإِنَّ الْحَوَامَ بَيِّنٌ ' وَبَيْنَهُمَا أُمُورٌ مُشْتَبِهَاتٌ لَا يَعْلَمُهُنَّ كَثِيرٌ مِّنَ النَّاسِ)) '' طال بالكل واضح ہے اور حرام بھی بالکل واضح ہے اور ان دونوں کے درمیان کچھ مشتبہ چیزیں ہیں جن کے (شرعی تھم) کے بارے میں لوگوں کی اکثریت نہیں جانتی''۔۔ یعنی حلال وحرام کے علاوہ بعض چیزیں ایسی ہیں جن کے بارے میں انسان شک میں پڑ جاتا ہے کہ پتانہیں ہے شے حلال ہے یانہیں — ان مشتبہ چیزوں کے بارے میں رسول الله مُثَالَّيْتِمُ نے فرمایا: ( ( فَمَنِ اتَّقَى الشُّبُهَاتِ فَقَدِ اسْتَبْرَأَ لِدِيْنِهِ وَعِرْضِه ' وَمَنْ وَقَعَ فِي الشُّبُهَاتِ وَقَعَ فِی الْحَوَامِ))''پس جو شخص اس قتم کی غیرواضح اشیاء سے نیج گیا اُس نے اپنے دین اور عزت کو بچالیااور جو خف اس قتم کے مشتبہ امور کواختیار کرنے لگے تو وہ حرام میں جایڑے گا''--- اس حدیث کے شمن میں' میں عرض کر چکا ہوں کہ جس شے کو کتاب دسنت کے دلاکل اورنصوص ہے حرام ثابت نہ کیا جاسکے وہ قانو نا حلال ہے۔اصول نہیں ہے کہ جس شے کو حلال ثابت نہ کیا جا سکے وہ حرام ہے۔اگر ایسا ہوتا تو حلال کا دائر ہ بہت محدود ہو جاتا لهذا جو چیز ازروئے قرآن وسنت حرام ثابت نہیں ہوتی تو وہ قانو ناحلال اور جائز ہے۔ کیکن اگر کوئی چیز ایسی ہےجس کا شرعی تھم واضح نہیں ہے تو اس کے بارے میں تقویٰ کا پہلوبیہ کراینے دین کو بچانے کے لیے ان مشتبہات ہے بھی بچاجائے۔

اكرم كَالْيَّيْزُ فَ اوامرونوا بى كے سلسلے ميں مين مَن فكا لنے اور بال كى كھال اتار نے سے منع كرتے ہوئ فرمایا: ((فَانَّمَا اَهُلَكَ الَّذِیْنَ مِنْ قَبْلِكُمْ كُثْرَةُ مَسَائِلِهِمْ وَالْحَتِلَافُهُمْ عَلْی اَنْدِیْنَ مِن اَلْلِکُمْ كُثْرَةُ مَسَائِلِهِمْ وَالْحَتِلَافُهُمْ عَلَى اَنْدِیْنَ مِن اللّٰ کی اَلْمُوکہ ) تم سے پہلی قوموں کواس چیز نے ہلاک کیا کہ وہ بہت سوال کرتے تھے۔''

یہاں دو چیزوں سے روکا گیا ہے: (۱) کثرت سوال ٔ اور (۲) انبیاء سے ججت بازی۔ کثرت سوال کے حوالے ہے اقوام سابقہ کا معاملہ بیتھا کدان کے نبی جب بھی کوئی حکم دیتے تو وہ کہتے : حضرت!اگراس طرح ہو جائے تو کیا ہوگا اوراگر یوں ہو جائے گا تو پھر کیا ہوگا؟ اس طرح کے بے تکے سوالات سے روکا گیاہے۔اس کی وجہ ہیہ ہے کہ اگر اللہ اور اس کے رسول نے بات کھلی جیموڑی ہے اور تمہیں ایک آزادی دے رکھی ہے تو تم یوں سوالات کر کے لوگوں کے لیے دین کا دائرہ تنگ کرالو گے۔جیسا کہ ایک بردی مشہور حدیث ہے۔حضرت ابوہر میرہ ڈاٹیؤ سے روایت ہے کہ نبی اکرم مُلاٹیڈانے مِمِين خطبه ديا اور فرمايا: ((يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ فَرَضَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ الْحَجَّ فَحَجُّوا)) " اے لوگو! اللہ نے تم پر جج فرض کیا ہے 'پس تم جج کرو''۔ ایک شخص نے کہا: یارسول الله! کیایہ ہرسال فرض ہے؟ آ ب خاموش رہے۔اس نے تین مرتبہ یہی سوال کیا تو تیسری بارآتٍ نے فرمایا: ((لَوْقُلْتُ نَعَمْ لَوَجَبَتْ وَلَمَّا اسْتَطَعْتُمْ))(١) ' اگريس إل كهدويتا تو پھر جج ہرسال فرض ہوجا تا خواہتم اس کی طاقت ندر کھتے'' یبعض روایات میں تو یہاں تك آتا ہے كہ جب الشخص نے سوال كيا تو نبي اكرم مَا لَيْنَامِ نے ادھر سے رخ بھيرليا۔ وہ گھوم کر اُدھر آ گیا اور پھر وہی سوال وہرایا۔حضور مُنافِیْن نے اس بار بھی کوئی جواب نہیں دیااور خاموش رہے کیکن جب اس نے تیسری مرتبہ وہی سوال دہرایا تو آ پ نے اسے ڈانٹ دیااور فرمایا کہ اگر میں ہاں کہہ دوں تو بیتم پر ہرسال فرض ہو جائے گا اورتم اس کی طافت بھی نہیں رکھتے ۔لہذاتم اس طرح کے سوالات کر کے شریعت کا دائرہ شک کیوں کر دینا جاہتے ہو جے اللہ تعالی نے تمہارے لیے وسیع رکھا ہے۔ چنانچہ پوری

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب الحج باب فرض الحج مرة في العمر\_

و اربعین نؤوی کمی در می و 350 میں میں خطابات ہمیں اندگی میں شرعاً ایک ہی مرتبہ کج فرض ہے اورا گرکسی کے لیے ہرسال حج کرناممکن ہوتو وہ ہرسال حج کرناممکن ہوتو وہ ہرسال حج کرے۔

اصل میں کچھلوگوں کا ذوق اور مزاج ایسا ہوتا ہے کہ وہ تکلف اور تقشف کرتے ہیں۔ایک صاحب نے اس کے لیے '' تقویٰ کا ہینے'' کی اصطلاح استعال کی ہے۔ ہونا یہ چاہیے کہ جو شے کھلی حرام ہے اس سے بچوا ور جو مشتبہ چیزیں ہیں ان کے بارے میں اپنے دل سے پوچھ کر فیصلہ کرو۔ جیسے ایک شخص نے رسول اللّه مَا اللّه وَ اللّه مَا اللّه اللّه مَا الللّه مَا اللّه مَا اللّه مَا اللّه مَا اللّه مَا اللّه مَا اللّ

اس شمن میں نورالدین زندگی کے بیٹے کا واقعہ بھی میں آپ کو سناچکا ہوں کہ تمام مکا تب فکر کے مفتوں کے فقو کے آگئے کہ جان بچانے کے لیے شراب پی جاستی ہے کہ کین نورالدین زندگی کے تقویٰ کا عالم ملاحظہ ہو کہ فتویٰ آجانے کے بعد بھی اس کوتسلی نہ ہوئی ۔ اس نے مفتیانِ کرام کو بلایا اور کہا: اگر اللہ میرے بیٹے کوشفا دینا جا ہے تو کیا وہ شراب کامحتاج ہے؟ انہوں نے کہا بہیں! اوراگر اللہ کی مشیت میں میرے بیٹے کی موت مراب کامحتاج کیا شراب اسے بچالے گی؟ انہوں نے کہا بہیں! اُس اللہ کے کا وقت آگیا ہے تو کیا شراب اسے بچالے گی؟ انہوں نے کہا بہیں! اُس اللہ کے بعد کہا: اپنے یوفق کی انداز ہے کہ جب دل مطمئن نہیں ہے تو حرام مگر اسے شراب نہیں پلوائی۔ یہ تو تو تا کہا نامان نہیں کیا' جبکہ اس کے برعس بعض لوگ تکلف اور شرکو جان بچانے کے لیے بھی استعال نہیں کیا' جبکہ اس کے برعس بعض لوگ تکلف اور شرف کر جان بچانے کے لیے بھی استعال نہیں کیا' جبکہ اس کے برعس بعض لوگ تکلف اور شرف کرتے ہیں۔ ان کا طرز عمل یہ ہوتا ہے کہ چھوٹی چھوٹی چیوٹی چھوٹی چیزوں پرتوان کے ہاں فتوے تقشف کرتے ہیں۔ ان کا طرز عمل یہ ہوتا ہے کہ چھوٹی چھوٹی چیوٹی چھوٹی چیزوں پرتوان کے ہاں فتوے

<sup>(</sup>۱) سنن الدارمي كتاب البيوع باب دع ما يريبك الى ما يريبك.

ہوتے ہیں اور بڑے بڑے صریحاً حرام کو وہ ھنینگا مَوِیْنگا کھائے جارہے ہوتے ہیں۔
مثلاً کسی نے رفع یدین نہیں کیا تو اس کی نماز باطل ہونے کا فتو کی فوراً صادر ہوجائے گا'جبکہ
سود کے بارے میں کوئی پروانہیں ہے'تم بھی کھاؤ' میں بھی کھاؤں گا' نہ میں تہمیں ٹوکوں گا
اور نہتم مجھےٹوکو گے۔ آج کل ایسی ہی صورت حال ہے کہ ذراسا اختلاف یا ذراسا کوئی
فرق سامنے آجائے تو خاص فہ ہی ذہنیت کے حامل لوگ یک دم آپ سے باہر ہوجائے
ہیں۔ اس حوالے سے حضرت میں عایش کا بہت ہی خوبصورت تبھرہ ہے۔ انہوں نے یہودی
علاء سے یہ کہا تھا: ''اے فریسیو! تمہارا حال ہے کہتم مچھر چھانے ہواور سمو ہے اونٹ
نگل جاتے ہو' ۔ بعینہ یہی ہوتا ہے جب اس قتم کی ذہنیت پیدا ہوجاتی ہے۔

دوسری بات جس سے آ یے مُلَیٰ یُکِیْم نے منع فرمایا وہ ہے: ((وَالْحِتِلَافُهُمْ عَلَی الْاَنْبِيَاءِ))۔ میرے نز دیک اس کا ترجمہ''انبیاء سے اختلاف'' ذرا مناسب نہیں ہے' جبکہ اس کا سیح اور مناسب ترجمہ'' انبیاء سے جمت بازی'' کرنا ہے ایعنی سوال برسوال کر کے ججت بازی کرنااورشر بعت کے دائر ے کومحدود کراتے چلے جانا'اس ہےرو کا گیا ہے۔ یوں سمجھئے کہ ایک مسلمان جوحضورمُاکٹیٹِز کے زمانے میں تھا اس کی فقہی معلومات ہمار ہےمفتیوں کے برابرنہیں ہوسکتیں۔اس لیے کہاس وفت تواصل دین بیرتھا کہا للہ کے دین کوغالب کرنے کے لیے تَن مَن دَهن لگا دواور نماز پڑھ کو۔ بہمی حضورمًا کا فیڈم کور فع یدین كرتے ہوئے ديكھا ہے تو كرلوا در كبھى ديكھا ہے كه آپ نے رفع يدين نہيں كيا تو آپ بھی مت کرو' کوئی فرق واقع نہیں ہوتا — ایک بدو صحابی دُور ہے آئے اور انہوں نے حضور مَثَالِيَّيْمُ كُو اس حال میں دیکھا كه آت سے گریبان كے بین بندنہیں كيے ہوئے تھے۔انہوں نے ساری عمراین قیص کے بٹن بنزہیں کیے۔ٹھیک ہے بیاُن کا اپنا ذوق ہے کہانہوں نے حضور مُنْ اللّٰهِ اُسِ اس میں دیکھا اور عمر بھراسی پرعمل پیرا رہے کیکن اس ہے آگے بڑھ کر فروعی معاملات پر بحث وتتحیص اور پھران میں ایک دوسرے سے اختلاف لائق تحسین نہیں' بلکہ فتنہ پیدا کرنے والا رویہ ہے۔ ہمارے ہاں جوفقهی اختلاف اوراس میں جوشدت ہے وہ آج ہے نہیں ہے' بلکہ بیشدت تو ابتدا ہے ہے۔امام

ابوصنیفہ مُونینے کے دور کے غیر حنفی فقہاءامام صاحب سے اس در بے نفرت کرتے تھے کہ
ان کا نام تک لینا پسند نہیں کرتے تھے۔ اس لیے ان کی کتابوں میں اکثر آپ کو قال
کر جُل مُکوفی (ایک کوفی شخص نے کہا) کے الفاظ لیس گے۔ بھٹی ان کا نام تولیں اور اگر
آپ ان کی بات رد کرنا چاہتے ہیں تو دلیل سے رد کریں ۔ فقہی اختلاف کی بیشدت
ہمارے ہاں بہت جلدی پیدا ہوگئ تھی 'جبکہ اب تو فرقہ پرتی اپنے عروج کو بہنچ گئی ہے
کہ لوگ فرقوں میں بٹے ہوئے ہیں اور ایک دوسرے کے لیے ضال اور مضل ہونے
کے فتوے ہیں' کفر کے فتوے ہیں۔ اس ساری صور تحال کا سبب اوا مرونو اہی میں مین
شیخ نکا لنا ہے۔

اس حوالے سے درست رویہ یہ ہے کہ موٹی موٹی با تیں جن کا اللہ اور اس کے رسول مکا اللہ افر اس کے رسول مکا اللہ افر اس بھل ہے ان پر عمل پیرا ہوا جائے اور جن چیز وں سے روک دیا ہے ان سے رک جایا جائے ۔ باتی یہ کہ ان کے اندر بہت زیادہ مین کٹے نکالنا 'بال کی کھال اتارنا ' بہت تفصیلات کے اندر جانا ' در حقیقت یہ وہ چیزیں ہیں جس سے دین میں تنگی پیدا ہوتی ہے ۔ سورة الاعراف میں ارشاد باری تعالی ہے : ﴿ وَ يَضَعُ عَنْهُمُ اِصْرَهُمُ وَ الْاَعْلَالَ ہے ۔ اللّٰ کَانَتُ عَلَيْهِمُ ﴾ (آیت کے 1) یعنی جب ہمارے نبی اُس کے تو وہ لوگوں کو ان بوجھوں سے نبیات دلائیں گے جوان کے کندھوں پر ہوں گے اور ان کی گر دنوں میں جوطوق پڑے ہوں گے ان سے بھی نبیات دلائیں گے۔

یبود بول میں قانون کے اندر باریک بنی اور مین منح کی عادت بہت زیادہ تھی۔
یہود بول میں قانون کے اندر باریک بنی اور مین منح کی عادت بہت زیادہ تھی۔
یہی وجہ ہے کہ جب بنی اسرائیل کا ایک شخص قبل ہوگیا تو اس کے قاتل کے بارے میں
جاننے کے لیے اللہ تعالی نے ان کوایک گائے قربان کرنے کا تھم دیا۔لیکن انہوں نے اس
گائے کے بارے میں سوال کر کے اور اس کی تفصیلات پوچھ کرا پنے لیے مشکلات پیدا کر
گیں ہے۔تو بیساری چیزیں وہ اُغلال اور بوجھ تھے جولوگوں کے اوپرڈال دیے گئے تھے۔
گیں ہے۔ تو بیساری چیزیں وہ اُغلال اور بوجھ تھے جولوگوں کے اوپرڈال دیے گئے تھے۔

<sup>↑</sup> محترم ڈاکٹر صاحب اس حوالے ہے لکھتے ہیں:

<sup>&#</sup>x27; وُبِي اسرائيل مِي عاميل نا مي ايك مخص قُل بوگيا تهاا در قاتل كا پيانبيں چل ر باتها۔

اس ضمن میں ایک یتے کی بات اور بھی ہے' وہ یہ کہ علماء کوتو'' باب الحیل'' بھی معلوم ہے بعنی ہرمشکل سے نکلنے کا راستہ آتا ہے۔ مرتا توعام آ دی ہے اس لیے کہ اُسے حلےمعلوم نہیں ہیں' جبکہ علماءتو اپنے لیے حیلے تلاش کر لیتے ہیں ۔اس کی مثال ملاحظہ سیجیے کہ در بارا کبری کے نورتن ابوالفضل اور فیضی کے بارے میں آتا ہے کہ جب گیارہ مہینے گز رجاتے تو اپناپورامال اپنی بیو یوں کے نام کردیتے تا کہ''حو لانِ حول'' نہ ہو(لینی مال پر پوراسال نہ گزرہے) اور ز کو ۃ نہ دینی پڑے 'اور پھر جب بیو پول کے قبضے میں گیارہ مہینے ہوجاتے تو وہ واپس اپنے شوہروں کے نام کر دیتیں۔ یہ حیلے بہانے کرنے والے وہ علاء ہیں جن میں ہےا یک نے بے نقط تفسیر کھی ہے' یعنی وہ قر آن کا اتنابر اعالم تھا کہ کوئی نقطے والا حرف اس تفسیر میں شامل نہیں کیا --- آپ کومعلوم ہے کہ بعض حروف چہی مثلاب 'ت' ث نقطے والے ہیں' جبکہ بعض مثلاح' ذر'س وغیرہ بغیر نقطے والے ہیں' تو اس کی تفسیر میں کوئی نقطے والاحرف نہیں ہے۔۔۔ اس ہے معلوم ہوتا ہے کہ اس کے پاس ایک طرف تو قرآن مجید کا وسیع علم تھا اور دوسری طرف لغت کا بھی وہ ماہر تھا۔ پھریہی دونوں بھائی تھے جنہوں نے چٹے اُن پڑھا کبرکو'' دینِ الٰہی'' کاسبق پڑھایا تھا' جیسے غلام احمہ قادیانی کو جو کچھ پڑھایا'وہ حکیم نور الدین نے پڑھایا جو بہت بڑا اہلِ حدیث عالم تھا۔ ورنه خود غلام احمر قادیانی کی اپنی کوئی علمی حیثیت نہیں تھی۔

اللہ تعالیٰ نے حضرت موکی الیوں کے ذریعے سے تھم دیا کہ یک گائے ذیج کرواوراس

کے گوشت کا ایک کلزامردہ فخص کے جسم پر ماروتو وہ بی اُٹے گا اور بتا دے گا کہ میرا

قاتل کون ہے ۔۔۔۔۔ بنی اسرائیل کو جب گائے ذیج کرنے کا تھم ملاتو ان کے دلوں میں

جو چھڑ ہے کی محبت اور گائے کی تقدیس جڑ پکڑ چکی تھی اس کے باعث انہوں نے اس تھم

ہے کسی طرح سے نیج نکلنے کے لیے مین میخ نکالنی شروع کی اور طرح طرح کے سوال

کرنے لگے کہ وہ کیسی گائے ہو؟ اس کا کیا رنگ ہو؟ کس طرح کی ہو؟ کس عمر کی ہو؟

بالآخر جب ہر طرف ہے اُن کا گھیراؤ ہو گیا اور سب چیزیں ان کے ساسنے واضح کر دی

گئیں تب انہوں نے چارونا چار با دل نخواستہ اس تھم پڑمل کیا۔''

و اربعین نووی کی در 354 کار در فطابات جمع کمی

بہرحال حضور اکرم مُنَّا اَلَّیْمِ نے ہمیں دین کی واضح تعلیمات پڑمل کرنے اور جحت بازی اور کثر ت سوال سے منع فر مایا ہے۔ آپ مُنَّالِیْمِ نے فر مایا کہ جس چیز ہے میں تمہیں روکوں اس سے باز آ جا وَ اور جس کام کا حکم دو تو اپنی استطاعت کے مطابق اس کے لیے کوشش کرو اور اَحکام دین میں بلاوجہ مین میخ نہ نکالو اس لیے کہتم سے پہلے لوگ اپنے نیوں سے بہت زیادہ سوال کرنے اور جحت بازی کرنے کی وجہ سے ہلاک ہوئے تھے۔ نبیوں سے بہت زیادہ سوال کرنے اور جحت بازی کرنے کی وجہ سے ہلاک ہوئے تھے۔ اللہ تعالی ہمیں اس طرزعمل سے محفوظ رکھے۔ آمین !

اَقُولُ قَوْلِي هٰذَا وَاسْتَغُفِرُ اللَّهَ لِي وَلَكُمْ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِيْنَ وَالْمُسْلِمَاتِ00



# تقوى اوراس كى مما شكليس

۴/ جنوری ۲۰۰۸ ء کا خطبه جمعه

خطبهٔ مسنونه کے بعد:

أَعُوذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيطُنِ الرَّجِيُمِ \_\_\_ بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمْنِ الرَّحِيُمِ

يَأَيُّهَا الَّذِيْنَ المَنُوااتَّقُواالله حَقَّ تُقْتِه وَلاَ تَمُوْتُنَّ إِلَّا وَأَنْتُمُ مُسْلِمُون وَ لَا تَمُوْتُنَ إِلَّا وَأَنْتُمُ مُسْلِمُون وَلَا تَمُوْتُنَ إِلَّا وَأَنْتُمُ مُسْلِمُون وَلَا تَمُوْتُنَ إِلَّا وَأَنْتُمُ مُسْلِمُون وَلَا تَمُون الله عمران والمعران والم

يَّأَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوْا قُوَّا اَنْفُسَكُمْ وَاهْلِيْكُمْ نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِارَةُ عَلَيْهَا مَلْمِكَةٌ غِلَاظٌ شِكَادٌ لَّا يَعْصُونَ اللهَ مَا آمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا نُؤْمَرُونَ۞ (التحريم)

عَنُ آبِي مُحَمَّدٍ الْحَسَنِ بُنِ عَلِيِّ بُنِ آبِي طَالِبٍ — سِبُطِ رَسُولِ اللَّهِ تَظْنَظُ وَرَيْحَانَتِهِ — رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا \_ قَالَ: حَفِظُتُ مِنُ رَسُولِ اللَّهِ تَظْنَة:

((دَعُ مَا يَرِيْبُكَ إِلَى مَا لَا يَرِيْبُكَ)) (١)

رسول اللّهُ طَالِيَّةُ عَلَى عَنوا ہے اور آپ کی خوشبوا بوٹھ سیدنا حسن بن علی بن ابی طالب ڈھائیا ہے روایت ہے ٔ وہ فرماتے ہیں کہ میں نے رسول اللّهُ طَالَیْہُ کَا بیفر مان حفظ کررکھا ہے: ''جوبات سمہیں شک میں مبتلا کرے اسے ترک کر دواور جس میں کوئی شک وشبہ نہ ہوا ہے اختیار کرد۔''

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ابواب صفة القيامة والرقائق والورع باب منه قال ابوعيسي هذا حديث حسن صحيح وسسن النسائي كتاب الاشربة باب الحث على ترك الشبهات

عَنْ آبِي هُرَيْرَةَ ﴿ فَهُمْ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ مَنْكُ :

((مِنْ حُسْنِ إِسْلَامِ الْمَرْءِ تَرْكُهُ مَا لَا يَعْنِيْهِ))(١)

سیدناابو ہرمرہ طافی سے روایت ہے وہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللهُ مَنَّا اَیُوْمِ مایا: ''انسان کے حسن اسلام ( یعنی اسلام کی خوبی ) میں سے یہ بھی ہے کہ وہ ان کامول کوترک کردے جن کا کوئی فائدہ نہیں ۔''

بعزز سامعین کرام!

ان سلسله ہائے خطابات میں امام یجی بن شرف النودیؒ کے شہرہ آفاق مجموعہ احادیث' اربعین نووی' کا سلسلہ دار مطالعہ کرایا جارہا ہے اور آج میں نے درسِ حدیث کے سلسلے کو آگے بڑھانا ہے ۔ اس سے قبل' اربعین نووی' کی دس احادیث ہم پڑھ کے سلسلے کو آگے بڑھانا ہے ۔ اس سے قبل' اربعین نووی' کی دس احادیث ہم پڑھ کے بیں اور آج ان شاء اللہ اس نشست ہم حدیث نمبر اااور ۱۲ کا مطالعہ کریں گے۔ میرا معمول ہے کہ میں اکثر و بیشتر زیر مطالعہ حدیث سے متعلق کوئی قر آئی آیت ضرور تلادت کرتا ہوں۔ آج میں نے جو آیات تلاوت کی ہیں ان کا مرکزی مضمون ہے: '' تقویٰ' ۔ تقویٰ' کے بارے میں قر آن کی تا کیدی آیت

تقویٰ کے بارے میں میرے نزدیک قرآن مجید کی سب سے زیادہ گاڑھی اور
تاکیدی آیت سورہ آل عمران کی آیت ۱۰۱ ہے ، جس میں فرمایا گیا: ﴿ یَا یُقُهُ الَّذِیْنَ الْمَنُوا
اللّٰهُ حَقَّ مُقْتِهِ ﴾ ''اے ایمان والو! (ایمان کے دعوے دارو!) اللّٰد کا تقویٰ اختیار
کرو جتنا کہ اُس کے تقویٰ کا حق ہے ' — اس آیت کے نازل ہونے پر اکثر صحابہ
کرام جھ اُلٹے پریٹان ہوگئے کہ کون ہے جو اللہ کے تقویٰ کا حق اداکر سکے گا'کون ہے جو
اللہ کی عبادت اور اللہ کی معرفت کا حق اداکر سکے گا'جبہ حضور اکرم مُن اُلٹے مُنے خود فرما رہے
ہیں: ((مَا عَرَفْنَاكَ حَقَّ مَعُوفَةِكَ))''اے رب! ہم مجھے پہچان نہیں پائے جیسا کہ
تیرے پہچانے کا حق تھا' ((وَمَا عَبُدُنَاكَ حَقَّ عِبَادَتِكَ))''اور ہم تیری بندگی نہیں

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ابواب الزهد باب فيمن تكلم بكلمة يضحك بها الناس\_ ومسند احمد كتاب مسند اهل البيت باب حديث الحسين بن على ح٦٤٦\_

دوسرن کرے وردہ ہن کوئی کیدیدہ ہیں ہے۔ جب نی ادانہ کر سکے تو پھراللہ کے تقویٰ کا جب نی اکر سکے تو پھراللہ کے تقویٰ کا حق کون ادا نہ کر سکے تو پھراللہ کے تقویٰ کا حق کون ادا کر سکتا ہے!

میں بار ہاعض کر چکا ہوں کہ ہمارا قرآن کا پڑھنا' سننا کچھاور ہوتا تھا۔ وہ قرآن کو صحابہ کرام ڈولٹی جب قرآن پڑھتے یا سنتے تھے توان کا انداز کچھاور ہوتا تھا۔ وہ قرآن کو پڑھتے اور سنتے ہوئے اپ آپ کو تھے رہے تھے کہ ہم اس پر پورے اتر سکتے ہیں یا ہیں!اس کی بنیادی وجہ یہ کہ صحابہ کرام کے پیش نظر' عمل' تھا۔ یہی وجہ ہے کہ صحابہ کرام ڈولٹی تھراگئے کہ اس آیت پڑل کر نااور اس پر پورا اُتر جانا تو ناممکنات میں ہے۔ اس طرح جب سورۃ الانعام کی ہے آیت نازل ہوئی:﴿فَاتُی اُلْفُولِ نَقَیْنِ اَحَقُّ اِلْاَمْنِ اِنْ کُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ اَلَّا عُلَمُونَ ﴾ ''اب دونوں فریقوں (یعنی ایک موحدین کا گروہ ہے اور ایک مشرکین کا 'توان ) میں سے امن کا مشتق کون ہے؟ (یعنی کس کود کی اطمینان اور سکون حاصل ہوتا ہے؟ بتاؤ) اگرتم سمجھ رکھتے ہو!' ۔ جیسا کہ قرآن مجید کا عام اسلوب ہے کہ پہلے سوال کیا جاتا ہے اور پھر جواب بھی اللہ خود دیتا ہے۔ اس کا فائدہ سے کہ سوال کرنے سے ذہن بیدار ہو کرغور وفکر شروع کر دیتا ہے اور پھراس کے سامنے اصل جواب آ جاتا ہے۔ تو یہاں بھی اگلی آیت میں اس کا جواب دے دیا گیا ۔ فرمایا:

﴿اَلَّذِيْنَ امَنُوْا وَلَمْ يَلْبِسُوْا اِيْمَانَهُمْ بِظُلْمٍ اُولَٰئِكَ لَهُمُ الْاَمْنُ وَهُمْ مُّهْتَدُوْنَ۞﴾

'' وہ لوگ جوا بیان لائے اور انہوں نے اپنے ایمان میں سی ظلم کی آمیزش نہیں ہونے دی' اُن کے لیے امن ہے اور وہی ہدایت پانے والے ہیں۔''

یہ من کرصحا بہ کرام ہی گئیر گھبرا گئے اور حضور مُلَّا لِیُرِیا ہے کہنے لگے کہ ایسا کون شخص ہوگا جس کی زندگی کے اندرظلم کی آمیزش نہ ہو۔ بسا اوقات ہم اپنے او پرظلم کر جیٹھتے ہیں' اپنے نفسول پر زیاد تی کر جیٹھتے ہیں یا بغیر کسی ارادے' نیت اوروجہ کے ہم کسی کے ساتھ ایسا معاملہ کر و اربعین نؤوی کی دور میں آتا ہے تو چرکون ہے جوظلم سے بچ گا اورامن کا مستحق بیں جوظلم کے دائرے میں آتا ہے تو چرکون ہے جوظلم سے بچ گا اورامن کا مستحق کون ہوگا؟ رسول الله مُنَافِیْنِیْم نے اس کے جواب میں فرمایا: یبال ظلم سے مراد''شرک' ہے اور سورہ لقمان کی آیت پڑھی: ﴿إِنَّ الشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِیْمٌ ﴿ ) ''یقینا شرک بہت بڑا ظلم ہے''۔اس اعتبار سے سورہ الانعام کی فدکورہ بالا آیت کا مفہوم سے ہوگا کہ جوشحض بڑا ظلم ہے''۔اس اعتبار سے سورہ الانعام کی فدکورہ بالا آیت کا مفہوم سے ہوگا کہ جوشحض ایمان لائے اورا پنے ایمان میں کسی قتم کے شرک کی آمیزش نہ ہونے و بے تو اس کے لیے امن اورد لی سکون ہے۔

اى طرح من فسورة التحريم كى بيآيت بحى خطاب كثروع مين تلاوت كى: يَأْلِيُّهَا الَّذِيْنَ الْمَنُواْ قُوْ النَّفُ كُمْ وَالْفِلْيُكُمْ نَارًا وَقُوْدُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلْمِكَةٌ غِلَاظٌ شِكَادٌ لَا يَعْصُونَ اللهُ مَا آمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ۞ (التحريم)

''مؤمنو! اپنے آپ کو اور اپنے اہل وعیال کو آتش (جہنم) ہے بچاؤ جس کا ایندھن آ دمی اور پھر ہیں اور جس پر تندخوا ورسخت مزاج فرشنے (مقرر) ہیں' اللہ ان کو جوارشا د فرما تا ہے وہ اس کی نا فرمانی نہیں کرتے اور جو تکم ان کو ملتا ہے وہ اسے بجالاتے ہیں۔''

اس آیت میں سب سے پہلے آتش جہنم سے اپنے آپ کو بچانے کا تکم ہے۔ چنانچ چضورا کرم مَالیَّیُمُ اپنے خطبے میں فر مایا کرتے تھے: ((اُوْصِیْکُمْ وَ مَفْسِیْ بِتَقُوى اللّٰهِ عَزّو جلّ))''میں تمہیں وصیت کرر ہاہوں اورا پے نفس کو بھی کہ اللہ کا تقویٰ اختیار کرو!'' احادیث میں تقویٰ کی عملی شکلوں کا بیان

بعض احادیث میں تقویٰ کی عملی شکل سامنے آتی ہے اور آج ہمارے زیرِ مطالعہ جو دوا حادیث ہیں ان میں بھی تقویٰ کی عملی شکل بیان ہوئی ہے۔اس سے پہلے اربعین نو وی كى حديث من مين بهي تقويل كي عملي شكل كابيان تهاجس مين فرمايا گيا: ((إِنَّ الْمُحَلَالَ بَيِّنٌ ، وَاِنَّ الْحَرَامَ بَيِّنٌ ' وَبَيْنَهُمَا أُمُوْرٌ مُشْتَبِهَاتٌ لَا يَعْلَمُهُنَّ كَثِيْرٌ مِّنَ النَّاسِ ' فَمَن اتَّقَى الشُّبُهَاتِ فَقَدِ اسْتَبْرَأُ لِدِيْنِهِ وَعِرْضِهِ)) يعنى حلال بهى واضح باور حرام بهي واضح ہے'کیکن ان دونوں کے مابین کچھ مشتبہات بھی ہیں' جن کے بارے میں کچھ شک سا ہوجا تا ہے کہ پتانہیں بیصلال ہیں یا حرام!اوران کے حکم کے بارے میں قرآن یا سنت کی کوئی واضح نص موجود نہیں تو اب جوشخص وا قعتاً تقویٰ کاحق — کسی بھی در ہے میں ٔ چاہے وہ درجیُ استطاعت ہی کیوں نہ ہو --- ادا کرنا چاہتا ہے تو اس کے لیے لا زم ہے کہ وہ شبہات کوترک کر دے۔ بینہ ہو کہ مشکوک چیز سے بیسوچ کر فائدہ اٹھائے کہ اس کی حرمت ثابت نہیں ہے۔ حالانکہ اگر دیکھا جائے تو قانون یہی ہے کہ جس شے کی حرمت ثابت نہیں وہ حلال اور مباح ہے۔ یعنی قانون کے دائر ہے کوتو وسعت دے دی گئی ہے'کین تقویٰ کا تقاضا یہ ہے کہ جس کے حلال ہونے کا ثبوت نہیں ہے آپ اس سے نکے جا کیں ۔للمذا جوشبہات سے نکے جائے گا وہ اپنے دین اور اپنی عزت و ناموس کو بچا كُمَّا - اللَّهُمَّ رَبَّنَا اجْعَلْنَا مِنْهُمْ!

## تقویٰ کا تقاضا:مشتبهات ہے بچنا

اسی طرح آج جودوا حادیث ہمارے زیر مطالعہ ہیں ان میں بھی تقویٰ کی عملی شکل بیان ہوئی ہے۔ پہلی حدیث کے راوی رسول الله منافیاتی کے جہیتے اور نہایت محبوب نواسے حضرت حسن بڑا ٹیؤ ہیں — اس روایت میں حضرت حسن کی گئیت بھی دی گئی اور ولدیت بھی :عَنْ اَبِنی مُحَمَّدٍ الْحَسَنِ بْنِ عَلِقِ بْنِ اَبِنی طَالِبِ۔ ابو محمد ان کی گئیت اور ولدیت علی بن ابی طالب ۔ ابو محمد ان کی گئیت اور ولدیت علی بن ابی طالب ہے۔ اسی طرح روایت کے ابتدا میں محضرت حسن بڑا ٹیؤ کے دواوصاف

بھی بیان ہوئے ہیں: سِبْطِ رَسُوْلِ اللَّهِ عَلَیْكِیْ وَرَیْحَانَتِهِ لِعِن حضرت حسن اللّہ کے رسول مَا اللّٰهِ عَلَیْکِیْ وَرِیْحَانَتِهِ لِعِن حضرت حسن اللّه عَنْهُمَا حضرت حسن وَاللّٰهِ کَ شخصیت میں بھی محسوس کیا جا سکتا تھا۔ آ گے رَضِی اللّٰهُ عَنْهُمَا میں مثنیہ کی ضمیر اس لیے استعال کی گئی کہ حضرت حسن بھی صحابی ہیں اور آپ کے والد حضرت علی بھی صحابی ہیں۔

بیحدیث اس اعتبار سے بہت اہم ہے کہ بیاس بات کی ایک سندعطا کر رہی ہے کہ انسان کا خمیر اور دل سیح فتو کی دیتا ہے۔ اس سے پہلے ہم پڑھ چکے ہیں کہ بسا اوقات حضور طُلُ اللّٰی ہے کوئی صاحب مسئلہ بوچھتے تھے کہ میں بیکروں یا نہ کروں تو آپ جواب میں فرماتے تھے: ((اِسْتَفْتِ قَلْبُكَ)) لیمی ایپ دل سے اس بارے میں فتو کی لے میں فرما ہے تھے: ((اِسْتَفْتِ قَلْبُكَ)) لیمی ایپ دل سے اس بارے میں فتو کی لے ابوا بظاہر بیکھم عام معلوم ہوتا ہے 'لیکن بیعام نہیں خاص ہے۔ بیصرف انہی لوگوں کے لیے ہے جن کے دلوں میں نورایمان اور کامل یقین موجود ہے 'جن کے دل کو' دل زندہ کہا گیا ہے' اور دل زندہ وہ ہوتا ہے جس میں روح ربانی (جواللہ تعالی نے ہمارے اندر اللہ پھوئی ہوئی ہوئی ہے) زندہ ہے اور اس میں حرارت موجود ہے۔ الغرض قلب کے اندر اللہ تعالیٰ نے بیصلاحیت رکھی ہے کہ وہ آپ کو بتا سکتا ہے کہ کیا شیح ہے اور کیا غلط۔ اس اعتبار سے انسان کا ضمیر (conscience) ایک قتم کا جج ہے جوانسان کو غلط کام پر ملامت کرتا

و اربعین نووی کی وردی ( 361 کا در خطابات جمع کیری

ہے۔ اگرانسان کوئی غلط حرکت کر بیٹھا ہے' مثلاً وقتی طور پر کوئی جذبات کا طوفان آیا اور انسان اس میں بہہ گیایا کسی ایسے ماحول میں بیٹھا ہوا تھا جہاں برائی غالب تھی تو وہ بھی غلط کام کر بیٹھا تو اندر سے دل اسے ملامت کرے گا۔ یہی وجہ ہے کہ آپ نے لوگوں کو اکثر یہ کہتے ہوئے سناہوگا کہ میراضمیر مجھے کا ٹ رہا ہے' مجھے ڈس رہا ہے۔ اسلام' ایمان اور یقین قلبی کی کیفیات

حدیث جبریل کے مطابع کے دوران میں نے عرض کیا تھا کہ ایک ایمان وہ ہے جو اقرار باللمان کے درج میں ہے کی محض زبان سے شہادت (verbal) attestation ہے تو اس سے اسلام کا تقاضا تو پورا ہو گیا ۔۔ حدیث جبریل میں اسلام کے بارے میں کیے گئے سوال کے جواب میں حضورا کرم مَنْ اللَّیْمِ نے فرمایا:

((اَلْإِسُلَامُ اَنُ تَشْهَدَ اَنُ لَآ اِللهَ اِلآَ اللّٰهُ وَاَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللّٰهِ وَتُقِيْمَ الصَّلَاةَ، وَتُؤْتِى الزَّكَاةَ، وَتَصُومَ رَمَضَانَ، وَتَحُجَّ الْبَيْتَ اِنِ اسْتَطَعْتَ اِلَيْهِ سَبِيْلًا))

''اسلام بیہ کوتو گوائی دے کہ اللہ تعالیٰ کے سواکوئی سچا معبود نہیں اور یہ کہ محمد (مَنَّ اللَّهِ تَعَالیٰ کے رسول ہیں' نماز ادا کرے' زکوۃ دے' رمضان کے روزے رکھے'اوراستطاعت ہوتو بیت اللہ کا حج کرے۔''

گویا'' مسلمان' ہونے کے لیے''ایمان' لازی نہیں ہے۔ جو بھی زبان سے کلمہ شہادت کا اقرار کرے گاتو وہ ہمارے ہاں مسلمان سمجھا جائے گا۔اس لیے کہ ہمیں کیا پتا کہ اس کے دل میں ایمان ہے یا نہیں؟ ہمارے پاس کوئی ایسا ذریعہ یا الیکٹر دکا ڈیوگرام جیسا کوئی آلہ بھی نہیں ہے کہ دل میں اتار کراس کا ایمان جانچ سکیں۔ لہذا اسلام کا دارو مدارا قرار باللمان پر ہے۔ یہ بہت اہم بات ہے۔ اکثر ہم'' اسلام' اور''ایمان' کے ماہین فرق نہ کرنے سے خلط محث کرجاتے ہیں۔ حدیث جبریل میں اسلام اورائیمان کی حقیقت کو علیحہ و علیحہ و کر کے بیان کیا گیا ہے۔ اس اعتبار سے قرآن مجید کی اہم ترین آبہت سور ق الحجرات کی آبہت ہوں میں فر مایا گیا:

و اربعین نَووی کی در 362 کاریدی در فطابات جمع کی

﴿ قَالَتِ الْاَعْرَابُ امْنَا ۚ قُلْ لَّهُ تُؤْمِنُوا وَلٰكِنُ قُوْلُوۤا اَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ الْإِيْمَانُ فِي قُلُوْبِكُمْ ﴿ ﴾

'' یہ بدو دعویٰ کررہے ہیں کہ ہم ایمان لے آئے ۔ (اے نبی مُثَاثِیْمُ!) آپ ان ے فرماد یجے کہتم ہرگز ایمان نہیں لائے ہو ہاں یوں کہد کتے ہو کہ ہم اسلام لے آئے ہیں ( یعنی ہم نے اطاعت تبول کر لی ہے ) جبکہ ابھی تک ایمان تمہار ہے دلوں میں داخل نہیں ہواہے۔''

الغرض ایک ہے زبانی اقر ار والا ایمان جبکہ اس کے مقابلے میں ایک ہے دل کے اندراُ تر جانے والا ایمان \_ پھراس ایمان کے بھی درجات ہیں' جویقین کی کیفیات پر منحصر ہیں۔ویسے یقین کی گہرائی کا تو ہم انداز ہ ہی نہیں کر سکتے۔ میں نے شاید پہلے بھی سلطان باہو کا ایک شعرآ پ کو سنایا ہے -- مجھے پنجابی زیادہ نہیں آتی اور پنجابی صوفیاء کے کلام کا میں نے خاص مطالعہ بھی نہیں کیا' لیکن بعض چیزیں جو سننے میں آتی ہیں وہ وا قعثا محسوں ہوتی ہیں کہ بہت گہری باتیں ہیں —سلطان باہو کہتے ہیں: \_

دل دریا سمندرول و و کھے کون دلال دیاں جانے ہو!

یعنی دل کی گہرائی تو دریا بلکہ سمندر ہے بھی زیادہ ہے۔ آپ کسی کے دل کا حال معلوم نہیں کریکتے۔اس کی وجہ میہ ہے کہ دل مسکن ہے روح کا اور روح کا تعلق تو ذات ِ باری تعالی ے ہے: ﴿ يَسْتَلُوْنَكَ عَنِ الرُّوْحِ \* قُلِ الرُّوْحُ مِنْ آمُو دَبِّئ وَمَا اُوْتَيْتُمْ مِّنَ الْعِلْم اِللَّا قَلِيْلًا ﴿ إِنَّ اسراء يل '' (اب ني مَا لَيْنَاكِم!) وه آپ سے روح کے بارے میں سوال کرتے ہیں۔ آپ کہدد بیجے کدروح میرے رب کے امر میں سے ہے اور تمہیں تو بہت ہی کم علم دیا گیا ہے''۔اس اعتبار ہے دل کاتعلق اللہ تعالیٰ کی ذات ہے جڑ جا تا ہے۔ یہ بالکل ایسے ہے جیسے سورج کی کرن سورج سے چل کر ہماری اس زمین تک آگی ہے اور اس نے زبین کوروشن کر دیا ہے کیکن اس کا تعلق اللہ کے سورج ہے ٹو ٹانہیں ہے۔سورج کی کرن خطمتقیم میں سفرنہیں کرتی بلکہ قریب البیضوی (parabola) راستہ اختیار کرتی ہے۔ چنانچہ بیہ خیال ظاہر کیا جاتا ہے کہ اگر درمیان میں کوئی شے رکاوٹ نہ و اربعین نؤوی کی در 363 کار پری خطابات جمع کمی

بے تو سورج کی کرن چکر کھا کے سورج میں واپس پہنچ جائے گی۔ یہ تو درمیان میں کوئی شے حائل ہوئی جس نے اسے واپس جانے سے روک لیا اور رو کنے کی وجہ سے وہ شے منور ہوگئی۔اگر کوئی شے درمیان میں نہ آئے تو وہ چلتی جائے گی اور ایک بہت بڑا چکرلگا کر' جس کا ہم انداز ہنییں کر سکتے' یہ کرن واپس سورج میں پہنچ جائے گی۔ یہی معاملہ روح کا ہےاوروہ بھی درحقیقت انسان کے اندرایک طرح کی روشنی ہے۔
قلب مؤمن میں موجو دنو رایمان اور اس کی مثال

اس حوالے سے یہ بات جان لیجے کہ جب انسان ملطی پرمھررہتا ہے اور حرام خوری پرڈیرے ڈال لیتا ہے تو پھرایک وقت آتا ہے کہ بیروشی بچھ جاتی ہے اور پھراس میں حق و باطل میں فرق کرنے کی صلاحت نہیں رہتی ۔ گویاوہ چراغ اندر سے بچھ گیا ہے یا اس کے اوپراتنی سابی آئی ہے کہ اب اس کی روشی با ہرنہیں آر بی۔ آج کل تو ہمیں اس کا صحیح اندازہ نہیں ہوتا جبکہ پچھلے زمانے میں لاٹینیں ہوتی تھیں۔ اس کے اندرایک شیشہ ہوتا تھا جو اس کی روشی کو ہموار طریقے سے چاروں طرف بھیلار ہا ہوتا تھا۔ اگر لاٹین کے ہوتا تھا جو اس کی روشی کو ہموار طریقے سے چاروں طرف بھیلار ہا ہوتا تھا۔ اگر لاٹین کے اس شیشے پردھواں جم جائے تو شعلہ جلنے کے باوجودروشی با ہرنہیں آئے گی۔ یہی حال دل کا ہے کہ اگر گنا ہوں کی وجہ سے اس پرسیا ہی جم جائے تو پھراندر کی روشی با ہرنہیں آتی ۔ کا ہے کہ اگر گنا ہوں کی وجہ سے اس پرسیا ہی جم جائے تو پھراندر کی روشی با ہرنہیں آتی ۔ مضورا کرم مُنا ہوئی ہے گنا ہو کو سیا ہو تکتے ہے تعبیر فرمایا ہے جو بندہ مؤمن کے دل پرلگ جاتا ہے ۔ حضرت ابو ہریرہ ڈاٹیؤ سے روایت ہے کہ رسول اللہ مُنا ہوٹی نے ارشا دفر مایا:

((إِنَّ الْمُوْمِنَ إِذَا اَذْنَبَ ذَنْبًا كَانَتُ نُكُتَةً سُوْدَاءَ فِي قَلْبِهِ ، فَإِنْ تَابَ وَنَزَعَ وَاسْتَغْفَرَ صَقَلَتُ قَلْبَهُ ، فَإِنْ تَابَ وَنَزَعَ وَاسْتَغْفَرَ صَقَلَتُ قَلْبَهُ ، فَإِنْ زَادَ زَادَتُ حَتَّى تُغْلَقَ قَلْبُهُ ، فَذَلِكَ الرَّانُ الَّذِي وَاسْتَغْفَرَ صَقَلَتُ قَلْبَهُ ، فَإِنْ زَادَ زَادَتُ حَتَّى تُغْلَقَ قَلْبُهُ ، فَذَلِكَ الرَّانُ الَّذِي وَاسْتَغْفَرَ صَقَلَتُ قَلْبُهُ ، فَإِنْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِمْ مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ۞) (١) قَالَ اللهُ جَلَّ ثَنَاوُهُ : كَلاَ بَلُ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِمْ مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ۞) (١) قَالَ اللهُ جَلَّ ثَنَاوُهُ : كَلاَ بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِمْ مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ۞) (١) (١) مُن اللهُ جَلَّ ثَنَاوُهُ عَلَى كُن اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى الرَّانُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي في السُّنن (ح: ٣٣٣٤) وابن جرير الطبري في التفسير (٧/١) واللفظ له

دور ہوجا تا ہے۔ کین اگر وہ (گنا ہوں میں) بڑھتا جائے تو یہ سیابی بھی بڑھتی جاتی ہے بہاں تک کہ اُس کا دل بند ہوجا تا ہے۔ پس یہی وہ زنگ ہے جس کے بارے میں اللہ عز وجل نے ارشاد فرمایا ہے: ''ہر گرنہیں' بلکہ ان کے دلول پر ان کے اعمال کی وجہ سے زنگ بیٹھ گیا ہے۔'' (المطففین: ۱۶)

ایک روایت میں آتا ہے کہ آپ مُنگائی اُنٹی کے اپنی مٹھی بند کر کے دل کے بند ہو جانے کی ممثیل بیان فر مائی ۔ یعنی اگر بند مٹھی میں کچھروشنی ہے بھی تو وہ جسم کومنور نہیں کرسکتی ۔ یہی تشبیہ دراصل سور ۃ النور میں بیان ہوئی ہے:

﴿ اَللَّهُ نُوْرُ السَّمُوٰتِ وَالْاَرْضِ \* مَثَلُ نُوْرِهٖ كَمِشْكُوةٍ فِيْهَا مِصْبَاحٌ \* اَلْمِصْبَاحُ فِي فَيْهَا مِصْبَاحٌ \* اَلْمِصْبَاحُ فِيْ زُجَاجَةٍ \* ﴾ (آيت٣٥)

''الللہ آسانوں اور زمین کا نور ہے۔ (بندہُ مؤمن کے قلب میں موجود) اُس کے نور کی مثال البی ہے جیسے ایک طاق ہے اور اس طاق میں ایک چراغ ہے' اور چراغ ایک شیشے میں ہے۔''

اب آپ ذراغور کیجے اور اپنجم کی ہڈیوں کے پنجرکواپے تصور میں لا ہے' تو سینے کی جو ہڈیاں اور پہلیاں ہیں وہ بالکل ایک طاق کے مانند ہیں۔'' ڈایا فرام'' جو ہمارے سینے کومعدے وغیرہ سے جدا کرتا ہے' وہ اس کا فرش ہے اوراس پر قلب رکھا ہوا ہے۔ جب یہ قلب ایمان سے منور ہوجا تا ہے تو بھر یہ ایک روشن چراغ کے مانند ہے اور اس سے جو نور پھوٹنا ہے وہ پورے انسانی وجود کو روشن کر دیتا ہے۔ یہ ہے در حقیقت نورایمان کی مثال بعض لوگوں کواس بارے میں مغالطہ ہوا ہے اور وہ اسے اللہ کوورکی مثال میں مثال سمجھتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ وہ طرح طرح کی با تیں کرتے ہیں۔ حالانکہ یہ اصل میں نور ایمان کی مثال ہے۔ حضرت عبداللہ بن عباس بھی فرماتے ہیں کہ یہاں''مشکل نور چہ نور ایمان کی مثال جومومن کو یہ کہ یہاں' مشکل نور چہ نور ایمان کی مثال جومومن کے قلب میں ہے )۔ گویا یہاں مراد ہے نور ایمان۔ اور ہرخص جانتا ہے کہ ایمانِ حقیقی کے قلب میں ہے )۔ گویا یہاں مراد ہے نور ایمان۔ اور ہرخص جانتا ہے کہ ایمانِ حقیق کے نور کامحل ومقام قلب ہے۔

## گناہ وہ ہے جو تیرے دل میں کھٹکے

''اربعین نووی'' کی زیرمطالعہ حدیث کے حوالے سے میں نے بتایا کہ بیرحدیث اس اعتبار سے بہت اہم ہے کہ بیرانسان کے خمیر کوسند دے رہی ہے۔اس معاملہ کوایک اور سطح پرمحمد رسول اللّٰه مَثَا اَللّٰهُ مَا اِللّٰهِ مَثَالِی اِللّٰہِ مِنْ اِللّٰهِ مِنْ اِللّٰہِ مِنْ اللّٰہِ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہِ مِنْ اللّٰہِ اللّٰہِ مِنْ اللّٰہِ مِنْ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ مِنْ اللّٰہِ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰ اللّٰہِ اللّٰ اللّ

((ٱلْاِثْمُ مَا حَاكَ فِيْ صَدُرِكَ وَكُرِهْتَ أَنْ يَطَّلِعَ عَلَيْهِ النَّاسُ)) (۱) ''گناه وه ہے جوتمہارے دل میں کھنگے اورتمہیں بینا پند ہو کہ وہ لوگوں کے علم میں آئے۔''

اس حدیث کے دوسرے نکڑے پرغور سیجے۔اس سے معلوم ہوتا ہے کہ انسان کا اجماعی ضمیر بھی ایک شے ہے۔۔ جس طرح میرااور آپ کا ایک انفرادی ضمیر ہے اگر ایمان کی کوئی رمتی ہمارے اندرموجود ہے تو وہ صحیح تھم لگا تا ہے کہ کیا احیصا ہے اور کیا برا۔ اس طرح ایک نوع انسانی کا اجمّاع ضمیر ہے۔ نبی اکرم مُلَاثِیمُ اسے بھی سند دے رہے ہیں' بایں طور کہ آپ ٹاٹیٹے نے فر مایا کہ اگر آپ نے کوئی ایساعمل کیا ہے جس کے بارے میں آ پنہیں جاہتے کہ لوگوں کے علم میں آئے تو ییمل گناہ ہے۔ چنانچہ اس حدیث کا پہلا جملہ — ((اَلْإِثْمُ مَا حَاكَ فِي صَدْرِكَ))'' گناه وه ہے جوتمہارے این ول میں خلجان پیدا کر دے''—انسان کےانفرادی ضمیر ہے متعلق ہے' جبکہ حدیث کا دوسرا جملہ— ((وَ كَرَهْتَ أَنْ يَطَّلِعَ عَلَيْهِ النَّاسُ))''اورتم نايبند كروكه وه بات لوگول كے علم ميں آئے''— بی نوع انسان کے اجتماعی ضمیر ہے متعلق ہے۔ گویا نوع انسانی کا اجتماعی ضمیر بھی صحیح فیلے کرتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ قرآن مجیدنے نیکی کے لیے 'مَعْرُوف' 'اور بدی کے لیے''مُنگر'' کالفظ استعال کیاہے۔معروف کامعنی ہے جانی پہچانی چیز جبکہ منکرسے مرادوہ چیز ہے جوانسان بیجان نہیں یا تا۔ چنانچہ فطرت انسانی کے نز دیک منکراور بدی الیی اجنبی چیز ہے جس ہے اس کو دلچین نہیں ہے' اس کی پیجیان اور اس کی راہ ورسم نہیں ہے۔ دوسری طرف نیکی اورمعروف وہ ہے جسے انسان جانتا پہچانتا ہے' اس کی طرف

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب البر والصلة والآداب باب تفسير البر والاثم.

و اربعینِ نَوَوی کی در ای 366 کار ایسی نَوَوی کی کار ایسی کار کار ایسی کار ایسی کار ایسی کار ایسی کار ایسی کار ایسی کار

اسے رغبت ہوتی ہے اوراس کو وہ پسند کرتا ہے۔

یہاں یہ بھی نوٹ کرلیں کہ امر بالمعروف ونہی عن المنکر قرآن مجید کی بڑی اہم اصطلاح ہے جوقرآن مجید میں کئی مقامات پراستعال ہوئی ہے۔ مثلاً حضرت لقمان نے ایخ جیٹے کونصیحت کرتے ہوئے فرمایا: ﴿ بِنْبُنَی اَقِیم الصّلوة وَاهُو ْ بِالْمَعُو وُفِ وَانْهُ عَنِ الْمُنْكُو ﴾ (لقمن: ۱۷) ''اے میرے جیٹے! نماز قائم کرو' نیکی کا حکم دواور برائی سے منع کرو' ۔ دین اسلام میں ایسانہیں ہے کہ دو ہزار چیزوں کی لمبی فہرست دے کر بتا دیا گیا ہو کہ یہ کیا ہو کہ یہ برائیاں ہیں اور ایک ہزار چیزوں کی فہرست دے کر بتا دیا گیا ہو کہ یہ اچھائیاں ہیں بلکہ اللہ تعالی نے انسانی ضمیر کے اندر الہامی طور پر نیکی اور بدی کا علم وریعت کردیا ہے۔ تو انسان کی فطرت (nature) جانتی ہے کہ کیا خیر ہے اور کیا شر' کیا فور ہے اور کیا شر' کیا ۔

﴿وَنَفُسٍ وَّمَا سَوِّىهَا ۞ فَٱلْهَمَهَا فُجُوْرَهَا وَتَقُوٰىهَا ۞ قَدُ ٱفْلَحَ مَنُ زَكْتُهَا۞ وَقَدْ خَابَ مَنْ دَشْـهَا ۞﴾

''اورنفس انسانی کی (قتم)اورجیسا کچھاس کوسنوارا۔پھراس کی بدکاری اوراس کی پر ہیزگاری (دونوں) کی اسے سمجھ دی۔ پس جس نے (اپنے)نفس (یعنی روح) کو (برائیوں سے) پاک رکھاوہ مراد کو پہنچا' اور جس نے اسے خاک میں ملایا (یعنی بدکاریوں میں پڑگیا تو) وہ خسارے میں رہا۔''

## تقوی کی عملی شکل: لغو کا موں سے اعراض

اب ہم اربعین نو وی کی حدیث ۱۲ کا مطالعہ کرتے ہیں — یہ حدیث حضرت ابو ہر رہے وظافیٰ سے مروی ہے اور یہ حدیث حسن ہے جسے امام تر مذی نے اپنی''سنن'' میں روایت کیا ہے۔۔۔رسول اللہ مُنَافِیْنِ نے فر مایا:

((مِنْ حُسْنِ اِسُلَامِ الْمَرْءِ تَرْكُةُ مَا لَا يَغْنِيْهِ))

''انسان کے اسلام کاحسن اس میں بھی ہے کہ وہ ہراُس چیز کو چھوڑ دیے جس کا اے کوئی فائدہ نہ ہو۔'' اس مدیث پر برد نے فور وفکر کی ضرورت ہے۔ محسن الاِ نسکام یعنی اسلام کی خولی کے بارے میں تو ہم نے حدیث جبریل کی روشی میں تفصیل سے پڑھا تھا۔ در حقیقت اسلام ہی کوخوبصورت بنانا ہے۔ مثال کے طور پر نماز اسلام کا ایک رکن ہے۔ جب ایمان اور قبلی یقین آگیا تو نماز کی کوئی اور ہی شان ہوجائے گی۔ پھر جب قبلی یقین مزید ایمان اور آئی تو نماز کی کوئی اور ہی شان ہوجائے گی۔ پھر جب قبلی یقین مزید گہرا ہوگیا تو اب وہ نماز ''معراج المؤمنین' بن جائے گی۔ یعنی چیز و ہی ہے مگراس کا روپ'اس کا رنگ'اس کی شان' اور اس کا حسن ایمان کے ساتھ بردھتا چلا جارہا ہے۔ اس کا نام'' حسن الاسلام'' ہے اور اس کو تصوف ہے تعبیر کیا جا تا ہے۔

تصوف کے موضوع پر میراایک چھوٹا ساکتا بچہ ہے: ''مروجہ تصوف یا احسانِ اسلام'' — تصوف کے ایک معنی تو وہ ہیں جو آج کل ہمارے ہاں معروف ہیں بعق مروجہ تصوف' جبکہ ایک تصوف ہے قرآن' حدیث' محمطًا تینی اور صحابہ کرام بی آئی کا۔ال تصوف کے لیے لفظ''احسان' یا ''دحسن اسلام'' استعمال سیجھے۔ وہ تصوف ہے: اسلام میں حسن اور خوبی کا پیدا ہوجانا۔اس کا پیمطلب ہرگز نہیں کہ تصوف اسلام سے علیحہ وہ کوئی میں حسن اور ایک دلر بائی کا پیدا ہوجانا تصوف ہے اور اس کیفیت کا اصل نام''احسان' ہے۔احسان کے بارے میں بھی ہم حدیث جریل میں تفصیل سے پڑھ جکے ہیں۔

## دنیا آخرت کی <u>کھتی ہے</u>

زردرس حدیث میں رسول الله مُنَافِیْنِ نے فر مایا کہ کسی انسان کے اسلام کی خوبی '
بہتری' اس کے حسن اور درجے کے بلند ہونے میں سے چیز بھی شامل ہے کہ وہ ہراُس چیز کو چھوڑ دے جو اس کے لیے کوئی مفید و نفع بخش نتیجہ برآ مدنہ کرتی ہو۔ اس کا مطلب سمجھ لیچے و کیھئے ہماری زندگی بڑی محد و دی ہے۔ آج کل کی اوسط عمر تقریباً ۲۰ سال ہے۔ ان ۲۰ سالوں میں پہلا دور یول گزرگیا کہ ابھی پوراشعور نہیں تھا اور بعد میں پھرا کہ ایسا دور آگیا کہ انجمی پوراشعور نہیں تھا اور بعد میں پھرا کہ ایسا دور آگیا کہ ' نیگ گئم مِنْ بَعْدِ عِلْم شَنِیَّا'' کے مصدات اس کے حواس پوری طرح برقر ارنہیں رہے ۔ ان دونوں اُ دوار کے درمیان میں تمیں جالیس برس کا عرصہ ہے۔ جس

میں انسان باشعور ہے اور وہ اپنے اراد ہے عزم اور منصوبہ بندی کے مطابق فیصلے اور مل کرتا ہے۔ اس دور میں کیے گئے اکھال وا فعال کے نتائج لامتا ہی زندگی یعنی آخرت میں نکلنے ہیں۔ جو یہاں کما ئیں گے وہی آخرت میں پائیں گے۔ چنا نچہ دنیا کو آخرت کی کھیتی کہا جاتا ہے۔ (الکڈنیا مَزْرَعَةُ الْاٰ خِرَةِ)۔ یہاں بودُ گئو وہاں کا ٹو گئ اور اگر یہاں کی کھے ہویا ہی نہیں تو وہاں کا نو گئ اور اگر یہاں کا نے ہیں تو وہاں کا نے ہی کا منے پڑیں گے اور اگر یہاں کا نے ہیں تو وہاں کا نے ہی کا منے پڑیں گا ور اگر یہاں کی کے اور اگر یہاں کی کے اگر یہاں کا نے ہیں تو وہاں پر بھی آپ کو پیل دار اور خت نگائے ہیں تو دہاں پر بھی آپ کو پیل دار اور خت ہیں تو دہاں پر بھی آپ کو پیل دار اور خت ہیں تو دہاں پر بھی آپ کو پیل دار اور خت ہی کا بدلہ انعامات کی صورت میں ملے گا اور اگر اس حیات ارضی میں بدیاں کمائی ہیں تو ظاہری بات ہے کہ ان کی سزاعذا ہی صورت میں ملے گا۔

ید دنیا آخرت کی کھیتی ہے اور اس محد دو زندگی میں ہمارے پاس جو بھی وقت ہے اس میں ہمیں سب بچھ بنانا ہے۔ تو کیا کوئی عقل وشعور رکھنے والاشخص اس محد ودی زندگی میں سے کسی وقت کا ضائع کرنا گوارا کرے گا؟ اس کا ہم لحد '' اُمر'' ہندی کا لفظ ہے جس کا معنی ہے '' نہ ختم ہونے والا''۔ جب گاندھی جی مرے ہے تو انڈین ملی ویژن اور ریڈیو پر اُس وقت کہا گیا تھا: '' گاندھی جی امر ہو گئے' اور یہاں کسی نے بنظی ویژن اور ریڈیو پر اُس وقت کہا گیا تھا: '' گاندھی ہی امر ہو گئے' اور یہاں کسی نے بنظیر بھٹو کے بارے میں بھی کہا ہے کہ وہ امر ہوگئیں۔ یہ ہندوان تصور ہے۔ ہوخص یہ ہے کہ مرنے کے بعد جوزندگی شروع ہونی ہے اس کے لیے موت نہیں ہے۔ ہرشخص مرنے کے بعد جوزندگی شروع ہونی ہے اس کے لیے موت نہیں ہا۔ تو بس یہی مرنے کے بعداً مرہو جائے گا' کیونکہ اب کوئی اور موت تو آئے گی نہیں۔ اب تو بس یہی ہائے ہرزخ میں واخل ہوں گے اور ایک وقت آئے گا کہ عالم ہرزخ سے عالم آخرت میں منتقل ہوجا کیں گے۔

# دُنیوی زندگی دیباچهاوراُ خروی زندگی اصل کتاب ہے

اگرغور کیا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ آخرت کی زندگی لامتنا ہی (infinite) ہے یعنی وہ زندگی محدود نہیں' لامحدود ہے' جبکہ ہماری بید دُنیوی زندگی متنا ہی (finite)'محدود اور بہت جھوٹی ہے۔اس حوالے سے میں ایک مثال دیا کرتا ہوں کہ ہم آخرت پرایمان رکے کا دعویٰ کرتے ہیں اوراگرآ پ آخرت کے حوالے سے اپنے ذہن کا جائزہ لیں گو 
معلوم ہوگا کہ ہمارے ذہنوں میں دینوی اورائز وی زندگیوں کا نبیت و تناسب proportion)
معلوم ہوگا کہ ہمارے ذہنوں میں دینوی اورائز وی زندگیوں کا نبیت و تناسب الم وجیسے اصل کتاب تو یہ دندگی ہے اور آخرت کی حیثیت
کتاب کے آخر میں گا ایک جھوٹے سے ضمیمہ (appendix) کی ہے ۔۔۔ ایک تو وہ
لوگ ہیں جو آخرت کو مانتے ہی نہیں ان سے قطر نظر جو مانتے ہیں ان کا ماننا بھی اس 
در جے میں ہوتا ہے کہ وہ اس دُنیوی زندگی کو اصل کتاب مانتے ہیں اور آخرت کو کتاب
کے ساتھ لگا ہوا ایک ضمیم ، جو اصل کتاب کا بمشکل دو فیصد ہوتا ہے۔ حالا نکہ حیات و نیوی
کی حیثیت کتاب کے دیا ہے کی ہے ، جبحہ اصل کتاب زندگی تو کھلے گی موت کے بعد 
کی حیثیت کتاب کے دیا ہے کی ہے ، جبحہ اصل کتاب زندگی تو کھلے گی موت کے بعد 
جیسے سورۃ العتکبوت میں فرمایا: ﴿ وَإِنَّ اللَّارَ الْالْحِرَةَ لَهِیَ الْمُحَیُوانُ لَوْ کَانُواْ اللَّارِ اللَّا اللَّارَ اللَّارِ اللَّالِ اللَّالِ اللَّارِ اللَّالِ اللَّارِ اللَّالِ اللَّالِ اللَّالَاللَّالَاللَّالِ اللَّالَ اللَّالِ اللَّالَاللَّالِ اللَّالِ اللَّارِ اللَّالِ اللَّالِ اللَّالِ اللَّالَالِ اللَّالَالِ اللَّالِ اللَّالِ اللَّالِ اللَّا

((اَللَّهُمَّ لَا عَيْشَ إِلَّا عَيْشُ الْآخِرَةِ لَ فَاغْفِرُ لِلْأَنْصَارِ وَالْمُهَاجِرَةِ)) ''اے الله! آخرت کی زندگی ہی اصل زندگی ہے 'جبکہ بیزندگی کوئی زندگی ہی نہیں ہے 'پس تو (اپنے راستے میں جہاد وقبال میں مصروف) انصار ومہاجرین کی مغفرت فرمادے!'' (بخاری وسلم)

د نیوی واُخروی زندگی کے مابین نسبت و تناسب کے اعتبار سے اب یا تو ہم وہ کام کریں جس سے د نیا کی کوئی ضرورت پوری ہورہی ہو ۔۔۔اس میں ' طولِ امل' 'نہیں ہونا چاہیے کہ د نیا کی خواہشات ربڑ کی طرح پھیلتی چلی جا ئیں ۔ نتین ۔ لہذا وہ کام کروجس سے زیادہ سہولتیں ضروریات (necessities) میں نہیں آئیں ۔ لہذا وہ کام کروجس سے یا تو د نیا کی کوئی ضرورت پوری ہو یا آخرت کے اندرانسان کواس کا اجر و ثواب مل سکے ۔ان دو کے علاوہ کسی تیسر ہے کام کے لیے زندگی کا کوئی لمحہ ضائع کر تا ایمان اوراسلام کے منافی ہے ۔اگر آپ کوئی لمح کسی فضول اور بے کار کام میں ضائع کرتے ہیں تو اس کا مطلب یہ بنتا ہے کہ آپ کوآ خرت پریقین ہی نہیں۔

## ور اربعین نؤوی کی محدی ( 370 محدی خطابات جمع کمی

### بِ فَا كُدُه كَامُول سِے اجتناب: شبوهُ مؤمن

یمی وجہ ہے کہ سورۃ المؤمنون میں کامیاب ہونے والے اہل ایمان کی صفات بيان كرتے ہوئے فرمايا كيا: ﴿ قَدُ أَفُلَحَ الْمُؤْمِنُونَ ۞ الَّذِيْنَ هُمْ فِي صَلَا تِهِمْ خْشِعُوْنَ ﴿ وَالَّذِيْنَ هُمْ عَنِ اللَّغُوِ مُعْرِضُوْنَ ﴾ ''بِ شك ايمان واللَّهُ عالِب ہو گئے 'جواپی نماز میں عجز و نیاز کرتے ہیں' اور جو بے ہودہ باتوں سے منہ موڑے رہتے ہیں''۔لغوکام اسے کہتے ہیں جو بے فائدہ ہو مثلاً بیٹھے تاش یا شطرنج کھیل رہے ہیں۔ بھئی کونسی تمہاری دنیا کی ضرورت اس ہے پوری ہوئی یاتم نے اس ہے آخرت کا کیا کمایا؟ اس ضمن میں ایک اصطلاح ہارے ہاں''وقت گزاری'' (یا to kill the time) استعال ہوتی ہے ٔ حالانکہ یہ دفت اتنی حقیر شے نہیں ہے کہ اسے یونہی ضائع کر دیا جائے۔ وفت گزاری کے مشغلے انہی کے لیے ہول گے جن کوآ خرت پریقین نہیں ہے ور نمکن ہی نہیں کہ کوئی صاحب ایمان اپنا وقت یونہی ضائع کر دے۔اگر آ پ کو وقت ملا ہے تو سُبْحَانَ اللَّهِ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ وَلَا اللَّهَ اللَّهُ وَاللَّهُ ٱكْبَرُ اور سُبْحَانَ اللَّهِ وَبَحَمْدِهِ سُبْحَانَ اللهِ الْعَظِيم كاورد يجيران ميس سے بركلمه آپ كے ليے جنت ميں بودا بن جائے گا اور وہاں آپ کوسرسنر باغات ملیں گے ُ لہٰذا وفت ضائع کیوں کررہے ہو؟ یا تو کسی ایسے کام میںمصروف ہوجاؤ جس ہے دنیا کی کوئی ضرورت پوری ہورہی ہو؟ یا پھر آخرت کے کمانے کے لیےلگ جاؤ' تیسرا کامنہیں ہونا جا ہیں۔اس لیے ایمان والوں کی صفت بيان كرتے ہوئے الله تعالى نے فرمایا: ﴿ وَالَّذِيْنَ هُمْ عَنِ اللَّغُو مُعُرِضُونَ ﴿ ﴾ یعنی اہل ایمان تو وہ لوگ ہیں جولغواور بے فائدہ کا موں ہے مکمل اجتناب برتے ہیں۔ آپ میں سے بہت سے حضرات کے علم میں ہو گا کہ سورۃ المؤمنون کی ابتدائی گیارہ آیات کے ہم معنی اور بہت مشابہ سورۃ المعارج کی آیات ہیں۔ سورۃ المعارج میں ﴿ وَالَّذِیْنَ هُمْ عَنِ اللَّغُوِ مُغْرِضُوْنَ ۞ ﴾ کے بجائے ﴿ وَالَّذِیْنَ یُصَدِّقُوْنَ بِیَوْمِ اللِّدين اللَّه الفاظ آئے ہیں۔ یعنی کامیاب ہونے والے وہ لوگ ہیں جو آخرت قیامت کے دن' جزا و سزا اور حساب و کتاب کو مانتے ہیں اور اس پر یقین رکھتے

ہیں۔آیات کی اس ترتیب ہے مفہوم ہے ہے گا کہ جزاو سزا کے قانون پرایمان رکھنے والوں کے لیے کیے مکن ہے کہ وہ کسی لغوکام کے اندرا پناوقت صرف کریں! بلکہ سورة الفرقان میں''عباد الرحٰن' کی صفات کا تذکرہ کرتے ہوئے تو یباں تک فرمایا گیا:
﴿ وَإِذَا مَرُوْا بِاللَّغُو مَرُّوْا کِوامًا ﴿ کَا اللّٰهِ وَمَرُّوْا کِوامًا ﴿ کَا اللّٰهِ وَمَرُّوْا کِوامًا ﴿ کَا اللّٰهِ وَمَرُّوا کِوامًا ﴿ کَا اللّٰهِ اللّٰهِ وَمَرُّوا کِوامًا ﴿ کَا اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰلَا الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلَا اللّٰ اللّٰلَاللّ

## جوامع الكلم احاديث كوياد يجيج إ

سیاحادیث بڑی چھوٹی جھوٹی ہیں'لین ان میں معانی کا ایک جہان پوشیدہ ہے۔
یہی وہ احادیث ہیں جن کو'' جوامع الکلم'' سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ان مخضراحادیث کو یاد
کر لینا آسان ہے'لہذاان کوضرور یا دکرنا چاہیے۔آج کی اس نشست میں البعین نووی
کی دواحادیث ہمارے زیرمطالعہ آئیں اوران کے شمن میں ایک اور بہت اہم حدیث کا
بھی تذکرہ ہوا۔ میں امید کرتا ہوں کہ آپ ان احادیث کو ذہمن شین کرلیں گے۔آپ کی
آسانی کے لیے میں وہ تینوں احادیث ایک بار پھرد ہرادیتا ہوں۔

(١) ((دَعُ مَا يَرِيْبُكَ إِلَى مَا لَا يَرِيْبُكَ))

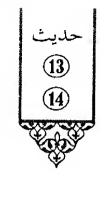
''جس چیز سے دل میں خلجان بیدا ہو جائے اسے جھوڑ دواور وہ چیز اختیار کر دجس سے دل میں اطمینان ہو۔'' و اربعین نؤوی کی در 372 کار در خطابات جمع کمری

(۲) ((**اُلَاثُمُّ مَا حَاكَ فِیْ صَدُ**رِكَ وَ كَرِهْتَ اَنْ يَطَّلِعَ عَلَيْهِ النَّاسُ)) ''گناه وه ہے جوتمہارے ول میں خلجان پیدا کر ہے اور تم ناپئند کروکہ پیلوگوں کے علم میں آیہ یئے''

(٣) ((مِنْ حُسُنِ إِسْلَامِ الْمَرْءِ تَوْكُهُ مَا لَا يَغْنِيهِ))

''کسی انسان کے اسلام کی خوبی میں بیبھی شامل ہے کہ کسی لا یعنی کام میں وفت ضائع نہ کرے۔''

اَقُولُ قَوْلِيَ هٰذَا وَاسْتَغُفِرُ اللَّهَ لِي وَلَكُمْ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِيْنَ وَالْمُسْلِمَاتِ00



# اسلامی اخوت (در خونِ مسلم کی حرمت

اا/جنوری۲۰۰۸ء کا خطبه جمعه

خطبهٔ مسنونہ کے بعد:

أَعُوٰذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيطُنِ الرَّجِيْمِ — بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمْنِ الرَّحِيْمِ

إِنَّهَا الْمُؤْمِنُونَ إِخُوةٌ فَأَصْلِعُوْ ابَيْنَ اَخَوَيْكُمْ وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ٥ (الحجرات)

يَآلَيُّهَا التَّاسُ اِتَّا خَلَقُنَاكُمُ مِّنُ ذَكْرٍ وَأُنْثَى وَجَعَلُنَكُمُ شُعُوْبًا وَقَبَآلِلَ لِتَعَارَفُوْا ۖ إِنَّ ٱكْرَمَكُمُ عِنْدَاللهِ اَتْقَاكُمُو ۚ (الحجرات:١٣)

عَنُ آبِيُ حَمُزَةَ آنَسِ بُنِ مَالِكِ رَضِىَ اللّهُ عَنُهُ خَادِمٍ رَسُولِ اللّهِ عَلَيْ عَنِ النّبِيّ عَلَيْ : ((لَا يُؤْمِنُ آحَدُكُمْ حَتّٰى يُحِبّ لِلاَخِيْهِ مَا يُحِبُّ لِنَفْسِهِ))(١)

رسول الله مَنَالِيَّةِ كَ خادم ابوحزه سيدنا انس بن ما لك بْنَالِيَّةُ نَبِي اكرم مَنَّالِيَّةِ سے روايت كرتے بين كه آت نے فرمایا:

''تم میں سے کوئی شخص اُس دفت تک کمل ایمان دارنہیں ہوسکتا جب تک کہا ہے (مسلمان) بھائی کے لیے وہی پسندنہ کرے جواپنے لیے پسند کرتا ہے۔''

عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْكُ :

ۚ ((لَا يَعِحُلُّ دَمُ الْمُرِىءِ مُسْلِمٍ ۚ يَشْهَدُ اَنْ لَا إِلَٰهَ اللَّهُ ۚ وَاَنِّىٰ رَسُولُ اللهِ ۗ

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري كتاب الايمان باب من الايمان ان يحب لاخيه ما يحب لنفسه وصحيح مسلم كتاب الايمان باب الدليل على ان من خصال الايمان ان يحب لاخيه

## و اربعین نَوَوی کی محد کرد 374 کرده کار خطابات جمع کماری

إِلاَّ بِاحْدَى ثَلَاثٍ : الشَّيِّبُ الزَّانِيُ ' وَالنَّفْسُ بِالنَّفْسِ' وَالتَّارِكُ لِدِيْنِهِ الْمُفَارِقُ لِلْجَمَاعَةِ)) (١)

سیدناعبدالله بن مسعود طالی سے روایت ہے کہ رسول الله منافی می نظر مایا:

'' (مندرجہ ذیل) تین صورتوں کے علاوہ کسی مسلمان کا خون حلال نہیں' جوییہ گواہی دیتا ہو کہ اللہ تعالیٰ کا رسول گواہی دیتا ہو کہ اللہ تعالیٰ کا رسول ہوں (۱) شاوی شدہ زانی' (۲) جان کے بدلے جان (تاتل)' اور (۳) دین کا تارک' جماعت سے علیحدگی اختیار کرنے والا۔''

معزّ زسامعین کرام!

امام کی بن شرف النووی بیشد کے مجموعہ احادیث ' اربعین نووی' میں بہت ی احادیث الی بین بین بن کے کلمات تو نہایت مخضر ہیں مگران میں دین کی بوی بوی حکسیں بیان کی گئ ہیں۔حضورا کرم کالیڈو نے ان کو' جوامع الکلم' سے تعبیر فرمایا ہے۔ گزشتہ نشست میں بھی ہم نے چند جوامع الکلم احادیث کا مطالعہ کیا تھا اور آج بھی جو دو احادیث (حدیث نمبر ۱۱ اور ۱۲) ہمارے زیر مطالعہ ہیں وہ بھی جوامع الکلم میں سے احادیث (حدیث کا تعلق ایمان کے اصل جو ہراور لُبِ لُباب سے ہاور دوسری کا تعلق اسلام کے قانو نی نظام سے ہے' اور پھراس میں خاص طور پر یہ بات بیان کی گئ ہے کہ کس مسلمان کی جان کن حالات میں لی جاسکتی ہے۔ یہ ایک بہت بڑا قانو نی اور فقہی مسلم مسلمان کی جان کن حالات میں لی جاسکتی ہے۔ یہ ایک بہت بڑا قانو نی اور فقہی مسلم مسلمان کی جان کن حالات میں لی جاسکتی ہے۔ یہ ایک بہت بڑا قانو نی اور فقہی مسلم مسلمان کی جان کن حالات میں لی جاسکتی ہے۔ یہ ایک بہت بڑا قانو نی اور فقہی مسلم مسلمان کی جان کن حالات میں لی جاسکتی ہے۔ یہ ایک بہت بڑا قانو نی اور فقہی مسلم مسلمان کی جان گئی اور فول احادیث کا مطالعہ کریں گے۔

## اسلامي اخوت اور عالمگيراخوت

ا پنے معمول کے مطابق میں نے ابتدا میں سورۃ الحجرات کی دوآیات تلاوت کی ہیں'
پہلی آیت ہے: ﴿ إِنَّمَا الْمُوْمِنُونَ اِخْوَۃٌ ﴾ ﴿ آیت ۱۰ )''یقینا اہل ایمان تو بھائی بھائی
ہیں' — اخوتِ ایمانی کا بیرشتہ بہت گاڑھا' مضبوط اور بہت بنیادی ہے' کیکن اسی سورۂ
مبارکہ کی دوسری آیت میں ایک اور رشتہ اخوت کا ذکر ہے اور وہ اہل ایمان کے درمیان
نہیں' بلکہ تمام انسانوں کے مابین ہے' چاہے وہ مسلمان ہوں یا کا فر۔ فرمایا: ﴿ یَا اَیْنَهَا

 <sup>(</sup>۱) صحيح مسلم كتاب القسامة والمحاربين والقصاص والديات باب ما يباح به دم المسلم.

اربعين نؤوي كري محري ( 375 محري خطابات جمع كري

النّاسُ إِنّا حَلَقُناكُمْ مِّنُ ذَكْرٍ وَّانُشِي (الحجرات: ۱۳) ''اے لوگوا ہم نے تہیں ایک مرداورایک عورت (لیخی ایک انسانی جوڑے) سے پیدا کیا ہے'' — اس آیت میں بی نوع انسان کی دومشترک باتوں کو بیان کیا گیا ہے'ان میں سے ایک ہے:''إِنّا حَلَقُناكُمْ ''لیعنی ہم سب کا خالق ایک ہے۔ چاہے کوئی مسلمان ہو ہندو ہو پاری ہو عیسائی ہو'الغرض جو بھی ہو'سب کا خالق اللہ ہی ہے۔ جبکہ بی نوع انسان میں دوسری قدرِ عیسائی ہو'الغرض جو بھی ہو'سب کا خالق اللہ ہی ہے۔ جبکہ بی نوع انسان میں دوسری قدرِ مشترک''مِّن ذکو وَانسان میں ہو سب کا خالق اللہ ہی ہے۔ جبکہ بی نوع انسان میں ہی ایک رشتہ اخوت ہے۔ کئے ہیں۔ اس قدرِ مشترک کی بنا پرتمام بی نوع انسان میں بھی ایک رشتہ اخوت ہے۔ اگر چہ اس میں دو مہلا دائر و لیحن اخوت ایمانی کا جورشتہ ہاس کی افضلیت اپنی جگہ سلم اگر چہ اس میں دو ہو ہو ہے۔ اس کی اور دوایت کا تعارف کے ما بین بھی ایک رشتہ اخوت بہر حال موجود ہے۔ راوی اور روایت کا تعارف

اس تمہید کے بعداب ہم پہلی حدیث کا مطالعہ کرتے ہیں۔اس کے داوی حضرت انس بن ما لک رہائی ہیں جن کی کنیت ابوحزہ ہے اور بیہ حضوراً کرم افرانساری حجابی ہیں ۔ حضورا کرم مکائی ہیں جن کی کنیت ابوحزہ ہے اور بیہ حضورا کرم مکائی ہیں ہوڑگئیں اور کہا: یارسول اللہ کائی ہی واللہ و تقریباً نو دور میں ان کو حضور مکا اللہ کائی ہی خدمت میں جھوڑگئیں اور کہا: یارسول اللہ کائی ہی خدمت کرے گا۔ اس کے بعد حضرت انس خضور مکا ہی ہی خدمت کرے گا۔ اس کے بعد حضرت انس حضور مکا ہی ہی حضور مکا ہی ہیں دور میں آپ کے خادم کی حیثیت سے آپ کے ساتھ کی حیات و دنیوں کے پورے مدنی دور میں آپ کے خادم کی حیثیت سے آپ کے ساتھ احادیث بھی ان سے مردی ہیں۔ انہی میں سے ایک حدیث آج ہمار نے زیرمطالعہ ہے۔ بی حدیث آج ہمار نے زیرمطالعہ ہے۔ بی حدیث این سند کے اعتبار سے متنق علیہ ہے بعنی صحیح بخاری اور شیح مسلم دونوں میں موجود ہے اور بی میں آپ کو بتا چکا ہوں کہ سند کے اعتبار سے کی حدیث آئی مال سے میں موجود ہے اور بی میں آپ کو بتا چکا ہوں کہ سند کے اعتبار سے کی حدیث میں میں ہے وہ صحت کے اعتبار سے جو حدیث متنق علیہ ہے وہ صحت کے اعتبار سے قر آن مجید کا اس سے اعتبار سے قر آن مجید کا اس ہے اعتبار سے قر آن مجید کا بہت قریب بہنچ جاتی ہے البتہ بیذ ہی نشین رہے کہ قر آن مجید کا ہیں حدیث کے اندرا یک ہی بات قریب بی کا بی معالم نہیں ہے۔ حدیث کے اندرا یک ہی بات

و اربعین نووی کی در 376 کاریدی در خطابات جمد کری

حضرت انس ولاتؤ بیان کرتے ہیں کہ نبی ا کرم ٹاٹیڈ آنے فر مایا:

((لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمُ حَتَّى يُحِبَّ لِآخِيْهِ مَا يُحِبُّ لِنَفْسِهِ)) دنت ما مشخص من من الشخص من المستحد الم

''تم میں سے کوئی شخص مؤمن نہیں ہوسکتا جب تک کہ وہ اپنے بھائی کے لیے وہی پندنہ کرے جواپنے لیے پند کرتا ہے۔''

## "لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى ....." كامفهوم

اس قتم کی احادیث کے ضمن میں پہلی بات تو یہ ذہن میں رکھے کہ اس کا یہ نتیجہ نکال لینا کہ وہ مؤمن نہیں ہے تو کا فر ہے درست نہیں ہے۔ حدیث جریل کے ضمن میں تفصیل سے ایمان اور اسلام کا فرق واضح کیا جاچکا ہے کہ ایمان اصل میں بعض حقائق کے قلب میں جاگزیں ہوجانے کا نام ہے اور پھراس کے مختلف مراتب ہیں ۔ اس کا ایک مرتبہ وہ بھی ہے: ((اَنْ تَعُبُدُ اللّهُ کَانَدُکَ تَرَاهُ وَ فَانَ لَمْ تَدُنُ تَرَاهُ فَانَّهُ یَرَاکُ)) یہ مرتبہ وہ بھی در حقیقت اس ایمان کی گہرائی کا ایک درجہ ہے 'لہذا ایمان کی گہرائی کے بہلو سے ایمان کے مختلف مظاہر ہیں'اور پھراسی ترتیب سے ایمان کے مختلف ایمان کے مختلف مظاہر ہیں'اور پھراسی ترتیب سے ایمان کے مختلف مشاہر ہیں'اور پھراسی ترتیب سے ایمان کے مختلف مشاہر ہیں'اور پھراسی ترتیب سے ایمان کے مختلف عرات اور نتائج ہیں ۔ اگر دل میں فی الواقع ایمان موجود ہے تو اس کے ثمرات اور نتائج ہیں ۔ اگر دل میں فی الواقع ایمان موجود ہے تو اس کے ثمرات اور نتائج ہیں کھول کر بیان کر دیا گیا ہے۔ کے دوسرے رکوع میں کھول کر بیان کر دیا گیا ہے۔

زیر مطالعہ حدیث کے آغاز میں ((لَا یُوْمِنُ اَحَدُکُمْ حَتَّی .....)) کے جو الفاظ آئے ہیں' یہ الفاظ کُی اورا حادیث میں بھی آئے ہیں۔مثلاً دوا حادیث بہت ہی معروف

ومشہور ہیں جوتقریباٰ ای انداز کی ہیں۔ پہلی حدیث یوں ہے:((لَا یُوْمِنُ اَحَدُّکُمْ حَتّٰی يَكُوْنَ هَوَاهُ تَبِعًا لِمَا جِنْتُ بِهِ))(١) (متم ميں سے كوئي شخص مؤمن نہيں ہوسكتا جب تك کہ اُس کی خواہشِ نفس اس ( دین ) کے تابع نہ ہو جائے جومیں لے کر آیا ہوں'' \_ میں شریعت' اللہ کے احکام اور اوا مرونواہی لایا ہوں' اب اگرتہہاری خواہش نفس اس کے خلاف سرکشی کرتی ہے تو پھرتمہار ہے قلب میں حقیقی ایمان موجو دنہیں ہے اورتم مؤمن نہیں ہو۔البتہ ایبا شخص مسلم تو ہوسکتا ہے' اس لیے کہ جو شخص کسی وقت اللہ کے کئی حکم پر ا پنے نفس کے کسی تقاہنے کوتر جیج دے دے تو اس سے وہ گنا ہگار' فاسق اور فاجر تو ہو گا کیکن وہ کا فرنہیں ہوجائے گا۔البتہ اے ایمان کی حقیقت اُس وفت تک حاصل نہیں ہوگی جب تک کہ اُس کی خواہش نفس تالج نہیں ہوگی اس کے جو نبی اکرم مَثَافِیُّا کُمِ اَ کَے ہیں۔ اى طرح دوسرى مديث يول ب: ((لا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى أَكُوْنَ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِنْ وَّالِدِهِ وَوَلِدِهِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِيْنَ))(٢) (٢ تم ميں سے کوئی شخص مؤمن نہيں ہوسکتا جب تک کہ میں اُسے اُس کے والد' اُس کے بیٹے اور تمام انسانوں سے بڑھ کرمجوب نہ ہوجاؤں''۔ یہ بھی ایمان کا ایک تفاضا ہے۔ایمان کے مختلف تقاضے اور درجات ہیں اور احادیث میں ان کے حوالے ہے بات ہوتی ہے ' جبکہ اس کواس لغوی مفہوم میں لے لیٹا کہ جب مؤمن نہیں ہے تومسلم بھی نہیں ہے اور گویا پھر کا فر ہے 'یہ سارامعاملہ غلط ہے اور اس پر حدیث جریل کے منمن میں ہم بردی تفصیل سے بحث کر چکے ہیں۔

#### اخوت كاتقاضا

اس لحاظ سے زیر مطالعہ حدیث کامفہوم یوں ہوگا کہ سی شخص کی شرافت ومرقت کا تقاضا یہ ہوگا کہ جو چیز اپنے لیے پہند کررہا ہے وہ اپنے بھائی کے لیے بھی پہند کرے۔ دیکھئے ایک بھائی وہ ہے جو ماں جایا ہے' یعنی آپ کا حقیق بھائی ہے' ظاہر بات ہے کہ اس اعتبار سے سب سے اُقرب وہی رہے گا۔اس کے بعد کزنز ہیں جو آپ کے داداداوی کی

<sup>(</sup>١) رواه في شرح السنة بحواله مشكاة المصابيح

 <sup>(</sup>٢) صحيح البخارى كتاب الايمان باب حب الرسول من الايمان وصحيح مسلم كتاب الايمان باب وجوب محبة رسول الله شائل اكثر من الاهل والولد والوالد \_

اولا دہیں۔وہ بھی پھر بھائیوں میں آجائیں گے اور اس طرح بیدائرہ وسیجے ہوتا چلاجائے گا' یہاں تک کہ پوری نوع انسانی کو اپنے احاطے میں لے لے گا ۔ میں ابھی بتا چکا ہوں کہ اخوت کا ایک وائرہ تمام مسلمان بھائیوں کومچھ ہے جبکہ ایک وسیج تر دائرہ میں تمام بنی نوع انسان کا خالق ایک اللہ ہے تمام بنی نوع انسان کا خالق ایک اللہ ہے اور تمام کے تمام آدم وحواظیم کی اولا دہیں تو اس اعتبار سے ان سے بھی ہمارا ایک رشتہ اخوت تو بہر حال ہے لہٰذا اگر جمیں کوئی خیر ملا ہے تو ہمارے ایمان کا تقاضا یہ ہے کہ ہم بیند کریں کہ وہ خیر'' الاقرب فالاقرب'' کے حساب سے ہر بھائی کو ملے' اور پھر ورجہ بدرجہ بیات بھیلتی چلی جائے گی۔

فرض کیجے اللہ تعالیٰ نے آپ کوصحت دی ہے آپ چاہیں گے کہ آپ کے بھائیوں
کے اندر بھی صحت ہو اگر ان میں کوئی مرض ہے تو دعا کیجے کہ اللہ تعالیٰ انہیں شفا دے
دے۔ای طرح اللہ نے آپ کو دولت دی ہے تو آپ کویہ پیند کرنا چاہیے کہ آپ کے
بھائیوں کے پاس بھی مال ودولت ہو اگر ان کے پاس نہیں ہے تو آپ دعا کریں کہ اللہ
تعالیٰ انہیں بھی دولت سے مرفر از فر مائے۔

اس حوالے سے اہم ترین بات یہ ہے کہ سب سے ہوئی اور اہم ترین دولت "ہمایت" ہے۔ اگراللہ عزوجل نے آپ کو ہدایت سے سرفراز فرمایا ہے تو اب اس کا تقاضایہ ہے کہ آپ اپنے بھائی کے لیے بھی پیند کریں کہاللہ تعالیٰ اسے بھی ہدایت دے دے۔ لہٰذا بھراس کے لیے دل وجان سے کوشش اور محنت کریں۔ جیسے سورۃ التحریم میں ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿ یَایَتُهَا الَّذِیْنَ الْمَنُوا قُوْآ اَنْفُسَکُمْ وَاَهْلِیْکُمْ نَارًا﴾ ''اے اہلِ ایکان! بچاؤ اپنے آپ کو اور اپنے اہل وعیال کو آگ سے ''۔ یہ دراصل خیر خواہی ایمان! بچاؤ اپنے آپ کو اور اپنے اہل وعیال کو آگ سے ''۔ یہ دراصل خیر خواہی ہے۔ جس کے بارے میں نبی اکرم مُنَافِیْنِمُ نَوْم مایا: ((اللّٰدِیْنُ النَّصِیْحَةَ))'' دین تو نام می خیر خواہی کا ہے'' — لہٰذا ہدایت کو عام کرنا' لوگوں تک پہنچانا' بھیلانا' یہ بھی ای عدیث کالاز مہ ہوجائے گا۔ بھر جیسے جیسے آپ کے قلب کے اندر وسعت پیدا ہوگی'آپ کے سینے میں فراخی ہوگی تورشتہ اخوت کا دائرہ بڑھتا چلا جائے گا۔

## تبلیغ بدایت: حیات دنیا کاسب سے قیمتی مصرف

اس ضمن میں بیربھی ذہن نشین رہے کہ خلق کی ہدایت اور نوع انسانی کوسیدھے را سے پر لانے کی جدو جہد میں ایک وقت ایسا آ جا تا ہے کدانسان کے لیے اس کے سوا کوئی اور کام کرنے کوجی حیابتا ہی نہیں۔رسول الله مُنَافِینِ نے تو حضرت علی مِنْ اللّٰهُ سے یہاں تَك فرما ديا: ((فَوَا اللَّهِ لِآنْ يَهْدِىَ اللَّهُ بِكَ رَجُلًا وَاحِدًّا خَيْرٌ لَكَ مِنْ أَنْ يَكُوْنَ لَكَ حُمْرُ النَّعَمِ))('' الله كاتم إا كرتمهار الإربيع سالله تعالى من ايك شخص كوجي ہدایت دے دے تو بیتمہارے لیے سرخ اونٹول کے مل جانے سے بھی بڑی دولت ے "-- بیروایت بھی جوامع الکلم میں ہے ہے۔و کیھئے کیے بات کوجمع کیا گیا ((اَنْ يَهُدِيَ اللَّهُ بِكَ رَجُلًا وَاحِدًا)) لِعِنى ہدايت تم نہيں دے سكتے 'ہدايت توالله بي دے گا' لیکن اگر الله کسی کو مدایت دے رہاہے اور وہ اس کا ذریعیتمہیں بنا دے لیعنی تمہارے ذریعے ہے اس کو ہدایت ہنیج تو یہ تمہارے لیے سرخ اونٹوں سے بڑھ کر دولت ہے۔ اس طرح حضرت معاذبن جبل الطينا كورسول اللهُ مَثَاثِينًا مِنْ مَا يا: ((يَا مُعَاذُ! أَنُ يَهْدِي اللَّهُ عَلَى يَدَيْكَ رَجُلًا مِنْ اَهُلِ الشِّوْكِ خَيْرٌ لَكَ مِنْ اَنْ يَكُوْنَ لَكَ حُمْرُ النَّعَم))(۲)''اےمعاذ!اگر کسی مشرک آ دمی کواللّٰہ تعالیٰ تمہارے ہاتھوں ہدایت عطافر ما دے تو یتمہارے تق میں سرخ اونٹوں سے بھی بہتر ہے۔''

ہم صوفیاء اور اولیاء اللہ کے بارے میں پڑھتے ہیں کہ انہیں تو بس اس چیز کی غرض مسل کے کہ اس کے جیز کی غرض مسل کے لوگوں تک ہدایت کا کلمہ بہنے جائے۔ انہوں نے کوئی جائیدادیں تو نہیں بنائیں۔ یہ دوسری بات ہے کہ آج ان کے مقبروں پر مشر کا نہ حرکات ہو رہی ہیں بدعات ہیں شریعت کے خلاف افعال سرانجام پارہے ہیں۔ عرس اور میلے منعقد ہوتے ہیں اور ان میں عصمت فروشی کا دھندا بھی ہوتا ہے۔ یہ سارا کچھان کے نام پر ہور ہا ہے اور جوگدی میں عصمت فروشی کا دھندا بھی ہوتا ہے۔ یہ سارا کچھان کے نام پر ہور ہا ہے اور جوگدی

<sup>(</sup>۱) صحيح البخارى كتاب الجهاد والسير باب دعاء النبي الله الناس الى الاسلام والنبوة ..... ومسند احمد ح ٢١٧٥٥ واللفظ له...

<sup>(</sup>٢) مسند احمد كتاب مسند الانصار وباب حديث معاذ بن جبل و ٢١٠٥٠

و اربعین نَوَوی کی محدی ( 380 محدی خطابات جمع کمی

نشین ہیں وہ تو عیاشیاں کرتے ہیں۔ دوسری طرف ان صوفیاء اور اولیاء اللہ نے تو عسرت کی زندگی گزاری ہے۔ بابافرید گئج شکر کے بارے میں آتا ہے کہ بسااوقات ان کے پاس اس کے سوا کچھ نہیں ہوتا تھا کہ پانی میں تھوڑا سانمک ڈال کر اس سے سوکھی روئی ذرا گیلی کرکے کھاتے تھے۔ انہوں نے زندگی اس طور سے گزاری اور انہوں نے کوئی کاروبار نہیں کیا۔ حالانکہ کاروبار کرنا کوئی حرام تو نہیں ہے کیکن ان کے ذہن میں چیزوں کی قدرو قیمت کا ایک معیار (sense of values) تھا کہ کاروبار سے مجھے سوائے معاش کے اور کیا حاصل ہوگا! اور اگر میرے ذریعے سے اللہ ہدایت پھیلا دی تو اس کے بدلے جو کچھ مجھے آخرت میں حاصل ہوگااس کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا۔

# ا پنی توانا ئیوں کو کم قیمت پر ہر گز فروخت مت کریں!

الغرض جب انسان اس سطح تک پہنچ جا تا ہے تو وہ سوچتا ہے کہ میں اپنی قدر و قیمت تھوڑی کیوں قبول کروں؟ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے آپ کو جوبھی توانائی' قوت' مہلت عمر' صحت'اظهار ما فی الضمیرا ورتقریر وتحریر کی صلاحیتیں دی ہیں'ان کوآپ بازار میں لا کر گھٹیا قیت پر فروخت نہیں کریں گے اس لیے کہان کی سب سے بڑی قیت بیر ہے کہان صلاحیتوں کولوگوں کی ہدایت اور بھلائی کے لیے ان کی عاقبت سنوار نے اوران کوجہنم کی آ گ ہے بچانے کے لیےصرف کریں۔تو درحقیقت پیشرافت ومردّت کا وہ تقاضا ہے جس سے دین کی دعوت پھیلتی ہے۔ بیرجذبہا گرلوگوں کے اندر ہوگا تو وہ اپنے وقت کا اصل مصرف ای کوقر اردیں گےاورزندگی کےاندراپنے وفت اوراپی صلاحیتوں کی سب ے اہم قیمت ای کو مجھیں گے کہ اس کولوگوں کے لیے ذریعہ ہدایت بنایا جائے ۔ بہرحال زیرمطالعہ صدیث میں اس کی تاکید کے لیے انداز بیا ختیار کیا گیا ہے کہ اگر ایسا جذبهانسان میں نہیں ہے تو پھر گویاحقیقی ایمان ایمان کا اصل جو ہرا وراصل اُب اُباب نہیں ہے'اس لیے کہ جب ایمانِ حقیقی ہوگا تو آپ کا آخرت پریقین ہوگا اور پھردنیا میں آپ ہر چیز کی قیمت کالعین آخرت کے حوالے ہے کریں گے کہ آخرت میں اس کی کیا قدر و قیمت اور اجر و ثواب ہے ۔ جیسے کہ ہم پچھلی حدیث میں پڑھ چکے ہیں : «مِنْ مُحسْنِ

اربعين نؤوي كم عدم در 381 عدم و خطابات جمع كم إِسْلَامِ الْمَدْءِ تَوْكُهُ مَا لَا يَعْنِينِهِ) ' 'كس آ دى (مسلمان) كـاسلام كى خوبى يهجى ہے کہ وہ ہراس کام کو چھوڑ دے جس کا اس کو کوئی فائدہ نہیں'' \_ یعنی دنیا کا وقت یا تو د نیوی ضرور تیں بوری کرنے کے لیے لگے-- ظاہر بات ہے زندگی کے نقاضے پورے کرنے کے لیے بیایک جائزاور صحیح معرف ہے۔۔ یا پھراس کے ذریعے ہے آخرت کمائی جائے۔ یوں سمجھنا کہ ونت کوئی ہے کا راورنضول چیز ہے ٔ بیرو بیقابل ندمت ہے۔ جبیا کہ میں نے کہا تھا کہاس حوالے ہے ہارے ہاں'' وقت گزاری'' کا لفظ استعال ہوتا ہے'اگرآ خرت کا یقین ہوتو اس کا کوئی سوال ہی پیدانہیں ہوتا۔اس طرح کون جاہے گا کہ میری اولا ؤ میرا بھائی جہنم میں ڈالا جائے؟لہٰذااس جذبہ کے پیدا ہونے کے بعد انسان کی ساری صلاحیتیں' ساری قوتیں' ساری توانا کیاں اس فکر میں صرف ہوں گی کہ جتنوں کو بیاسکوں بیالوں۔ جیسے کہ حضورا کرم ٹاکٹیٹی نے ایک موقع پر فر مایا:''میری اورتمهاری مثال ایسی ہے که آگ کا ایک الا وَ ہے جوتمہیں نظرنہیں آ رہااور تم اس میں گر پڑنا جاہتے ہواور میں تمہارے کپڑے بکڑ بکڑ کراس سے دورگھییٹ رہا ہوں''۔ سمجھانے کی غرض سے اس کی ایک عام ہی مثال میں یوں دیا کرتا ہوں کہ آپ ایک سڑک کے کنارے بیٹھے ہوئے ہیں اور آپ کومعلوم ہے کہ آ گے سڑک کھدی پڑی ہے۔آپ دیکھتے ہیں کہایک نابینا آ دمی اپنے معمول کے مطابق اس راستے سے گزرر ہا ہے اسے کیا بتا ہے کہ آ گے سڑک کھدی ہوئی ہے۔ وہ ذرا آ گے بڑھے گا تو آپ جلا کر کہیں گے:اوخدا کے بندے! آ گےمت بڑھؤ ذرابجؤ آ گے گڑھا ہے۔اب فرض تیجیے کہ وہ بہرابھی ہےاوراس نے آپ کی بات سی ہی نہیں اور چلتے چلتے وہ گڑھے کے کنارے پر بہنچ گیا ہے تو آپ دوڑ کراس کے کپڑے بکڑیں گے اور تھنچے کراس کو بچائیں گے۔ یہی لفظ استعال کیاحضور مَالنَّیْنَ نے کہ میں تمہارے کیڑے بکڑ بکڑ کرتمہیں بحار ہا ہوں۔

اس حوالے ہے آپ کی زندگی میں یہ چیز بہت اہمیت کی حامل ہے کہ آپ کی اقدار کیا ہیں؟ آپ نے کس چیز کوکتنی اہمیت دی ہے؟ آپ کے نزدیک کس چیز کی کتنی قدر وقیمت ہے؟ پھر جو چیز آپ نے اپنے لیے پیند کی ہے وہی اپنے بھائی کے لیے پیند و اربعین نؤوی کے دورہ جو ایک جو ایک جو ایک جو ایک جو ایک جو ایک ایک ہے۔ مثلاً اگر آپ اپ لیے جن پند کرتے ہیں تو آپ اپ ہمائی کے لیے بھی جنت پند کیجے۔ مثلاً اگر آپ اپ لیے جنائی ہے اگر نزاور پھراس کا دائر ہو تیجے ہے وہ بع تر ہوکر پوری اُمتِ مسلمہ اور پھر پوری نور گا اُسٹانی کے بھیل جانا جا ہے۔ چنانچہ بھی بات قرآن مجید ہیں حضور مُلَّا اَلِیْکُ اللّا رَحْمَةً لِلْعُلْمِیْنَ کِ (الانبیاء) کے بارے میں کہی گی ہے: ﴿ وَمَا اَرْسَلْنَكَ اللّا رَحْمَةً لِلْعُلْمِیْنَ کِ ﴿ (الانبیاء) نیک بھیلا ہوا ہے۔ اگر چھفطی ترجمہ یعنی حضور اکرم مُلَّا اُلِیْکُونِ کے دائر کہ رحمت تمام اہلِ عالم کک بھیلا ہوا ہے۔ اگر چھفطی ترجمہ ہے '' تمام جہانوں کے لیے''کین بعض اوقات عربی زبان میں ظرف کی جمع بول کر ہے مظروف کی جمع مراد ہوتی ہے'تو یہاں بھی ایسا بی ہے'لہذا مفہوم ہے ہوگا کہ اس عالم میں مظروف کی جمع مراد ہوتی ہے'تو یہاں بھی ایسا بی ہے'لہذا مفہوم ہے ہوگا کہ اس عالم میں رہنے والے تمام لوگ' تمام تو میں' تمام نسلیں' ان سب کے لیے آپ کورحمت بنا کر بھیجا ہوا ہے۔ اب اس رحمت کا کوئی عکس صاحبِ ایمان مخض کی شخصیت کے اندر بھی بیدا ہو جانا جا ہے'اگر حقیقی' واقعی اور اصلی اور قلبی یقین والا ایمان حاصل ہے۔ ہوجانا جا ہے'اگر حقیقی' واقعی اور اصلی اور قلبی یقین والا ایمان حاصل ہے۔ اب اس رحمت کا کوئی عکس صاحبِ ایمان میں میں عاصل ہے۔ اب اس رحمت کا کوئی عکس صاحبِ ایمان میں میں عاصل ہے۔ اب اس رحمت کا کوئی عکس صاحبِ ایمان میں میں عاصل ہے۔ اب اس رحمت کا کوئی عکس صاحبِ ایمان خوالی عاصل ہے۔ اب اس رحمت کا کوئی عکس صاحبِ ایمان خوالی میں میں والا ایمان حاصل ہے۔ اب اس رحمت کا کوئی عکس صاحبِ ایمان خوالی اس میں اس کی سے آگر حقیق ور اسلی اور قبلی یقین والا ایمان حاصل ہے۔

## صحابه كرام بنائثة مين تقسيم مراتب

اب آئے آگی حدیث کی طرف اس حدیث کے راوی حضرت عبداللہ بن اس عدیث کے راوی حضرت عبداللہ بن اس عدود والنہ بن اور آپ کو معلوم ہے کہ یہ کبارِ صحابہ (بری عمر کے صحابی ) اور صغارِ صحابہ (بری عمر کے صحابی ) اور صغارِ صحابہ (جھوٹی عمر کے صحابی ) کی ۔ حضرات حسن وحسین والنہ بھی صحابی بیں لیکن بچ ہی صحابہ (جھوٹی عمر کے صحابہ ) کی ۔ حضرات حسن وحسین والنہ بھی صحابی بیں لیکن بچ ہی تصے جب حضور وکئی انتقال ہو گیا تو ان کا شار صغارِ صحابہ میں ہوتا ہے۔ اسی طرح صحابہ کی ایک تقسیم ابو بکر عمر عثان اور علی وہ وہ بھی دنیا کہارِ صحابہ میں ہوتا ہے۔ اسی طرح صحابہ کی ایک تقسیم معنی میں کہ وہ بھی دنیا کما سکتے ہے الیکن انہوں نے دنیا کمانے کا معاملہ بالکل ترک کردیا۔ گویا اپ اس لیک کہ وی کے کردیا۔ گویا اپ اس لیک کہ وی کے کہ حضور کا الیکن ترک کی معاملہ بالکل ترک کے تعدد صفور کا الیکن ترک کی عمر میں وی کے معاملہ بالکل ترک کا معاملہ بالکل ترک کا معاملہ بالکل ترک کا معاملہ بالکل ترک کا تعان ہوگیا اور ایک مین آپ کا گوئی کا منہیں کیا۔ جالیس برس کی عمر میں وی کا آغاز ہوگیا اور ایک مشن آپ گائی گائی کے حوالے کر دیا گیا: ﴿ لِیَا یَا قَعَا الْمُدَیّقُونُ ﴿ قُعَمُ کُلُونَ کُلُونَ

پھر صحابہ کی ایک اور تقسیم ہے' نقہائے صحابہ' کی کینی وہ صحابہ جنہیں دین کافہم اور وین کا تفقہ گہرائی کے ساتھ حاصل تھا۔ ظاہر بات ہے کہ اس اعتبار ہے بھی سب صحابہ برابر تو نہیں تھے سب کی زہنی سطح (level of consciousness) ایک طرح کی تو نہیں تھی کس کے اندراللہ نے ذہانت زیادہ رکھی تھی اور کسی میں کم بتو اس اعتبار ہے بھی سب برابر نہیں تھے۔ ع' نخدا پنج انگشت میسال نہ کرد!' — تو وہ صحابہ جن کے اندر دین کا فہم بہت گہرا تھا ان کو فقہائے صحابہ کہتے ہیں اور ان میں حضرت عبداللہ بن مسعود را نئی کواونچا مقام حاصل ہے۔ حضرات ابو بکر صدیق عمر فاروق معاذ بن جبل اور عبداللہ بن عباس بڑا تھا م حاصل ہے۔ حضرات ابو بکر صدیق عمر فاروق معاذ بن جبل اور عبداللہ بن عباس بڑا تھا م حاصل ہے۔ حضرات ابو بکر صدیق عمر فاروق معاذ بن جبل اور عبداللہ بن عباس بڑا تھا کے صحابہ میں شار ہوتے ہیں۔ خوا تین میں سے حضرت عبداللہ بن عباس بڑا تھا کے صحابہ میں شار ہوتے ہیں۔ خوا تین میں سے حضرت عبداللہ بن عباس بڑا تھا کہ مسلمہ بڑا تھا کہ شارفقہا نے صحابہ میں ہوتا ہے۔

# خون مسلم کی حرمت

بہرحال زیرمطالعہ حدیث حضرت عبداللہ بن مسعود دلائی ہے مردی ہے۔ وہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ مَلَّا اللّٰہُ عَلَی اللّٰہِ اللّ

لا الله الله والكه الله والمنه والله والل

ہم نے حدیث جریل اور ارکانِ اسلام والی حدیث میں پڑھا ہے کہ اسلام میں کلمہ شہادت کے بعد نماز بھی ہے 'روزہ بھی ہے' زکوۃ بھی ہے اور جج بھی ہے' لیکن یہ سب اضافی چیزیں ہیں۔اس پرفقہاء کا تفاق ہے خاص طور پرامام ابوحنیفہ گی طرف سے وضاحت موجود ہے کہ نماز کا تارک کا فرنہیں ہے۔البتہ نماز کا منکر کا فرہوجائے گا'اس لیے کہ جو ما نتا ہی نہیں کہ نماز فرض ہے گویا وہ قرآن کا انکار کررہا ہے اور جوقرآن کا انکار کررہا ہے تو وہ اسلام کے دائر سے سے نکل گیا۔ای طرح تارک صوم یعنی روزہ نہ رکھنے والا بھی کا فرنہیں ہے' البتہ جو منکر صوم ہوگا وہ کا فرہوجائے گا۔الغرض جو ضروریات یہ جبکہ میں سے کسی کا بھی انکار کرے گاتو وہ کا فرہوجائے گا۔الغرض جو گواہی ویتا ہے کہ اللہ میں سے کسی کا بھی انکار کرے گاتو وہ کا فرہوجائے گا' لیکن سے ایک علیحدہ بات ہے' جبکہ میں ایک بنیا دی شرط (base line) مقرر کر دی گئی ہے کہ جو گواہی ویتا ہے کہ اللہ کے سواکوئی معبود نہیں اور محرماً اللہ کے رسول ہیں تو اس کی جان لینا' اس کا قتل کرنا' اس کا خون بہانا جائز نہیں ہے۔

# جوازِ قل کی پہلی صورت: رجم

جائے گااوررجم بھی قتل ہی کی ایک شکل ہے۔الہامی شریعتوں میں رجم کی بیر مزاہمیشہ ہے رہی ہے اور تو رات میں اس کا ذکر موجود ہے۔قر آن مجید میں اگر چہ اس کا ذکر نہیں ہے' لیکن نبی اکر مسئل فیڈ م نے اپنے دور میں رجم کیا اور رجم کرنے کے بعد آپ ماکی فیڈ مایا: ''اے اللہ! میں نے تیری سنت کو زندہ کر دیا۔' آپ میکی فیڈ کی بعد خلفائے راشدین جھ کی شاوی شدہ زانیوں کورجم کیا۔

دراصل بید دوسزائیں (۱) رجم اور (۲) قبل مرتد' اسلام میں ہیں' لیکن ان دونوں کا ذکر قرآن میں نہیں ہے۔ یہ دونوں سزائیں سابق اللی قانون''شریعت موسوی'' میں موجود تھیں اور ان کا ذکر سابقہ آسانی کتاب تو رات میں بھی موجود ہے۔ ظاہر بات ہے کہ موسیٰ علیہ اور محمد کا گھیٹے ایک ہی سلسلۃ الذہب (سنہری زنجیر) کی کڑیاں ہیں' اور بنیادی طور پر دین تو ایک ہی ہے۔ چنانچہ ہماری شریعت میں بیہ جو دوقل ہیں:
(۱) قبل مرتد' یعنی کوئی مسلمان مرتد ہو جائے تو اس کوئل کر دیا جائے گا' اور (۲) رجم' یعنی جوزانی ہواور ہوشا دی شدہ' تو ان دونوں سزا دک کی اصل شریعت موسوی ہے اور شریعتِ محمدی میں بھی اسے برقرار رکھا گیا ہے۔

غیر شادی شدہ کے لیے زنا کی سزا سورۃ النور کی ابتدائی آیات میں مذکور ہے کہ زائی اور زانیہ دونوں کوسوسوکوڑ ہے مارو ٔ اور وہ کوڑ ہے بھی برسرعام لگائے جائیں تا کہ مسلمانوں کی ایک جماعت انہیں دیکھے۔ای طریقے سے رجم بھی سرعام ہوتا ہے۔ اسلامی سزاؤں کی غرض وغایت: استیصالِ جرم

اسلام میں جوسزا دُل کا تصور ہے وہ در حقیقت جرم کے استیصال کے لیے ہے کہ معاشرے کے اندر دہشت بیٹھ جائے اور لوگول کو عبرت ہو جائے کہ اگر سے جرم ہم کریں گے تو ہمیں بھی بیسزا ملے گی۔ یا در کھے کہ جرم اس کے بغیر بھی ختم نہیں ہوتا۔ آج کی دنیا میں مہذب ترین اور تعلیم یا فتہ ملک امریکہ سے بڑھ کرتو کوئی نہیں' لیکن وہال کس قدر گھناؤ نے جرائم ہوتے ہیں آپ اس کا اندازہ بھی نہیں کر سکتے۔ اس لیے کہ وہال تصور سے ہوگیا ہے کہ جوشخص جرم کرتا ہے وہ نفیاتی مریض ہے۔ ظاہر بات ہے کہ مریض سے ہوگیا ہے کہ جرفض جرم کرتا ہے وہ نفیاتی مریض ہے۔ ظاہر بات ہے کہ مریض سے

دشمنی تو نہیں ہمدردی ہونی چاہیے اس کی اصلاح ہونی چاہیے اور اس کا علاج کیا جانا چاہیے۔اس لیےامریکہ کی جیلوں کواصلاحی مراکز (corrective centers) کہا جاتا ہے۔ پھرزندگی کی جوبھی ضروریات ہیں وہ بھی انہیں بہم پہنچائی جاتی ہیں۔اب اس کے نتیج میں لامحالہ جرم بھی ختم نہیں ہوگا۔

عام طور پروہاں زیادہ جرائم پیشہ افرادایفروامریکنز ہیں اور میں کہا کرتا ہوں کہ یہ ایفروامریکنز آج کے امریکیوں سے بدلہ لے رہے ہیں کہتم ہمارے آباء واجداد کو آہنی زنجیروں میں جرگر کرلائے تھاور پھر زنجیروں میں جرگر کرلائے تھاور پھر تخیروں میں جرگر کرلائے تھاور پھر تم نے انہیں غلام بنایا تھا'ان پرظلم وتعذی کے پہاڑ توڑے تھے'اوران سے وہ کام لیے تھے جوان کی بساط سے بڑھ کر تھے' تو آج ہم اس کا بدلہ لے رہے ہیں — بہر حال وہاں ہوتا یہ ہے کہ ایک مجرم نے جرم کیا اور اس کے بعد اس کو'' مزا'' یہ ملی کہ اسے وہاں ہوتا یہ ہے کہ ایک محرم نے جرم کیا اور اس کے بعد اس کو'' مزا'' یہ ملی کہ اسے رہا' واپس آیا' پھر جرم کیا اور دوبارہ وہاں بڑنج گیا۔ کیونکہ باہر رہ کر تو محنت مزدوری کرنا کو ایس آیا' پھر جرم کیا اور دوبارہ وہاں بڑنج گیا۔ کیونکہ باہر رہ کر تو محنت مزدوری کرنا کے خاتے کا کوئی سوال ہی پیدانہیں ہوتا۔

وہاں یہ چیز بھی دیکھنے میں آئی ہے کہ ان میں سے جومسلمان ہوجاتے ہیں وہ پھر جرم کا راستہ ترک کر دیتے ہیں — اس لیے مسلمان تارکینِ وطن میں سے بہت سے مبلغین بہت عرصے سے وہاں کی جیلوں میں جا کر تبلیغ کرتے ہیں۔ وہ قید یوں کی دلجوئی کے لیے بچھ کھانے پینے کا سامان اور بچھ تحا نف ساتھ لے جاتے ہیں اور انہیں اصلاح کی وعوت دیتے ہیں۔ اس تبلیغ سے ان میں سے جومسلمان ہوجا تا ہے وہ دوبارہ وہاں نہیں آتا اور معاشرے میں جا کراکی امن پندشہری کی طرح آئی باقی ماندہ زندگی گزارتا ہے۔ وہاں کی انظامیہ کے علم میں جب یہ بات آئی تو اس کے بعد اب وہاں پر مسلمان مبلغین آجھی بھی تنخواہ پر رکھے جاتے ہیں جو جیلوں میں موجود جرائم پیشہ افراد کی اصلاح کرتے ہیں اور اس کے بہت اچھے نتائج بھی نکلتے ہیں۔ میں نے بہت سے لوگوں کود یکھا کرتے ہیں اور اس کے بہت اچھے نتائج بھی نکلتے ہیں۔ میں نے بہت سے لوگوں کود یکھا ہے۔ جہنہوں نے باقاعدہ اس میشے کو اختیار کیا ہے۔

## اسلامی سزاؤں کی بدولت سعودی عرب جرائم سے پاک

میں یہ بتار ہاتھا کہ جرم کا خاتمہ تخت سزائی ہے مکن ہے یعنی آیک آ دی کوسزا دینے ہزار کے ہوش ٹھکانے آ جا ئیں اور ہرکوئی سوچے کہ اگر میں نے بیکام کیا تو یہی میرا معاملہ ہوگا۔ سعودی عرب کے معالمہ میں پوری دنیا میں مانا جاتا ہے کہ دہاں جرائم کی شرح بہت کم ' بلکہ نہ ہونے کے برابر ہے ' حالانکہ آ لِ سعود کے آنے سے پہلے دہاں برائم کی بہتے تھا تا جرم تھے لوٹ مار اور غارت گری عردج پرتھی۔ ایک زمانے میں دہاں حاجیوں کو لوٹا اور قل کیا جاتا تھا۔ مجھے یا دے جب میر ہے دادا جج کے لیے گئے تھے تو اُس وقت سمجھا جاتا تھا کہ جو جار ہا ہے اس کی زندگی کا بس خاتمہ ہے۔ اگر وہ واپس آ گیا تو ایک بونس جاتا تھا کہ جو جار ہا ہے اس کی زندگی کا بس خاتمہ ہے۔ اگر وہ واپس آ گیا تو ایک بونس ہوئی عزب کے اُس دور میں عام طور پر صرف ہوئی عرکے لوگ تحفظ حاصل نہیں بوئی عرکے لوگ تحفظ حاصل نہیں جو کیا گا کوئی تحفظ حاصل نہیں جو کیا ہے۔ آل سعود کی حکومت قائم ہوئی ہوئی ہوگیا ہے۔

آلِ سعودی حکومت اصل میں ایک مشترک حکومت تھی۔ شخ محمد بن عبدالوہاب کی اولا وجو آلِ شخ کہلاتے ہیں اور آلِ سعود کے درمیان بیہ معاہدہ ہوا کہ ہم مل جل کرچہ و جہدکرتے ہیں اور آلی حکومت قائم کرتے ہیں۔ حکومت کا انظام آلِ سعود کے پاس رہیں گے (اب بھی وہاں جوعالم دین پاس رہی گا جبکہ دینی معاملات آلِ شخ کے پاس رہیں گے (اب بھی وہاں جوعالم دین اکثر خطبہ جج دیے ہیں ان کے نام کے ساتھ آلِ شخ موجود ہے بعنی وہ محمد بن عبدالوہاب کی اولا دہیں سے ہیں) — جب آلی سعود کی حکومت قائم ہوئی تو آلی شخ نے وہاں شریعت کے مطابق اسلامی سز اول کونا فذکیا۔ اس سے بیہوا کہ جب چوری پرکسی ایک کا ہوگ تا قد لوٹا گیا تو اس علاقے کے اندر کوئی قافلہ لوٹا گیا تو اس علاقے کے اندر کوئی قافلہ لوٹا گیا تو اس علاقے کے لوگوں کو جمع کرلیا گیا کہ تم سب کوسزا ملے گی ورنہ مجرموں کو حاضر کر دواور مجرم حاضر کر ویا جاتے تھے۔ اس طرح سے قبل کی سز اقل ہے اور آپ کومعلوم ہے کہ ریاض کی جامع مسجد کے باہر میدان میں نماز جمعہ کے بعد ججوم کے سامنے جلا و مجرم کی گردن اڑا تا ہے۔ مسب کے سامنے گرون اڑا نے کا مقصد ہے کہ عبرت حاصل ہواور انسان جرم سے دور

و اربعینِ نَوَوی کی محد می ( 388 می در خطابات جمد کی

بھا گے۔ تو وہاں پر درحقیقت جرم کا خاتمہ ای ہے ہوا تھا۔اس کے علاوہ جرم کوختم کرنے کا کوئی اور ذریعیہ موجود نہیں ہے۔اگر آپ سمجھیں کہ تعلیم اور تہذیب سے جرم ختم ہو جائے گا تو تعلیم کا معیار امریکی قوم کے معیار تعلیم سے او پڑئیں جاسکتا اور وہ آج و نیا کی مہذب ترین قوم مانی جاتی ہے' لیکن وہاں بھی بدترین جرائم موجود ہیں۔

# جوازِقل کی دوسری صورت: جان کے بدلے جان

زیرمطالعہ حدیث میں نبی اکرم مُلَّاتِیَم نے فر مایا کہ سی مسلمان کا خون حلال نہیں ہے مگر تین صورتوں میں۔ جوازِقل کی ایک صورت تو پیہے کہ شادی شدہ ہوکر زنا کر ہے۔ جبكه دوسرى صورت مير ب كه ((اكَتَفْسُ بِالنَّفْسِ)) '' جان كے بدلے جان' كينى جس نے قتل عمد کیا ہے تو اس کے جواب میں اسے قتل کیا جائے گا' الا پیر کہ مقتول کے ورثاء خون بہالینے پر آمادہ ہو جائیں یا اسے معاف کر دیں۔ بیا ختیار مقول کے ورثاء کو ہے تھی اور کونہیں۔ ہمارے ہاں جو بیقانون ہے کہ صدرِمملکت کومعاف کرنے کاحق حاصل ہے بیخلاف اسلام اور سراسر غلط ہے -- دیکھئے ایک شخص پرقتل کا مقدمہ ہے 'سیشن کورٹ نے اسے پھانسی کی سزادی' ہائی کورٹ میں اپیل ہوئی تو ہائی کورٹ نے بھی وہ سزا بحال رکھی' پھرسپریم کورٹ میں اپیل ہوئی تو اس نے بھی وہ سز ابحال رکھی' اب وہ صدر کے سامنے رحم کی اپیل (mercy petition) دائر کرے گا اور جاہے گا کہ صدر معاف کردے - یہ قطعاً غلط اور خلاف اسلام ہے۔کس کے پاس قاتل کو معاف کرنے کا کوئی اختیار نہیں ہے۔ ہاں مقتول کے ورثاء کے پاس بیدیق موجود ہےاوراس میں بہت بڑی حکمت ہے۔ آپ سوچے! جبیبا کہ جمارے ہاں ٔ خاص طور پر دیہات میں ' اب بھی ہوتا ہے کہ تل کے بدلے قتل کچھوتل کچھوتل اوراس طرح قتل درقتل کا ایک سلسلہ چل نکلتا ہے جو کئی نسلوں تک چلتا ہے۔اور اگر بھی ایسا ہو جائے کہ ایک قاتل کومقول کے ورثاءمعاف کر دیں تو پیسلسلہ ختم ہوجائے گا کہبیں؟ بعنی مقتول کے ورثاءنے قاتل کے اوپراتنابڑا کرم اور احسان کیا کہ اس کی جان بخشی کردی کلبذااب اس کے جواب میں کوئی قتن نہیں ہوگا اور اس طرح قتل کا پیسلسلہ ختم ہو جائے گا۔ واضح رہے کہ یہ تیل عمری صورت میں ہے جبار قبل خطا میں جان کے بدلے جان نہیں بلکہ دیت ہوتی ہے اوراگراس ضمن میں کسی سرکاری یا حکومتی قانون کی خلاف ورزی کی گئی ہے تو اس کی سزاالگ ہوگی۔ چنانچے سعودی عرب میں کسی کی گاڑی کے ینچ آکر کو کئی خص مرجائے تو دیت تو دینی پڑتی ہے چا ہے ڈرائیور کا ارادہ قبل کا نہیں بھی تھا۔ اس کا نتیجہ یہ ہے کہ لوگ وہاں بہت مختاط ہوکر ڈرائیونگ کرتے ہیں۔ میں نے اپنی آتھوں کا نتیجہ یہ ہے کہ لوگ وہاں بہت مختاط ہوکر ڈرائیونگ کرتے ہیں۔ میں نے اپنی آتھوں سے مدیند منورہ میں دیکھا کہ ایک بڑی عمری عورت کوایک گاڑی نے ذرائیج کیا تو ڈرائیور فورا اُرز کر منت ساجت اور خوشا مدیں کرنے لگ گیا کہ ''اے میری ماں' مجھے معاف کر دے!''اس لیے کہ اسے معلوم ہے کہ اس پر مقد مہ قائم ہوسکتا ہے اور سخت سزامل سکتی ہے' جبکہ یہاں کون پر واکر تا ہے' اس لیے کہ یہاں دیت کا معالمہ بی نہیں ہے۔ وہاں مزید ہی جب کہ آپ لائسنس کے بغیر ڈرائیونگ کر رہے ہیں تو یہ حکومتی جرم ہوگیا اور اس کا جرمانہ آپ کوالگ ہے اداکر نا ہوگا۔

مجھے ایک واقعہ معلوم ہوا تھا کہ مدینہ یو نیورٹی کے ایک مصری پروفیسر کی کار کے ذریعے ایک مصری پروفیسر کی کار کے ذریعے ایک ہوا اور ایک شخص مرگیا۔ جب مدینہ کے گورنر کے پاس سے معاملہ گیا تو اس نے کہا: دیکھئے جناب! ویت تو اللہ کی طرف ہے ہے وہ ہم معاف کرنے والے کون ہیں؟ البتہ آپ کا جو دوسرا جرم تھا ٹریفک قوانین کی خلاف ورزی کا تو وہ ہم معاف کر سکتے ہیں اس لیے کہوہ ہمارے قانون کی خلاف ورزی ہے۔

# جوازِقل کی تیسری صورت قبل مرتد

جوازِقل کی تیسری صورت یہ ہے: ((وَالتَّادِكُ لِدِیْنِهِ الْمُفَادِ قُ لِلْجَمَاعَةِ)''جو
اپنے دین کوچیوڑ دے اورمسلمانوں کی جماعت ہے نکل جائے''۔اس ہے مرادمر تد ہے
اور مرتد کی سزابھی قل ہے' مگراس دور میں بعض جدید دانشوروں اور اس وقت دنیا کے
اندر رائج جدید فکر کے مطابق ہرانسان کو مذہب بدلنے کی اجازت ہونی چاہیے۔اہلِ
مغرب جو ہماری بہت سی چیزوں پراعتراض کرتے ہیں' ان کا ایک اعتراض می بھی ہے کہ
اگر کوئی عیسائی مسلمان ہو جائے تو آپ اے سینے سے لگاتے ہیں اور اگر کوئی مسلمان

عیسائی ہوجائے تو آپ اس کے قل کے در پے ہوجاتے ہیں۔ای طرح آزادی ُ خیال اور آزادی اظہارِ رائے جدید تہذیب کے دونمایاں مندرجات ہیں اور جن کی گھٹی میں اس جدید تہذیب کے جراثیم پڑگئے ہیں تو اسلام کے بیاحکام ان کی سمجھ میں آنے والے نہیں ہیں'لیکن بہر حال اسلام کا قانون یہی ہے۔

میں عرض کرد ہاتھا کہ جدید تہذیب سے متاثر ہوکر ہمارے جدید دانشوروں نے بھی
یہ کہنا شروع کیا ہے کہ محض مرتد واجب القتل نہیں ہے البتہ مرتد ہونے کے بعداگر وہ
اسلامی ریاست کے خلاف کوئی سازش بھی کر رہا ہوتو واجب القتل ہے۔ انہوں نے یہ
دائے جدیداثر ات کے دباؤ کے تحت قائم کی ہے ور نہ سیدھی سیدھی بات یہ ہے کہ مرتد کو
قتل کیا جائے گا۔ اس کا اصل تھم بھی تو رات میں ہے۔ جب حضرت موئی غایشا کو اللہ
تعالیٰ نے چالیس دن کے لیے کو وطور پر بلایا اور تو رات عطا کی تو یہ چھے سامری نے ایک
بھوٹر ابنادیا ۔۔۔ وہ بچھڑا بنی اسرائیل کے پاس موجود سونا ، چا ندی اور دوسر نے زیورات کو
پھوٹل کر بنایا گیا تھا اور اس کی ساخت الی تھی کہ جب اس میں سے ہواگز رتی تھی تو اس
میں سے بچھڑے جسی آ واز نکلی تھی ۔ سامری نے کہا کہ یہ ہے تہا را خدا! موئی تو خواہ مخواہ
میں سے بچھڑے جسی آ واز نکلی تھی ۔ سامری نے کہا کہ یہ ہے تہا را خدا! موئی تو خواہ مخواہ
میں سے بچھڑے جسی آ واز نکلی تھی ۔ سامری نے کہا کہ یہ ہے تہا را خدا! موئی تو خواہ مخواہ
کی سامری نے گیا ہے۔ خدا تو یہاں موجود ہے اور وہ کو وطور پر خدا سے ملئے کے
میل کر غلطر اسے پر پڑ گیا ہے۔ خدا تو یہاں موجود ہے اور وہ کو وطور پر خدا سے ملئے کے
لیے گیا ہے۔ تو بنی اسرائیل میں سے بہت سے لوگ بچھڑے کی پرستش کے اندر مبتلا

ایک شرک تو وہ ہوتا ہے جو چھپا ہوا ہو' جیسے ریا کاری شرک خفی ہے۔ مثلاً اگر آپ نماز بڑھ رہے ہیں اور آپ دیکھیں کہ کوئی شخص آپ کو دیکھ رہا ہے تو آپ اپنی نماز اور سجدوں کوزیادہ طویل کر دیں تو سیبھی شرک ہے۔ فرض کریں کہ پہلے آپ کا سجدہ تین سیکنڈ کا ہو گیا تو یہ دواضا فی سیکنڈ آپ نے صرف اُس شخص کو دکھانے کے لیے لگائے ہیں' تو یہ بھی شرک ہے' لیکن میشرک خفی ہے۔ اس پرکوئی تھم اور فحصانے کے لیے لگائے ہیں' تو یہ بھی شرک ہے' لیکن میشرک خفی ہے۔ اس پرکوئی تھم اور فتو کی نہیں لگایا جا سکتا اور اس پرکوئی گرفت نہیں ہو سکتی' اس لیے کہ بیاتو آپ کا اندرونی معاملہ ہے۔ ہمیں اپنا جائزہ لیتے رہنا چا ہے کہ بید ریا کاری کہیں ہمارے اندر پیدا نہ

ہوجائے۔اس کے بارے میں میں نے آپ کو وہ حدیث بھی سنائی ہے کہ رسول اللہ کا اللہ کی مرتد کی مرتد

الغرض تین صورتوں کے سواکسی صورت میں بھی کسی مسلمان کی جان نہیں لی جاسکتی اور وہ تین صورتیں یہ جاسکتی اور وہ تین صورتیں یہ ہیں: (۱) شادی شدہ زانی کورجم کیا جائے گا' (۲) کسی نے قتل کیا ہے جان ہو جھ کرتو جوابا قصاص میں اُسے قتل کیا جائے گا' الا میہ کہ مقتول کے ورثاء اسے معاف کردیں' اور (۳) اگر کسی مسلمان نے اپنادین ترک کردیا' بدل دیا تو اسے بھی قتل کردیا جائے گا' الا میہ کہ وہ وہ اس ملک کوچھوڑ کر کہیں چلا جائے۔

اَقُولُ قَولِي هٰذَا وَاسْتَغَفِرُ اللَّهَ لِي وَلَكُمْ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِيْنَ وَالْمُسْلِمَاتِ00

<sup>(</sup>١) مسند احمد مسند الشاميين باب حديث شداد بن اوس الله على ١٦٥١٧\_



# اسلامی آدابِ معاشرت

۲۵/ جنوري ۲۰۰۸ء کا خطبه جمعه

خطبهٔ مسنونه کے بعد:

اَعُوٰذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيطُنِ الرَّجِيُمِ ــــ بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيُمِ

وَعِبَادُ الرَّحُنِ الَّذِيْنَ يَهُشُوْنَ عَلَى الْأَرْضِ هَوْنَا وَاذَا خَاطَبَهُ مُ الْجِهِ لُوْنَ قَانُوا سَلَما ﴿ وَالَّذِيْنَ يَبِيْتُوْنَ لِرَهِمُ سُجَّدًا وَقِيَامًا ﴿ وَالَّذِيْنَ يَقُولُوْنَ رَبَّنَا اصْرِفْ عَتَّا عَذَابَ جَهَلَّمُ ۚ إِنَّ عَذَابِهَا كَانَ غَرَامًا ﴿ إِلَّهَا سَأَءَتُ مُسْتَقَرًا وَمُقَامًا ﴿ وَالَّذِيْنَ إِذَا آنَفَقُوا لَمُ يُسْرِفُوا وَلَمُ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ فَلِكَ قَوَامًا ﴿ وَالنَّذِيْنَ إِذَا آنَفَقُوا لَمُ يُسْرِفُوا وَلَمُ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ فَلِكَ قَوَامًا ﴿ وَالنَّذِيْنَ إِذَا آنَفَقُوا لَمُ يُسْرِفُوا وَلَمُ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ فَلِكَ قَوَامًا ﴿ وَالْفَرِقَانَ )

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً ﴿ مُنْ اللَّهِ مُنْكُ قَالَ :

((مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللّٰهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلْيَقُلُ خَيْرًا اَوْ لِيَصْمُتُ ، وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللّٰهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلْيُكُرِمُ جَارَةً ، وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللّٰهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلْيُكْرِمُ ضَيْفَةً))(١)

سيدناابو ہربرہ وہانین سے روایت ہے کہ رسول اللہ منافین سے فرمایا:

''جو شخص الله تعالى براور يومٍ آخرت پرايمان ركھتا ہے وہ اچھى بات كہے يا پھر خاموش رہے۔اور جو شخص الله تعالى پراور يومِ آخرت پرايمان ركھتا ہے وہ اپنے بمسائے كى عزت كرے۔اور جو شخص الله تعالى كواور يومِ آخرت كو مانتا ہے وہ اپنے مہمان كى عزت كرے۔''

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري كتاب الرقاق باب حفظ اللسان .....وصحيح مسلم كتاب الايمان باب الحث على اكرام الجار والضيف .....

ور اربعین نؤوی کرم ورد 394 ی و در خطابات جمعہ کھی معزّ زسامعین کرام!

امام یکی بن شرف الدین النووی بر این کے شہرہ آفاق مجموعہ احادیث 'اربعین''
کے سلسلہ وار مطالعہ کے ضمن میں آج ہمارے زیر مطالعہ حدیث نمبر پندرہ ہے۔اس حدیث اور آگے آنے والی چندا حادیث کوہم ایک مجموعی نام ''اسلامی آ داب معاشرت' حدیث اور آگے آنے والی چندا حادیث محسن آ داب شرافت و مروّت 'محل و برد باری' دے سکتے ہیں۔ان میں حسنِ معاشرت' حسنِ آ داب' شرافت و مروّت' محل و برد باری' تہذیب و شائشگی اور اللّٰد کی نگاہ میں ایک عمدہ شخصیت کے خدو خال کا بیان ہے۔ پھر اس شخصیت کے اوصاف' اس کی صفات اور علامات کا بھی تذکرہ ہے۔

# عبا دالرحمٰن (الله کے محبوب بندوں) کے اوصاف

زیردرس حدیث میں بیان شدہ مضمون قرآن مجید میں بھی آیا ہے۔ سورۃ الفرقان کے آخری رکوع میں اللہ تعالیٰ نے اپنے خاص بندول کے حوالے سے پچھا وصاف بیان کیے ہیں اور انہیں ' عِبَادُ الوَّ خَملِنِ ' (رحمٰن کے بندے) کا نام دیا ہے۔ ویسے تو تمام مسلمان بلکہ تمام انسان اللہ کے بندے ہیں کین یہاں پر اللہ کے پہندیدہ اور مجبوب بندے مراد ہیں جن سے اللہ محبت کرتا ہے۔ ان کے چندا وصاف کا تذکرہ بایں طور کیا گیا ہے:

چال میں تواضع کا ذکر قر آن مجید میں گئی مرتبہ آیا ہے ۔سورہ بنی اسرائیل میں

ارشادِ باری تعالی ہے: ﴿ وَلَا تَمْشِ فِی الْأَرْضِ مَرَحًا ۚ إِنَّكَ لَنْ تَخْرِقَ الْأَرْضَ وَكَنْ تَخْرِقَ الْأَرْضَ وَكُنْ تَخْرِقَ الْأَرْضَ وَكُنْ تَخْرِقَ الْأَرْضَ وَكُنْ تَخْرِقَ الْأَرْضَ وَكُنْ الْحَبَالَ طُولًا ﴿ ۞ ﴾ '' اورتم زمین پراکڑ کر (یعنی زورزورسے پیر مارکر) مت چلؤ اس کے کہتم زمین کو ہرگز پھاڑ نہیں سکتے اور (کتنی ہی تم گردن اکڑا لو) پہاڑوں کی اونچائی تک نہیں پہنچ سکتے''۔ ای طرح سورہ لقمان میں ارشاو ہے: ﴿ وَلَا تَمْشِ فِی الْاَرْضِ مَرَحًا اللهُ لَا يُحِبُّ مُكَا مُخْتَالٍ فَخُورٍ ﴿ ﴾ '' اورزمین میں اکڑ کرنہ چلو۔ یقینا اللہ کسی تکبراور فخر کرنے والے کو لیندنہیں کرتا۔''

(۲) ہٹ دھرمی کے جواب میں بہترین طرزِ ممل: عبادالرحمٰن کی دوسری صفت یہ بیان فرمائی: ﴿ وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْبَهِ لِمُونَ قَالُوٰ اسَلَما ﴾ ''اور جب ان سے خاطب ہوتے ہیں 'جاہل' تو وہ سلامتی والی بات کرتے ہیں'۔ اردو میں جاہل اُن پڑھ کو کہتے ہیں لیکن عربی جاہل کو معنی ہیں: جذباتی اور شتعل مزاج انسان سیعنی ایک انسان وہ ہے جو اپنی عقل سے رہنمائی حاصل کرتا ہے جبکہ اس کے مقابلے میں ایک وہ ہے جو جذبات کی رومیں بہہ جاتا ہے 'تو اس دوسرے مزاج کے حامل شخص کو عربی میں'' جاہل'' کہتے ہیں۔ آیت کا مفہوم یہ ہوگا کہ جب کوئی جذباتی اور اکھڑ مزاج شخص اللہ کے بندوں سے الجھنا جا ہے یا بحث و تحیص کرے تو یہ انتہائی شعنڈے د ماغ سے اُس کا جواب دیتے ہیں۔ حالے یا بحث و تحیص کرے تو یہ انتہائی شعنڈے د ماغ سے اُس کا جواب دیتے ہیں۔

آرہی' لہذا بھرکسی وقت گفتگو کریں گے'ان شاء اللہ۔ یعنی سلام کہد کر اور اچھے طریقے سے رخصت ہو جائیں ۔ لٹھ مار کر رخصت نہ ہوں کہ پھر دو بارہ گفتگو کا موقع ہی نہ رہے' بلکہ زخصتی اور علیحد گی بھی سنجیدگی اور بہترین طریقے سے ہونی چاہیے۔

(٣) قیام اللیل کا اہتمام: عبادالرحمٰن کی تیسر کی صفت ہے ۔ ﴿ وَ الَّذِیْنَ یَبِیْتُوْنَ لِوَ بِیهِمُ سُجَدًا وَقِیَامًا ﴿ وَ وَ لُوگُ رَا تیں بسر کرتے ہیں اپنے رب کے لیے سجدہ کرتے ہوئے اور قیام کرتے ہیں – یہاں ہوئے اور قیام کرتے ہوئے'۔ یعنی وہ قیام اللیل اور تہجد کا اہتمام کرتے ہیں — یہاں رات کی نماز کا ذکر آیا ہے' فرض نماز وں کا نہیں ۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ یہ اصل میں ایک پختہ اور تعمیر شدہ شخصیت کے نقوش اور خدو خال کا بیان ہے' جس میں فرض نماز وں کی کوتا ہی کا توسوال ہی بیدا نہیں ہوتا' بلکہ وہ تو نوافل کا بھی تسلسل کے ساتھ اہتمام کرتے ہیں۔

دیکھے ایک ہے عام مسلمانوں کی سطح۔اس کے اعتبار سے تواصل اہمیت نماز ہنجگانہ
کی ہے اور یہ بھی یا در کھے کہ فل کسی طور پر بھی فرض نماز وں کا مداوا اور تلافی نہیں کر سکتے۔
آپ ساری رات جا گئے رہیں کیکن فرض نماز نہ پڑھیں اور فجر کے وقت سو جا کیں
تو آپ کا ساری رات کا جا گنا زیر وہوجائے گا۔اس شمن میں رسول اللہ مُنَافِیْتُوم کا میڈر مان
بھی ذہن شین رہے کہ ایک موقع پر آپ مُنَافِیْتُوم نے فرمایا:

((مَنُ صَلَّى الْعِشَاءَ وَالْفَجْرَ فِيْ جَمَاعَةٍ كَانَ كَقِيَامٍ لَيُلَةٍ)) (1) ''جس شخص نے عشاء اور فجر کی نماز باجماعت پڑھی اُس نے گویا پوری رات کا قیام کیا۔''

تو فرض اورنفل کے اندر بیفرق ضرور پیش نظر رہنا جا ہیے 'جبکہ سورۃ الفرقان کی مذکورہ بالا آیت میں فرض کا ذکر اس لیے نہیں ہے کہ یہاں رحمٰن کے ان برگزیدہ بندوں کا تذکرہ ہے جو فرض میں بھی کوتا ہی نہیں کرتے ۔الی ہی شخصیت کے بارے میں ہم پڑھ چکے ہیں: ((مِنْ حُسُنِ اِنسُلامِ الْمَدْءِ قَرْ کُهُ مَالًا یَعْنِیْهِ)'' کسی انسان کے اسلام کی خوبی یہ ہے کہ وہ اس چیز کوچھوڑ دے جس کا کوئی فائدہ نہیں''۔اسی طرح حدیث جریل میں ہم

<sup>(</sup>١) سنن ابي داوِّد كتاب الصلاة ابب في فضل صلاة الجماعة.

نے پڑھا تھا کہ پہلا درجہ اسلام ہے کھرایمان ہے اور پھر بلندترین درجہ احسان ہے۔ لیمنی ایساشخص جس نے اپنے وین کواننا خوبصورت بنا دیا کہ اُس کا اسلام اب دلر بااور دل میں گھب جانے والا ہے تو وہ بلند ترین درجے پر فائز ہے۔ درحقیقت زیر مطالعہ قرآنی آیات اور زیر درس حدیث کا موضوع ایسا ہی شخص ہے۔

(۳) نیکیوں پر کوئی غرانہیں: اللہ کے محبوب اور چنیدہ بندوں کا ایک وصف یہ ہے:
﴿ وَالَّذِیْنَ یَقُولُونَ رَبّنَا اصْرِفْ عَنّا عَذَابَ جَهَنّهُ وَانَّ عَذَابَهَا کَانَ غَرَامًا ﴿ وَالَّذِیْنَ یَقُولُونَ رَبّنَا اصْرِفْ عَنّا عَذَابَ جَهَنّهُ وَانَّ عَذَابِ کَهِیم دے کہ اور وہ دعا ما تکتے رہے ہیں: اے ہمارے رب! ہم ہے جہم کے عذاب کو پھیردئ کہ اس کا عذاب چہ جانے والی چیز ہے '۔ ﴿ إِنّهَا سَاءَ تُ مُسْتَقَرّا وَ مُقَامًا ﴾ ''یقینا وہ بہت بُری جگہ ہے مستقل جائے قرار کے اعتبار ہے بھی اور عارضی قیام گاہ کے اعتبار ہے ہیں؛ وین کے اعمال سرانجام وے ہے ہیں؛ یعن وہ نیبیں سجھتے کہ ہم تو دین پرچل رہے ہیں وین کے اعمال سرانجام وے میں اللہ کے بندوں کا میرومیہ ہرگز نہیں ہوتا۔ اُنہیں اپنی نیکیوں پرکوئی غروز نہیں ہوتا ' بلکہ وہ تو تہ وہ تین کے بندوں کا میرومیہ ہرگز نہیں ہوتا۔ اُنہیں اپنی نیکیوں پرکوئی غروز نہیں ہوتا ' بلکہ وہ تو تو تو عذاب الہی ہے اور اپنے اعمال کے ضائع ہونے ہے درتے رہتے ہیں۔ وہ تی عذاب اللہی ہے اور اللہ کے دین کے لیے کیے گئے کا موں کو تقیر سجھتے ہیں۔ وہ تی بی کہ می کے دین کے لیے کیے گئے کا موں کو تقیر سجھتے ہیں۔ وہ تی جو تو ہیں کہ میں کہ ہوں کے ایک کے ایک کا موں کو تقیر سجھتے ہیں کہ وہ تین کے لیے کیے گئے کا موں کو تقیر سجھتے ہیں کہ وہ تو تیں کے لیے کیے گئے کا موں کو تقیر سجھتے ہیں کہ وہ تو تین کے لیے کیے گئے کا موں کو تقیر سجھتے ہیں کہ وہ تعین کہ ہوں کے ایک کیا کہ میں کہ وہ تعین کہ وہ تعین کہ کے کیا کہ کو کی کو کیا کہ کو کی کیا کہ کیا کہ کو کیا کھیں کہ کے کہ کیا کہ کو کو کھیں کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کو کو کھی کے گئے کا موں کو تھیں کھیے کیا کہ کو کیا کہ کو کی کیا کہ کو کیا کہ کو کیا کہ کیا کہ کو کیا کہ کیا کہ کیا کہ کو کیا کہ کو کی کیا کہ کیا کہ کو کیا کہ کیا کہ کیا کہ کو کیا کہ کو کیا کہ کو کیا کہ کیا کہ کو کیا کو کو کیا کہ کو کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کو کیا کھی کو کیا کہ کیا کہ کو کیا کہ کو کیا کہ کیا کہ کو کیا کہ کو کو کیا کہ کو کو

جان دی' دی ہوئی ای کی تھی حق تو یہ ہے کہ حق ادا نہ ہوا!

لین اگراللہ کی راہ میں گردن کٹوابھی دی تو کیا کا رنامہ سرانجام دیا! یہ جان تواللہ نے دی تھی اور اب ہم نے اس کوواپس سونپ دی اس کے علاوہ مزید تو اُسے بچھ ہیں دیا' جبکہ شرافت ومرقت کا تقاضا تو یہ ہے کہ آپ کوکوئی ہدیپیش کرے تو آپ اس سے بہتر ہدیہ دینے کی کوشش کریں' جیسے فر مایا گیا ہے کہ آپ کوکوئی سلام کرے تو آپ اُس سے بہتر اس کو جواب دیں۔ اس نے السلام علیکم کہا ہے تو آپ جواب میں وعلیکم السلام ورحمتہ اللہ کہ کہیں اور اللہ مزید تو فی دیتو و بر کانتہ کا بھی اضافہ کیجیے۔

و اربعین نووی کی روش پر گامزن: الله کے محبوب بندوں کی ایک صفت یہ ہے:
﴿ وَاللَّذِیْنَ إِذَاۤ اَنْفَقُوٰ اللّٰم یُسُوِفُوٰ اوَلَمْ یَقْتُوٰوْ اوَکَانَ بَیْنَ ذَلِكَ قَواماً ﴾ ''اوروه ﴿ وَاللّٰذِیْنَ إِذَآ اَنْفَقُوٰ اللّٰم یُسُوفُوٰ اوَلَمْ یَقْتُوٰوْ اوَکانَ بَیْنَ ذَلِكَ قَواماً ﴾ ''اوروه لوگ جب خرج کرتے ہیں تو نداسراف ہے کام لیتے ہیں (خواہ ان کے پاس زیادہ مال ہو) اور نہ ہی بخل سے کام لیتے ہیں 'بلکہ اُن کا خرج ان (دونوں انہاؤں) کے درمیان ہو اور نہ ہو کا اور نہ ہی بخل سے کام لیتے ہیں 'بلکہ اُن کا خرج ان (دونوں انہاؤں) کے درمیان اوتدال پر قائم رہتا ہے' ۔ آدمی کو این چا در کے مطابق ہی پاؤں پھیلانے چا ہیں ۔ لیکن آخر کی ان اُللہ کے کہ کو کی ضروری خرج کرنا ہوتا ہے اور اس طرح کی صورتِ حال میں اگر اس کی نہیں ہے تو قرض لے کرخرج کرنے میں بھی کوئی مضا کہ نہیں ۔ قرض لے کرخرج کرنے میں بھی کوئی مضا کہ نہیں ۔ قرض لین قرض لین کرتے ہے' لیکن قرض لین کرتے ہے' لیکن قرض لے لیا کرتے ہے' لیکن قرض لین کرتے ہے' لیکن قرض لین کر کے ایکن قرض لین کر کے دیکن قرض لین کر کے دیکن قرض لین کر کے دیکن قرض لین کی کرنی ہوتا کے دیکن قرض لین کر کے دیکن قرض کے لین کرتے ہو' لیکن قرض کوئی بری بات نہیں ہے' حضور اکرم مُنُونِیْ کھی قرض لین کرتے ہو' لیکن قرض کوئی بری بات نہیں ہے' حضور اکرم مُنا اللّٰونِیْ کھی قرض لیا کرتے ہو' لیکن قرض کے لین کرتے ہو' لیکن قرض کے لیا کر کے کوئی کوئی کی کرنا ہوتا ہو کوئی کوئی کرنا ہوتا ہو کا کوئی کرنا ہو کوئی کوئی کرنا ہو کرنا ہو کوئی کرنا ہو کرنا ہو کوئی کرنا ہو کرنا ہو کوئی کرنا ہو کرنا ہو کرنا ہو کوئی کرنا ہو کرنا ہو کوئی کرنا ہو کرنا ہو کرنا ہو کرنا ہو کوئی کرنا ہو کوئی کرنا ہو کرنا ہو کرنا ہو کرنا ہو کوئی کرنا ہو کرنا ہو کرنا ہو کرنا ہو کوئی کرنا ہو کرنا ہو کرنا ہو کرن

لوٹانے کی پختہ نیت بہر حال ضروری ہے۔

اس حوالے سے ہمارے ہاں ایک بہت بردی بیاری ہمارے نہ ہی طبقے میں پیدا ہو

گئی ہے کہ وہ قرض کے نام پر بھیک مانگتے ہیں۔ جب معلوم ہے کہ ہم بیقرض واپس کر

نہیں سکتے اور ہمارے وسائل ہیں ہی نہیں تو یہ گویا بھیک کی ایک صورت ہے۔ آ دی کو

اپنے وسائل کے حساب سے قرض لینا چاہیے 'جس کے بارے میں اسے اندازہ ہو کہ
میں یہ قرض لوٹا دوں گا۔ ورنہ بہی ہوگا کہ قرض دینے والے صاحب ایک دو مرتبہ یاد

دلائیں گئ پھر خاموش ہو جائیں گے۔ سوچیں گے کہ یہ ایک دی شخصیت ہے لہذا

معاف کردو۔ یوں قرض کے نام پر بھیک مانگنا بہت غلط ہے' البتہ قرض لیا جاساتا ہے۔

معاف کردو۔ یوں قرض کے نام پر بھیک مانگنا بہت غلط ہے' البتہ قرض لیا جاساتا ہے۔

قرض حسنہ دینے کی ترغیب بھی ہے۔ لیکن اس میں ادائیگی کی پختہ نیت ہونی چاہیے اور

اسی درج میں قرض لیا جانا چاہیے جے آپ کم از کم ظاہری حالات کے مطابق واپس

## ا چھی بات کہویا پھرخاموش رہو!

اب ہم زیر مطالعہ حدیث کی طرف آتے ہیں۔ یہ حدیث متفق علیہ ہے ' یعنی سیحے بخاری اور سیحے مسلم دونوں میں موجود ہے اور اس کے راوی حضرت ابو ہر برہ رہ ڈائٹو ہیں۔ اس میں حضورا کرم مَالٹیونم نے پختہ (mature) شخصیت کے اوصاف بیان فرمائے ہیں جس کے اندرحن اوب بھی پیدا ہو چکا ہے اور تہذیب وشائنگی بھی۔ آ پ گائی اللہ فرایا: (مَنْ کَانَ بُوْمِنُ بِاللّٰهِ وَالْیَوْمِ الْاٰخِوِ فَلْیَقُلْ خَیْرًا اَوْلِیَصْمُتُ))'' بوخی اللہ فرایا: (مَنْ کَانَ بُوْمِنُ بِاللّٰهِ وَالْیَوْمِ الْاٰخِوِ فَلْیَقُلْ خَیْرًا اَوْلِیَصْمُتُ))'' بوخی بات زبان سے نکالنی چاہیے یا فاموش رہنا چاہیے'' کہیں ہے تکی با تیں ہور بی ہیں' خواہ مُوْا کا استہزاء اور نداق ہور ہا ہے' قبضے لگ رہے ہیں' گپ بازی ہور ہی ہے' طعن وشنیج ہور بی ہے' جموث بولا جارہا ہے' توالی چیزیں اس کی گخصیت کوزیب نہیں دیتیں۔ اُسے چاہیے کہ یا تو کوئی بھلائی اور خیرخواہی کی بات کرے یا پھر خاموثی اختیار کرے' اس لیے کہ خاموثی کے اندرخود ایک بہت بڑا تکلم ہے' یعنی خاموثی بوتی ہے۔ بسااوقات انسان تکلم کی نبیت خاموثی کی اس کی ذریعے اپنے جذبات واحساسات کا زیادہ اظہار کرتا ہے اور اس کی خاموثی ہی اس کی ترجمان بن جاتی ہے۔ لہذا بولوتو اچھی بات کہو' تصیحت ویڈ کیر کی بات کرو' لوگوں کی خیر خواہی کی بات کرو' لوگوں کواچھائی کی دعوت دو' اللہ کا ذکر کرو' ور نہ خاموش رہو!

یادر کھے کہ یہ جواللہ تعالیٰ نے انسان کو ہو لنے کی صلاحیت دی ہے یہ انسان کی چوٹی کی صلاحیت ہے۔ آپ کو معلوم ہے کہ بہت کا این صلاحیتیں ہیں جن میں حیوان ہم سے آگے ہیں۔ ساعت اور بصارت فی نفسہ بہت بڑی صلاحیتیں ہیں جواللہ تعالیٰ نے ہمیں دی ہیں 'لیکن بہت سے حیوانات ایسے ہیں جن کی ساعت یابصارت ہم سے بہت بڑھ کر ہے۔ خاص طور پر گھوڑ اسماعت کے معاطے میں بہت حساس ہے۔ گھوڑ اسوار کو لے کر جارہا ہے اچا تک گھوڑ سے کی کو تیاں گھڑی ہوجاتی ہیں۔ گویا کوئی انٹینا ہے جو خطرے کی جارہا ہو گیا ہے۔ سوار گھوڑ نے کی کانوں کو دیکھ کر اندازہ کر لے گا کہ آس بیاس کوئی خطرہ موجود ہے۔ اسی طرح بصارت میں بہت سے حیوانات ہم ہے آگے بیس۔ بہت بندی سے دیوانات ہم ہے آگے ہیں۔ بہت بندی سے ذمین پر پڑی ہوئی چھوٹی میں۔ بہت بندی سے ذمین پر پڑی ہوئی چھوٹی می چیز کود کھے لیتے ہیں اور بہت سے جانورا سے ہیں جو بغیرروشی کے دیکھتے ہیں' جبکہ ہم تو رشنیں دیھ سے نے جنانچ سمع و بھر بھی روشیٰ کے متاح ہیں کہ روشیٰ مو بھر بھی اللہ ربّ العالمین کی طرف سے دی ہوئی بوئی بوٹی کی صلاحیتیں ہیں۔ ارشاد باری

تعالیٰ ہے: ﴿إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُوَّادَ كُلُّ اُولِیْكَ كَانَ عَنْهُ مَسْنُولاً ﴾

''یقینا ساعت'بصارت اور عقل کے بارے میں ضرور باز پرس ہوگ' ۔ لیکن ساعت وبصارت کی صلاحیتیں حیوانات میں بھی ہیں اور حیوانات میں ہے بعض میں ہم سے زیادہ ہیں'لیکن انسان میں''نطق'' کی جوصلاحیت ہے وہ سی اور حیوان میں نہیں ہے۔ اس لیے یہ انسان کی چوٹی کی صلاحیت شار ہوتی ہے اور انسان کو'' حیوانِ ناطق'' یعنی بولنے والا اور اظہار مانی الضمیر کے دو پہلو ہیں: (۱) الله علی الصمیر کے دو پہلو ہیں: (۱) دوسرے کے کلام کو سجھنا' اور (۲) اپنے مانی الضمیر کوظا ہر کرنا۔ بید دونوں پہلو ہیں: (۱) حوصے ہیں۔

اس کوایک مثال سے یوں بچھے کہ آپ کہیں بیٹے ہوئے تھا ور آپ کے پاؤں یا جسم کے کسی جھے میں چیونی نے کاٹا تو ایک دم آپ کے جسم میں جبنش ہوگی اور آپ کا ہاتھ فوراً مثاثرہ جھے تک پنچے گا۔ اس میں آپ کے ارادے کا کوئی دخل نہیں ہے۔ یہ اضطراری حرکت (reflex action) ہے کہ وہاں سے ایک سنسنی (sensation) کرز کرد ماغ میں پنچی و ماغ میں اسے تعبیر کیا گیا کہ کوئی موذی شے اس وقت آپ کے گرز کرد ماغ میں پنچی و ماغ میں اسے تعبیر کیا گیا کہ کوئی موذی شے اس وقت آپ کے جسم کے فلاں جھے ہے چئی ہوئی ہے گھروہاں سے حکم (order) آیا توجہم کے اُس جھے کے عفلات خود بخو دحرکت نہیں کر سکتے۔ اس حکم میں ہماراسنٹرل نروس سٹم درمیان میں آتا ہے کہ پہلے اس کا احساس سے متعلق (sensory) حصہ ادراک کرتا ہے اور پھر عمل حرکت (motor function) وقوع پذیر ہوتا ہے۔ اس طرح اظہار ما فی الفتمیر کے دو پہلوؤں کا آپس میں گہرا تعلق پذیر ہوتا ہے۔ اس طرح اظہار ما فی الفتمیر کے دو پہلوؤں کا آپس میں گہرا تعلق ہے۔ آپ نے ایک کلام سنا' اس کو تعبیر (interpret) کیا' پھر اپنے دل میں موجود احساس کو آپ نے بیان کیا۔ یہ دونوں چزیں پہنچ سنٹر ہے متعلق ہیں اوراعلیٰ ترین سطح پر دماغ (brain) کے اندرسب سے بڑا ابریا بھی پہنچ سنٹر ہے متعلق ہیں اوراعلیٰ ترین سطح پر دماغ (brain) کے اندرسب سے بڑا ابریا بھی پہنچ سنٹر ہے متعلق ہیں اوراعلیٰ ترین سطح دماغ (brain) کے اندرسب سے بڑا ابریا بھی پہنچ سنٹر ہی کا ہوتا ہے۔

زبان کے استعال میں احتیاط لازم

<sup>&#</sup>x27;'نُطُلِّن' انسان کی سب سے اہم صلاحیت ہے' اس لیے زبان کے میچے استعال پر

اور مہاری بیت، ن سے بوت پر ہارہ ہے اس برت سے ہے۔ اور جب قیامت کے دن تم اللہ کے حضور لو کہتہیں یہ بات کہنے کاحق حاصل بھی ہے؟ اور جب قیامت کے دن تم اللہ کے حضور کھڑے ہوگے تو کیاتم اس کوحق بجانب ثابت (justify) کرسکوگے کہاہے اللہ! مجھے

یہ بات کہنے کاحق تھا۔ بیسارا حساب کرنے کے بعد زبان کھولو۔ یہی مفہوم ہے: ''قُوْلُوُ'ا

قَوْلًا سَدِيْدًا "كار

اس سے اگلی آیت میں اس کا نتیج بھی بیان کر دیا گیا ہے کہ اگرتم دوشرطیں پوری
کردو' یعنی (۱) دل میں تقویٰ ہو' اور (۲) زبان پر کنٹرول ہوتواس کا بدلہ یہ ہے کہ:
﴿ يُصْلِحْ لَكُمْ أَغْمَالُكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوْبَكُمْ ﴿ " الله تمہارے سارے اعمال درست کردے گا اور تمہارے گنا ہوں کو بخش دے گا'۔ اس لیے کہ زبان کے او پر کنٹرول بہت مشکل ہے' بولنے میں کوئی طاقت تو لگتی نہیں ہے۔ ذرا سا اپنے احساسات کو ڈھیلا جھوڑ دیا اور اب جومنہ میں آگیا بک دیا۔ وہ جو کہا جا تا ہے کہ ع'' بے حیاباش وہر چہ خوائی گن!' کہ ایک دفعہ حیا کا پردہ اُٹھ جائے تو پھر آدی جوچاہے کرتا پھرے۔

اس حوالے ہے بی اکرم کا ایک اور فرمان ملاحظہ ہو۔۔ یہ ایک طویل حدیث کا آخری حصہ ہے۔۔ حضرت معاذ بن جبل والنوا فرماتے ہیں کہ ایک دفعہ میں نبی اکرم کا ایک ساتھ سفر میں تھا تو میں نے آپ کا ایک چند چیز وں کے متعلق سوال کیا ۔ آخر میں رسول اللّہ کا ایک گئی آئی آئی ہے درایا: ((اَلَا اُنحیو کَ بِمَلَاكِ دَلِكَ کُلّهِ))

''کیا میں تہیں ان سب کی جڑکے بارے میں نہ بتا وَں؟'' میں نے عرض کیا: کیوں نہیں یارسول اللّہ کا ایک آئی آئی آئی زبان مبارک بکڑی اور فرمایا: ((کُفّ عَلَیْكَ کِارِک مِن نے عرض کیا: (رکف عَلَیْكَ اِرْسُول اللّه مَا اَللّهُ اَللّهُ اِللّهِ اللّه مَا مِلْ اللّه مَا مَا مَا اللّه مِن مَا اللّه مَا الل

ك بارك ميل بهي جارامواخذه جوگا؟ آب مَالَيْنَا لَهُ عَرْمايا:

((ثَكِلَتْكَ أُمُّكَ يَا مُعَاذُ! وَهَلْ يَكُبُّ النَّاسُ فِي النَّارِ عَلَى وُجُوْهِهِمْ اَوْ عَلَى مَنَاخِرِهِمْ إِلَّا حَصَائِدُ الْسِنَتِهِمْ)) (١)

''تمہاری ماں تم پرروئے اے معاذ! (یدایک محاورہ ہے جواپنائیت اور ملامت کے ملے جلے جذبات کے لیے استعال ہوتا ہے ) لوگوں کو دوزخ میں ان کے منہ یا نتھنوں کے بل گرانے والی سب سے زیادہ زبان کی کھیتیاں ہی توہیں ''

زبان سے جولفظ نکلتا ہے وہ ایک نئے بن کرآ خرت کی سرز مین میں بویا جاتا ہے۔
اب اگر پہلفظ برا ہے تو اس سے کا نئے دار پودااور جھاڑ جھنکاڑا گےگا اور قیامت کے دن
آپ کواسے کا شاہ ہوگا ۔۔''حصائد'' کے معنی ہیں کھیتیاں جو کائی جاتی ہیں ۔۔ زمین
پردوقتم کی نبا تات ہیں' ایک تو وہ پودا ہے جو موجودر ہتا ہے ۔ ایک سال آپ اس سے
پول اتار لیتے ہیں تو اگلے سال پھر پھل آ جا تا اور پودا وہی کا وہی رہتا ہے' جبکہ اس کے
برعس ایک فصل ہوتی ہے' مثلاً گندم' چاول یا گئے کی فصل جو ایک بار کا شنے سے ختم
ہوجاتی ہے۔ اس کو کہتے ہیں حصید۔ آپ مُنافِقہ نے یہی لفظ استعمال فرمایا:''حصائِدُ
ہوجاتی ہے۔ اس کو کہتے ہیں حصید۔ آپ مُنافِقہ کے بی لفظ استعمال فرمایا:''حصائِدُ
میں ایک فیل سے بردھ کرجہنم میں
گرانے والی شے ہیں۔

## زبان کے سیحے استعال پر جنت کی ضانت

اس سے ملتی جلتی ایک اور حدیث بھی ہے' جس کو بیان کرنے میں حیا کا پہلو ذرا ما نع ہوتا ہے' کیکن رسول اللّٰدُمَّالِیُّنِیُّمُ کا ہر فر مان حکمت کا بہت بڑاخز انہ ہے۔رسول اللّٰہ مَثَالِیُّنِیُّم ارشاد فر مایا:

((مَنْ يَتَكَفَّلُ لِنْ مَابَيْنَ لَحُيَيْهِ وَمَابَيْنَ رِجْلَيْهِ اَتَكَفَّلُ لَهُ بِالْجَنَّةِ) (٢) ''جو شخص جھے اپنے دونوں جبر وں کے درمیان (یعنی زبان) اور دونوں ٹاٹگوں کے درمیان (یعنی شرم گاہ) کی صانت دیتا ہے (کہ اُس کا غلط استعال نہیں ہوگا

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي ابواب الايمان باب ماجاء في حرمة الصلاة\_

 <sup>(</sup>۲) سنن الترمذي ابواب الزهد باب ماجاء في حفظ اللسان.

تو) میں اے جنت کی ضانت دیتا ہوں۔''

آپئُ اللَّیْ اِن مسلمانوں نے فرمایا کہ اگرتم مجھے اس بات کی ضانت دے دو کہ تم اپنے جسم کے دو بہت ہی چھوٹے جھوٹے اعضاء کا غلط استعال نہیں کرو گے تو میں تہہیں جنت کی ضانت دیتا ہوں ۔ گویا زبان اور شرمگاہ کے حکے استعال سے باتی پورے اعضائے جسم کی حرکات وسکنات خود بخو دٹھیک ہوجا کیں گی اور اگر بھی جذبات کی رومیں بہہ کر انسان سے بچھلطی ہو بھی گئی تو اللہ معاف فرمائے گا۔ جیسے کہ ماقبل آیت میں ہم نے پڑھا:

﴿ يَا اَيُّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيْدًا ﴿ يُصُلِحُ لَكُمُ اللَّهُ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيْدًا ﴿ يُصُلِحُ لَكُمُ اللَّهُ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيْدًا ﴿ يُصُلِحُ لَكُمُ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ عَلَا اللَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمُ ذُنُوا بَكُمُ ﴾ (الاحزاب)

''اے ایمان والو! اللہ کا تقویٰ اختیار کرواور بات وہ کروجو بالکل سیدھی اور درست ہو۔اللہ تمہارے گناہوں کو بخش درست کردے گا اور تمہارے گناہوں کو بخش در سرگا''

الله كا تقوى اختياركرنا اور درست بات كهنا كويا شرط ہے كه اگرتم بيكر و گے تو الله تعالى تهمار مار مار مال درست كرد مے گاليكن بھى بھى انسان سے خطابھى ہوجاتى ہے ۔۔ ظاہر بات ہے الانسان مُو تحب من المخطأ والنسيان ''انسان تو بھول چوك كا 'پتلا ہے' ۔۔ تو الله معاف كرد مے گا۔ يہ فلفه ہے دين كا۔ آپ كارخ سيدها ہے' آپ صراطِ متنقم برچل رہے ہيں' ليكن اگر چلئے ہيں كہيں پاؤں پھسل گيا اور آپ كر گئو تو پھر فوراً كھڑ ہے ہوكر دوبارہ صراطِ متنقم پر چلنا شروع كرد يجيد الله تعالى آپ كے اس گرنے كومعاف فرمائے گا۔ ليكن اگر زندگى كارخ ہى شيرُ ها ہوگيا' تو معالمہ بالكل برعس ہوگيا۔ اب تو جوقدم اُٹھ رہا ہے وہ غلط رخ پر جارہا ہے اور آپ جتنا آگے بردھيں گئوگيا۔ اب تو جوقدم اُٹھ رہا ہے وہ غلط رخ پر جا رہا ہے اور آپ جتنا آگے بردھيں گئا مراطِ متنقم ہے اتناہى دُور ہوتے جائيں گے۔

اگرانیان اللہ کے احکام اور اس کے رسول مُلَّا لَیْمُ اَکُ مُنْت پرچل رہا ہے'جواللہ چاہتا ہے وہ کررہا ہے' عبادتِ رب'شہادت علی الناس اور اقامتِ دین کی جِدّو جُہد میں لگا ہوا ہے' اس دوران اگر کوئی خطا ہوگئ' غلطی ہوگئ' لغزش ہوگئ تو وہ معاف ہوجائے گی۔اس حوالے ہے مجھا یے میڈیکل کالج کے پانچویں سال کا ایک واقعہ یاد آجا تا ہے۔ہارا فرسٹ یکچرسرجری کا ہوتا تھا اور اس کے پروفیسر ڈاکٹر امیر الدین بڑے تھے۔ اس کے پانچ منٹ کی مہلت ویا کرتے تھے اور اس کے بعد دروازے بند کراویتے تھے۔ اس کے بعد اگر آپ آئیس ہو سکتے۔ ایک دن بارش کی وجہ بعد اگر آپ آئیس ہو سکتے۔ ایک دن بارش کی وجہ سے میں ذرالیٹ ہوگیا تو میں تیز سائیل چلا کر جلد سے جلد پہنچنا چاہتا تھا۔ اچا تک سائیل پھسلی اور میں گرگیا۔ گرتے ہی بجلی کی مانند میں فوراً اٹھ کھڑا ہوا۔ میں آج بھی سائیل پھسلی اور میں گرگیا۔ گرتے ہی بجلی کی مانند میں فوراً اٹھ کھڑا ہوا۔ میں آج بھی ایک بہت جیران ہوتا ہوں کہ میں جب اُٹھ چکا تھا تو مجھے معلوم ہوا کہ میں گرا تھا۔ یہ بھی ایک کیفیت ہوتی ہے۔ ای طرح غلطی اور گناہ کے معاملے میں بھی ایک طرز عمل تو یہ کہ گناہ سرز د ہوتو فوراً تو بہ کر لی جائے۔ گناہ سرز د ہوتو فوراً تو بہ کر لی جائے۔ گناہ سرز د ہوتو فوراً تو بہ کر لی جائے۔ اس کیفیت کوسورۃ النساء میں بایں الفاظ بیان فر مایا گیا ہے:

﴿ إِنَّمَا التَّوْبَةُ عَلَى اللّٰهِ لِللَّذِيْنَ يَعْمَلُونَ السُّوْءَ بِجَهَالَةٍ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِنْ قَرِيبٍ فَاوُلِيْكَ يَتُوبُ اللّٰهُ عَلَيْهِمْ وَكَانَ اللّٰهُ عَلِيْمًا حَكِيْمًا ﴿ وَكَانَ اللّٰهُ عَلِيْمًا حَكِيْمًا ﴾ 

"اليه لوگول كى توبة بول كرنا الله ك ذه به جو جهالت اور نا دانى ميں كوئى برى حركت كر بيضة بيں چر جلد بى توبه كر لية بين پس جن برالله مهر بانى كرئا ب كرئا ب كي بين جن برالله مهر بانى كرئا ب كرئا بين معاف كرديتا بها وروه سب كھ جانے والا حكمت كرنا ب (اور انہيں معاف كرديتا بها ) وروه سب كھ جانے والا حكمت دالا ہے۔"

## اللَّهُ عزَّ وجل كي طرف ہے رسول اللَّهُ مَثَّا لَيْمَا كُونُو باتوں كاحكم

''اربعین نووی'' کی زیر مطالعہ حدیث میں بیان کے گئے تین اوصاف میں سے پہلا وصف سے کہ زبان سے اچھی بات نکالوُ زبان کا صحیح استعال کرواور یا پھر خاموش رہوُ اس لیے کہ بری بات کہنے سے خاموشی بہتر ہے۔ایک اور حدیث میں بھی خاموشی کا تذکرہ آیا ہے۔ یہ ایک طویل حدیث ہے جس میں حضورا کرم کا ایڈ کے فرمایا: ((امکونی تذکرہ آیا ہے۔ یہ ایک طویل حدیث ہے جس میں حضورا کرم کا ایڈ کے فرمایا: ((امکونی کرتی بیٹنیع))(۱)'' مجھے میرے رب نے نوباتوں کا تھم دیا ہے'' — یہ حدیث اس اعتبار سے بڑی میٹر ہے کہ اس میں حضورا کرم کا ایڈ کے بیٹیں فرمایا کہ تم بھی ایسا کرو' میں اعتبار سے بڑی میٹر ہے کہ اس میں حضورا کرم کا ایڈ کے بیٹیس فرمایا کہ تم بھی ایسا کرو' میں

<sup>(</sup>١) اعرجه رزين بحواله جامع الاصول في احاديث الرسول الله الاثير الحزرى: ١١/١١-

تمہیں اس کا حکم دیتا ہوں۔ بعض حدیثوں میں تو یوں آتا ہے: ((اِنِّیْ آمُو کُمْ بِحَمْسِ '
اَللّٰهُ اَمَرِیٰیْ بِهِنَّ))'' میں تمہیں پانچ باتوں کا حکم دیتا ہوں' اللّٰہ نے مجھے ان کا حکم دیا
ہے' ۔۔۔ بلکہ یہاں فر مایا گیا ہے کہ مجھے میرے رب نے ان نو باتوں کا حکم دیا ہے۔ یہ
نو باتیں بہت او نجی اور بلند ہیں۔ گویا بیا نہائی پختہ' پوری طرح تربیت یا فتہ' بہت مہذب
اور شائستہ خصیت کے اوصاف ہیں۔

وه نوباتیں یہ ہیں: ((خَشْیَةِ اللّٰهِ فِی السِّرِّ وَالْعَلَائِیةِ) ''اللّٰد کا خوف (ول میں موجزن) ہو نتہائی میں بھی اور علی الاعلان بھی'۔ لوگوں کے سامنے تو سب ہی الله کے احکام پر چلنے والے بنتے ہیں' گراصل صورتِ حال تخلیہ اور تنہائی میں سامنے آتی ہے۔ ﴿ (وَ تَکلِمَةِ الْعَدُلِ فِی الْغَضَبِ وَالرِّضٰی) ''اور عدل کی بات کروں' غصے اور خوشی کی حالت میں۔' ﴿ (وَ الْفَصْدِ فِی الْفَقُرِ وَ الْفِنْی) ''اور تقراور آسودگی میں میانہ روی افتیار کروں' ۔ یہ وہی بات ہے جوہم نے ابھی سورة الفرقان کے حوالے سے براھی ہے۔ ﴿ (وَ اَنْ أَصِلَ مَنْ قَطَعَنِیْ) ) ''اور جو مجھ سے کئے میں اُس سے جڑوں' پراھی ہے۔ ﴿ (وَ اَنْ أَصِلَ مَنْ قَطَعَنِیْ) ) ''اور جو مجھ سے کئے میں اُس سے جڑوں' الفاظ میں ایک آ ہنگ موجود ہے۔ ((وَ اَنْ قُلْمَنِیْ) ) ''اور جو مجھ محروم سے الفاظ میں ایک آ ہنگ موجود ہے۔ ((وَ اَنْ فَلُو عَمَنْ ظَلَمَنِیْ)) ''اور جو مجھ پرظم کرے الفاظ میں ایک آ ہنگ موجود ہے۔ ((وَ اَنْ فُلُو عَمَنْ ظَلَمَنِیْ)) ''اور جو مجھ پرظم کرے میں اُسے عطا کروں۔' ﴿ ((وَ اَنْ فُلُو عَمَنْ ظَلَمَنِیْ)) ''اور جو مجھ پرظم کرے میں اُسے عطا کروں۔' ﴿ ((وَ اَنْ فُلُو عَمَنْ ظَلَمَنِیْ)) ''اور جو مجھ پرظم کرے میں اُسے عطا کروں۔' ﴿ ((وَ اَنْ فُلُو عَمَنْ ظَلَمَنِیْ)) ''اور جو مجھ پرظم کرے میں اُسے معاف کروں۔' ﴿ ((وَ اَنْ فُلُو عَمَنْ ظَلَمَنِیْ)) ''اور جو مجھ پرظم کرے میں اُسے معاف کروں۔' ﴿ ((وَ اَنْ فُلُو عَمَنْ ظَلَمَنِیْ)) ''اور جو مجھ پرظم کرے میں اُسے معاف کروں۔' ﴿ (وَ اَنْ فُلُو کُو کُولُو کُولُو کُولُوں اُنْ اُلْکُولُوں اُنْ کُولُوں اُنْ کُولُوں کُولُوں ۔' ﴿ (وَ اَنْ فُلُولُوں کُولُوں کُولُوں کُولُوں کُولُوں کُولُوں کُولُوں کُولُوں کُولُوں کُولُوں کے میں اُسے معاف کروں ۔' ﴿ وَ اِلْمُولُوں کُولُوں کُولُوں کُولُوں کُولُوں کُولُوں کُولُوں کُولُوں کُولُوں کے میں اُسے میں اُسے میا کہ موجود ہے۔ اُسے میں اُسے میانہ کروں ۔' ﴿ وَ اِلْمُولُوں کُولُوں کُولُوں کُولُوں کُولُوں کُولُوں کے میں اُسے میں

اس کے بعد' خاموثی' کا تذکرہ ہے جس کے لیے میں نے بید حدیث سائی ہے:

((وَاَنْ يَكُونَ صَمْتِتَىٰ فِكُوا)) ''اور به کہ میری خاموثی خور وَلکر پر شمل ہو' یعنی

اس کا نتات میں غور وَلکر کیا جائے 'جیسے قرآن مجید میں کئی مقامات پر غور وَلکر کی تلقین کی گئی

ہے۔ ((وَنُطَقِیٰ ذِکُواً)) ''اور میر ابولنا ذکر پر شمل ہو' — ذکر بی بھی ہوسکتا ہے

کہ آپ سُنہ کا قَ اللّٰهِ وَالْمُحَمْدُ لِلّٰهِ وَلَا اِللّٰهُ وَاللّٰهُ اَکْبَرُهُ جیسے کلمات کا ورو

کررہے ہیں' یا جیسے کہ بخاری شریف کی آخری صدیث ہے:

((كَلِمَتَان خَفِيْفَتَانِ عَلَى اللِّسَانِ ثَقِيْلَتَانِ فِى الْمِيْزَانِ حَبِيْبَتَانِ اِلَى

و اربعین نؤوی کی در 406 ی در خطابات جمع کی در اربعین نؤوی کی کار در 406 کار در خطابات جمع کی کار

الرَّحْمَٰنِ: سُبْحَانَ اللَّهِ وَبِحَمْدِهِ سُبْحَانَ اللَّهِ الْعَظِيْمِ)) (١)

'' دو کلے ایسے ہیں جو زبان پر بہت ملکے ہیں' میزان میں بہت بھاری ہیں اور

رحمان كوبهت يسندين وهين: سُبْحَانَ اللهِ وَبِحَمْدِهِ سُبْحَانَ اللهِ الْعَظِيْمِ!"

آ پان کلمات کا دردکررہے ہیں تو یہ ذکرہے۔ قرآن تکیم کی تلاوت کررہے ہیں یا کی
کو قرآن سکھارہے ہیں تو یہ بھی ذکرہے۔ ذکر کی ایک صورت یہ بھی ہے کہ آپ دوسروں
کو اللہ کی طرف بلائیں' نیکی کی دعوت دیں اور برائی ہے منع کریں۔ اس لیے فرمایا
گیا: ﴿فَذَیّحِرْ بِالْقُرْانِ مَنْ یَنَحَافُ وَعِیْدِﷺ ﴿ فَنَ "نصیحت کیجے قرآن کے ذریعے
سے اس کو جومیری وعیدے ڈرتاہے'۔ تو یہ بھی ذکر کی ایک قتم ہے۔

آگے فرمایا: ((و نَظُونی عِبْرَةً)) ''اور میراد یکھنا عبرت پذیری کادیکھنا ہو'۔
عبرت کہتے ہیں عبور کرنے کو' آپ نے دریا عبور کرلیا' ایک کنارے سے دوسرے
کنارے پہنچ گئے تو بیعبرت ہے۔ ای طرح عبرت کا اصطلاحی مفہوم بیہ کہ آپ نے
کوئی شے دیکھی اور اس کی حقیقت تک جا پہنچ۔ دیکھنے کو تو گتا بھی دیکھ رہا ہے کہ گاڑی
آربی ہے' وہ بھی اس کی زدمیں آنے سے بچگا' آپ بھی پچ گئے تو کون سافرق ہوا؟
یادر کھے کہ حیوان کادیکھنا اور ہے' انسان کادیکھنا اور ہے۔ بقول اقبال:

دم چیست؟ پیام است! شنیدی نشنیدی! در خاکِ تو یک جلوهٔ عام است ندیدی!

در حاک بو یک جموهٔ عام است ندیدن! دیدن دگر آموز! شنیدن دگر آموز!

لیعنی تم دوسری طرح کا دیکهنا اور دوسری طرح کاسنناسیکهو!تم وه دیکهناسیکهو جوانسان کا دیکهنا ہے۔ دیکھو'سبق حاصل کرواورعبرت حاصل کر د

## پڑوی کے حقوق کی اہمیت

اربعین نووی کی زیرمطالعہ حدیث میں دوسری چیزحسنِ معاشرت کے حوالے سے

 <sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب الدعوات باب فضل التسبيح وصحيح مسلم كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار باب فضل التهليل والتسبيح والدعاء

و اربعین نؤوی کی در (407 کاریدی و خطابات جمع کی

یہ ہے: ((وَمَنْ کَانَ یُوْمِنُ بِاللّٰهِ وَالْیَوْمِ الْآخِوِ فَلْیُکُومْ جَارَهٔ)) ''اور جو شخص الله تعالی اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتا ہوا ہے چاہیے کہ وہ اپنے پڑوی کی عزت کرے'' نفل امر ہے اور امر وجوب کے لیے آتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ پڑوی کا اکرام اور اس کے حقوق کی رعایت بہت ضروری ہے۔ اس کی اہمیت کا اندازہ نبی اکرم مُلِیَّیْنِ کے اس فرمان ہے بھی باسانی لگایا جا سکتا ہے۔ آپ مُلِیِّ ہِمُنے فرمایا: ((مّا رَحْمُ وَلِیْنِیْ کُے اس فرمان ہے بھی باسانی لگایا جا سکتا ہے۔ آپ مُلِیِّ ہِمُنے فرمایا: ((مّا رَحْمَ کُورِیْ کُورِیْ کُورِیْ کُورِیْ کُورِیْ کُورِیْ کُورِیْ کُورِیْ کُورِیْ کُورِی کُورِیْ کُورِی کُورِیْ کُورِی کُروری کُورِی کُ

((مَا آمَنَ مِنْ مَنْ بَاتَ شَبْعَانَ وَجَارُهُ جَائِعٌ إِلَى جَنْبِهِ وَهُوَ يَعْلَمُ بِهِ)) (۲) '' وہ شخص مجھ پرایمان نہیں لایا کہ جو پیٹ بھر کرسور ہا ہواوراس کے قریب میں اِس کا پڑوی بھوکا ہوجبکہ اس آ دمی کواس کے بھو کے ہونے کی خبر بھی ہو۔''

## ہمسائیگی کے تین درجات

سورة النساء (آیت ۳۱) میں ہمائیگی کے تین درجات کا بیان ہے اور ان سے حسن سلوک کا تھم دیا گیا ہے: ﴿ وَالْمَجَادِ ذِی الْقُوْلِی وَالْمَجَادِ الْمُجْنَبِ وَالصَّاحِبِ الْمُجْنَبِ ﴾ ''اور (حسنِ سلوک کرو) قرابت دار ہمسائے اور اجنبی ہمسائے اور ہم نشین ساتھی کے ساتھ۔''

بہلا درجہ: رشتہ دار پڑوی: پڑوں کا بہلا اورسب سے اہم درجہ رشتہ دار پڑوی کا ہے' اس لیے کہ اس میں تو دوخق جمع ہو گئے'ایک قرابت داری کا اور دوسرا ہما ئیگی کا۔اس طرح معاملہ اور زیادہ تھمبیر ہوگیااور اس کے حقوق کی اہمیت اور زیادہ ہوگئی۔اس کے

 <sup>(</sup>۱) صحيح البخارى كتاب الادب باب الوصاة بالحار وصحيح مسلم كتاب البر والصلة والآداب باب الوصية بالحار والاحسان اليه

 <sup>(</sup>٢) رواه البزار والطبراني في الكبير (بحو اله معارف الحديث) راوي: حضرت انس والثير.

رِكُس معالے كوالے ہے جميں وہ حديث كمتى ہے جس ميں رسول اللّه كُلَّةِ فَحْمُ مايا:

(﴿ وَاللّٰهِ لَا يُوْمِنُ ، وَاللّٰهِ لَا يُوْمِنُ ، وَاللّٰهِ لَا يُوْمِنُ ) ' اللّه كاتم وہ شخص مؤمن نہيں ' ريان كرصحابہ كرام شكائي لرز اللّٰه كاتم وہ شخص مؤمن نہيں ' ريان كرصحابہ كرام شكائي لرز كئے ہوں گے كہ كون بد بخت ہے جس كے بارے ميں حضور مَا اللّٰه كَا ثَيْنِ مرتبہ مَا كراس كے ايمان كی نفی فر مارہے ہیں۔ صحابہ كرام شكائي نے عرض كيا: يارسول اللّٰه كَا لَّٰهُ كَا كَا اللّٰه كَا كَا كُوسُ كُمَا اللّٰه كَا اللّٰه كَا اللّٰه كَا كَا كُوسُ كُمَا اللّٰه كَا اللّٰه كَا كُو كُوسُ كُمَا لَا اللّٰهُ كَا اللّٰه كَا اللّٰه كَا اللّٰه كَا اللّٰه كَا اللّٰه كَا كُولُو كُمُ كَا اللّٰه كَا كُولُولُ كَا كُولُ كَا كُولُولُ كَا كُولُ كَا كُولُولُ كَا كُولُ كَا كُولُولُ كَا كُولُولُ كَا كُولُ كَا كُولُ كَا كُولُ كَا كُولُ كَا كُولُ كُولُولُ كَا كُولُ كُولُ كُولُ كُولُ كُولُولُ كُولُولُ كُولُ كُولُ كُولُ كُولُولُ كُولُولُ كُول

الغرض پڑوں کا پہلا درجہ رشتہ دار پڑوی کا ہے۔ پچھلے دور میں اور خاص طور پر دیہات میں ایسی بستیاں ہوتی تھیں جن میں بالعموم ایک برادری اور خاندان کے لوگ ہی رہتے تھے۔ یہی وجہ ہے کہ پھر وہاں'' حقِ شُفعہ'' بھی ہوتا تھا۔اس لیے کہ اگر وہاں رہنے والا کوئی شخص اپنی جائیداد کسی اجنبی کو پچ کر چلا جائے تو اس معاشرتی دائرے میں ایک اجنبی کے آ جانے سے مسائل پیدا ہو سکتے ہیں'لہذا وہاں رہنے والوں کوشُفعہ کاحق ماصل ہوتا ہے۔

د وسرا درجہ: اجنبی پڑوسی: رشتہ دار پڑوی کے بعد اجنبی پڑوی کا درجہ ہے۔ یعنی اس کے کوئی رشتہ داری تونہیں ہے لیکن پڑوس کا معاملہ ہے۔ بعض احادیث میں تو یہاں تک تصریح موجود ہے کہ پڑوس کی حدود جالیس گھروں تک ہے جبکہ ہمارا موجودہ معاشرہ تو

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب الادب باب اثم من لا يأمن حاره بوايقة وصحيح مسلم كتاب الايمان باب تحريم ايذاء الحار

اس چیز سے بالکل محروم ہو چکا ہے ٔ یہاں تک کہ ایک دیوار کے فاصلے پر رہنے والوں کا بھی ایک دوسرے سے سالہا سال تک تعارف نہیں ہوتا کسی کوکوئی خیال ہی نہیں آتا کہ میری دیوار کے ساتھ کون رہ رہاہے۔

شہری زندگی میں تو انسان اپنی ذات 'اپ معاملات اور اپ مسائل کے اندراس طرح سے گھر اہوا ہے کہ بیہ جو' حسنِ معاشرت' نام کی چیز ہے وہ بالکل ختم ہو چک ہے۔
ہاں کہیں کہیں اس کے آثار آج بھی نظر آتے ہیں۔ بعض نئی بستیاں جب بنتی ہیں تو وہاں کولوگ الیموسی الیشن بنا لیتے ہیں اور ضبح کے وقت بزرگ لوگ ایک گروپ کی شکل میں سیر کے لیے نگلتے ہیں اور مجدوں کے اندر مل ہیٹھتے ہیں۔ بیصرف بعض جگہوں پر ہے' لیکن اکثر و بیشتر جگہوں پر حسن معاشرت کا معاملہ بالکل ختم ہو چکا ہے۔ اب تو جو جتنی جدید تر آبادی ہوگی اتنی ہی حسن معاشرت سے محروم ہوگی۔ اس کا ایک سب تو یہ ہم کہ کھلات جیسے بڑے برخ برخ مکان بن رہے ہیں اور ایک دوسرے کو جانے کے مواقع معدوم ہو چکے ہیں۔ ورنہ پہلے چھوٹے چھوٹے گھر ہوتے تھے اور کی گھر سے رونے کی آفر بیا کریں۔ آو از بلند ہوتی تھی تو پڑوس والے فوراً پہنچ جاتے تھے کہ کوئی مسئلہ ہے' جا کر بتا کریں۔ برخ سے برؤ سے مکانوں میں کیا پتا چلے گا کہ وہاں کیا ہور ہا ہے۔

تیسرا درجہ: عارضی پڑوں: پڑوس کا تیسرا درجہ''اکھیاجی بِالْجنْب''ہے۔ یعنی جو تیسرا درجہ نظراد ہم نشین ہے' تہہارے ساتھ بیٹھا ہوا ہے اور جس کے ساتھ آپ کی عارضی قربت اور جباور سے دہ بھی ایک طرح کا پڑوس ہے۔ مثلاً آپ بس یاٹرین میں کہیں جارہے ہیں اور آپ کے ساتھ والی سیٹ پر جو بیٹھا ہے وہ آپ کا پڑوی ہے۔ اس عارضی پڑوی کا لحاظ رکھنا اور اس کاحق اواکر نا بھی ضروری ہے۔

#### مهمان نوازى: شيوهُ مؤمن

زیر درس حدیث میں تیسری بات رسول اللّه کَالَیْا نَیْمَ مِی اَنْ وَمَنْ کَانَ اَللّهُ کَالَیْهُ وَالْدُورِ وَمَنْ کَانَ اِللّهِ وَالْدُومِ اللّهِ وَالْدُومِ اللّهِ وَالْدُومِ اللّهِ مِي وَاقْعَدُا اِيمَان ركمتا اوالله پراور اِيم آخر پراس پر لازم ہے كه اپنے مهمان كا اكرام كرك، دراصل بيانساني سيرت و

انسانی کردار کے بنیادی موتی اور ہیرے جواہرات آپ کو بہ نسبت شہری زندگی میں کھے مجوریاں بھی کے دیہاتی طاقوں میں زیادہ ملیں گے۔اس لیے بھی کہ شہری زندگی میں پھے مجوریاں بھی پیدا ہو گئیں ہیں 'یہاں مہمانوں کی آمد ورفت بھی بہت زیادہ ہوگئی ہے۔آپ کو معلوم ہے کہ دیہات وغیرہ میں مہمان روز روز نہیں آتے 'جبہ شہری زندگی میں اس وقت یہ صورت بن گئی ہے کہ دیہات سے کوئی مقدے بازی کے سلسلے میں آرہا ہے' کوئی خریدو فروفت کے سلسلے میں آرہا ہے' لیکن شہر سے دیبات کے اندر جانا بہت شاذ ہوتا ہے' فروفت کے سلسلے میں آرہا ہے' لیکن شہر سے دیبات کے اندر جانا بہت شاذ ہوتا ہے' معمول یہ ہے کہ ظہر سے عصر تک میں ذراعلیحدہ رہتا ہوں۔ ظہری نمازاور کھانے کے بعد میں تھوڑی دیر کے لیے قبلولہ کرتا ہوں۔ اب اگر اس وقت کوئی صاحب مجھ سے ملئے میں تو بھی بات یہ ہے کہ مجھا چھا نہیں لگتا۔اگر میں ان کی پھھ آؤ بھگت کروں گا بھی تو یوں بچھے یہ پتا چلے کہ یہ صاحب تو یوں بچھے کہ اپنے اوپر جبر کر کے کروں گا۔ اور جب مجھے یہ پتا چلے کہ یہ صاحب تو یوں بچھے کہ اپنے اوپر جبر کر کے کروں گا۔ اور جب مجھے یہ پتا چلے کہ یہ صاحب خریداری کرنے آئے تھے یا شہر میں کوئی اور کام تھا وہ کرلیا ہے تو اب ذرا دو پہر کے خریداری کرنے آئے تھے یا شہر میں کوئی اور کام تھا وہ کرلیا ہے تو اب ذرا دو پہر کے خریداری کرنے آئے تھے یا شہر میں کوئی اور کام تھا وہ کرلیا ہے تو اب ذرا دو پہر کے خریداری کرنے آئے تھے یا شہر میں کوئی اور کام تھا وہ کرلیا ہے تو اب ذرا دو پہر کے

و اربعین نؤوی کی در ۱۱۵ کار ۱۹۵۸ خطابات جمد کاری

وقفے میں وہ میرے پاس آگئے ہیں تو اس سے ایک کوفت کی شکل بنتی ہے۔ یہ چیزیں نفیاتی طور پر اثر انداز ہوتی ہیں' کیکن بہر حال جو تھم ہے وہ اپنی جگہ قائم رہے گا' کہ انسان اپنے مہمان کا اکرام کرے۔

اگرہم میں ہے بہت ہوگوں کا رہن ہن دوبارہ ہے ای طرح ہوجائے جیسے ہوا کرتا تھا تو میں بہتے ہوا کرتا تھا تو میں بہت ہوا ہوں کہ بیا وصاف بھی لوٹ آئیں گے۔ان اوصاف کا ختم ہو جا نااصل میں شہری زندگی کی خرابی ہے۔شاید آپ کے علم میں ہو کہ حضورا کرم کا ایک حدیث ہو جا نااصل میں شہری زندگی کی خرابی ہے۔ شاید آپ کے علم میں ہو کہ حضورا کرم کا ایک حدیث کی ایک حدیث ہے جو علا مہا قبال نے مولینی کو جب سنائی تو وہ جران رہ گیا۔ حدیث ہے کہ جب کی شہری آبادی پانچی لاکھ ہو جائے تو اُس کو چھوڑ کر نیا شہر آباد کرو۔ یہ جو کروڑوں کی آبادی کے شہر ہیں مثلاً کراچی کی آبادی سوا کروڑ ہے تو وہاں مدنیت رہر منی میں اس کا تجربہ کیا گیا ہے جو بہت کا میاب رہا ہے۔انہوں نے اپنی انڈسٹری کو پر جرمنی میں اس کا تجربہ کیا گیا ہے جو بہت کا میاب رہا ہے۔انہوں نے اپنی انڈسٹری کو میل کے میں کے نائڈ سٹری کی اور پھراس کے ساتھ ہی میل کے فاصلے پر ایک فیکٹری ہے اس کے ساتھ ہی آبادی ہوگی اور پھراس کے ساتھ ہی سکول اور ہی تال بن گئے تو گویا ایک یون بن گیا۔ پھر میں میں کے بعداس طرح کا سکول اور ہی تال بن گئے تو گویا ایک یون بن گیا۔ پھر میں میں کے بعداس طرح کا کے اندر برقر ارر ہتا ہے۔

## حاتم طائی کی مہمان نوازی

مہمان نوازی کے ممن میں حاتم طائی کا ایک واقعہ تاریخی طور پر بہت مشہور ہے۔ یہ
عیسائی تھے کیکن بہت بڑے نخیر اور کئی انسان تھے ۔۔ ان کے بیٹے عدی بن حاتم ڈھٹٹو
حضور مُالٹیٹے کہرا بیان لائے اور صحالی کے درجے پر پہنچے ہیں ۔۔۔ حاتم کے پاس ایک گھوڑ ا
تھا جو بہت عمدہ 'بہت قیمتی اور بہت اعلیٰ نسل ہونے کی وجہ سے بہت مشہور تھا۔ ایک روز
ان کے ہاں ایک مہمان آگیا اور ان کے پاس مہمان کو کھلانے کے لیے کوئی چیز نہیں تھی تو
انہوں نے وہ گھوڑ اذ نے کر کے اس مہمان کو کھلا دیا۔ اس کے بعدمہمان سے آنے کی وجہ

و اربعین نؤوی کے محد عدد (412 عدد حدد فطابات جمع کی

دریافت کی تو اُس نے کہا: میں نے سنا ہے کہ آپ کسی سائل کا سوال رونہیں کرتے' آپ کے پاس ایک بہت عمدہ اور قیمتی گھوڑا ہے' میں آپ سے وہ لینے آیا ہوں۔ حاتم طائی نے کہا: بھٹی وہ گھوڑا تو میں نے ذریح کر کے تہمیں کھلا دیا۔

ذراملاحظہ سیجیے کہ حاتم طائی کی سخاوت کی وجہ سے حضور اکرم مُلَّاتِیْوَ اِن کی تحسین فرمائی اور پھراُن کی بیٹی جو ایک غزوہ میں باندی کی حیثیت سے مالِ غنیمت میں آئی تو آپ مُلَّاتِیْوَ اِن کی عزت وَمَکریم کی اوراُ سے اپنی چا دراوڑ ھائی 'اس لیے کہ بی حاتم کی بیٹی ہے۔

#### خلاصه كلام

اَقُولُ قَوْلِي هٰذَا وَاسْتَغَفِرُ اللَّهَ لِي وَلَكُمْ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ00



# غصركي ممانعت

کیم فروری ۲۰۰۸ء کا خطبه جمعه

خطیۂمسنونہ کے بعد:

آعُوُذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيطُنِ الرَّجِيَمِ ـــ بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيَمِ

وَسَارِعُوٓا إِلَى مَغُفِرَةٍ مِّنُ رَّيِّكُمُ وَجَنَّةٍ عَرُضُهَا السَّلُوتُ وَالْأَرْضُ لَّ أُعِدَّتُ لِلْمُتَّقِيْنَ ﴿ الَّذِيْنَ يُنْفِقُونَ فِي السَّرَّاءِ وَالضَّرَّاءِ وَالْكَاظِمِيْنَ الْغَيْظُ وَالْعَافِيْنَ عَنِ التَّاسِ \* وَاللّٰهُ يُعِبُ الْهُحْسِنِيْنَ ﴿ (آل عمران)

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ ' أَنَّ رَجُلًا قَالَ لِلنَّبِيِّ عَلَى الْوَصِينِي ' قَالَ:

((لَا تَغْضَبُ)) فَرَدَّدَ مِرَارًا وَالَ : ((لَا تَغْضَبُ)) ((اللهَ تَغْضَبُ))

معید نا ابو ہر رہ دلائیؤ سے روایت ہے کہ ایک شخص نے نبی کریم مُثَاثِیْزُم کی خدمت میں عرض کیا: آپ مجھے وصیت فر ماکیں۔آپ نے فر مایا:

" غصدنه کیا کرو!" اُس نے بار بارا پناسوال دہرایا۔ آپ مُلَاثِیَّا نے ہر باریک جواب دیا کہ "غصہ نہ کیا کرو!"

معزّ زسامعین کرام!

''اربعینِ نَوَوی'' کی حدیث ۱۱ آج ہمارے زیر مطالعہ ہے اور اس حدیث میں شدت اور تکرار کے ساتھ عصہ کی ممانعت کا ذکر ہے۔ اس کے لیے تمہیداً میں نے سورہ آلی عمران کی دو آیات تلاوت کی ہیں۔ وہاں ارشاد ہوتا ہے: ﴿وَسَادِعُوۤ اللّٰی مَغْفِرَ قِیمِّنْ دَیِّبِکُمْ﴾ ''(اے مسلمانو!) مسابقت کروایئے رب کی مغفرت کے حصول کی طرف'' سے مسارعت

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب الادب باب الحذرمن الغضب

ور اربعین نُووی کمی در ۱۹۹۸ می ۱۹ می در خطابات جمعه کمی ایک دوسرے ہے آگے نظنے کی کوشش کرنا۔
آیت کے اس کلاے کا مفہوم یہ ہوگا کہ اے مسلمانو! اپنے رب کی مغفرت عاصل کرنے کے لیے ایک دوسرے سے آگے نظنے کی کوشش کرو۔ (وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا السَّمَاوُتُ کے لیے ایک دوسرے سے آگے نظنے کی کوشش کرو۔ (وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا السَّمَاوُتُ وَالْاَرْضُ اَنَّ اور (مسابقت کرو) جنت کے حصول کے لیے جس کا بھیلاؤ آسانوں اور زمین جتنا ہے '۔ (اُعِدَّتُ لِلْمُتَّقِیْنَ ) ''جو تیار کی گئی ہے (اور سجائی گئی ہے) اللَّقَوٰیٰ کے لیے۔'

#### انفاق فيسبيل الله: الله تقوي كا وصف

اگلی آیت میں اہل تقویٰ کے کچھ اوصاف مذکور ہیں جن میں پہلا وصف یہ بیان مواب: ﴿ الَّذِيْنَ يُنْفِقُونَ فِي السَّرَّ آءِ وَالضَّرَّ آءِ﴾ ''وه لوك جو (الله كاراه من )خرج کرتے ہیں کشادگی میں بھی اور تنگی میں بھی' — اللہ کی راہ میں خرچ کرنے کی دوجہتیں ہیں: (۱)اللہ کی رضا کے لیے اُس کے بندوں میں سے جومختاج ہوں اور جن کو کوئی ضرورت لاحق ہوان کی مدد کرنا۔اس مدمیں میٹیم' بیوائیں' مساکین اور مقروض سب آ جا ئیں گے۔ (۲) دوسرایہ کہ اللہ کے دین کے لیے خرچ کرنا۔ مثلاً دین کی تعلیم اور تعلم کا کوئی نظام بنانا' دین کو دوسروں تک پہنچانے کے لیے اپنے زمانے میں موجود سارے ذرائع و وسائل کواستعال کرنااوران کے لیے خرچ کرنا'ان سب کا شاراس دوسری مدیس ہوگا۔ آ ب کومعلوم ہے کہ آج کل مختلف ممالک میں اسلامی تعلیمات کو اُ جا گر کرنے کے لیے چھوٹے چھوٹے ٹی وی چینلز چل رہے ہیں اور ظاہر بات ہے کہ لوگوں کی دلچیں کے لے انہیں اس میں بچھ جیزیں ایس بھی شامل کرنی پڑتی ہیں جولوگوں کی توجہ کا باعث ہوں اور پیرمختلف قتم کے اشتہارات بھی شامل کرنے پڑتے ہیں تا کہ خرج پورا ہوسکے لیکن اس وقت پوری دنیامیں کم ہے کم ایک کمل ٹی وی چینل ایسا ہے جس کی بنیا دخالفتا دین پر ر کھی گئی ہےاور یہ چینل'' بیں ٹی وی''ہے جوڈا کٹر ذا کرنا ٹیک نے شروع کیا اوراس کے ساتھ بہت لوگوں نے تعاون کیا ہے۔ پھر اِس چینل کو چلانے کے لیےانہیں کتنا خرج پڑا' اس کا آپ اندازہ نہیں کر سکتے۔ کروڑوں روپے چاہئیں ہوتے ہیں کسی بھی چینل کو

چلانے کے لیے۔خاص طور پر'' پیس ٹی وی'' جیسے اسلامی چینل کو چلا نااور بھی مشکل ہے'
اس لیے کہ اس میں کوئی قابل اعتراض اشتہار نہیں چان' کسی بینک یا کسی انشور نس کمپنی کا
اشتہار نہیں چلا یا جاتا اور نہ ہی کسی عورت کی تصویر دی جاتی ہے۔ اس چینل پراشتہار بھی
صرف وہی آئے گاجو ہر طرح کے حرام کاروبار سے خالص اور پاک ہو۔اگر کوئی ایسا
اشتہار ہے تو وہ اس چینل پر چلے گا'ور نہیں' جبکہ ابتدا میں تو اُن کے پاس ایسا کوئی
اشتہار تھا ہی نہیں۔ بہر حال میں بی عرض کر رہا تھا کہ اللہ کی راہ میں خرج کرنے کی دو
جہتیں ہیں: ایک ہے ضرورت مندلوگوں کی مدوکر نااور دوسراہے دین کی ترویج اور نشرو
اشاعت کے لیے کسی طور پر بھی خرج کرنا۔

آیت کے اس کلا ہے کے حوالے سے دوسری نوٹ کرنے کی بات سے ہے کہ اس میں فرمایا گیا: ﴿فِی السَّوَّ آءِ وَالصَّرَّ آءِ ﴾ یعنی اہلِ تقویٰ وہ ہیں جواللہ کی راہ میں خوشحالی اور تنگی دونوں صورتوں میں خرچ کرتے ہیں۔خوشحالی کے دنوں میں تو آ دمی کے پاس کافی مال ہوتا ہے اور الیں صورتِ حال میں اگروہ اللہ کی راہ میں خرچ کر رہا ہے تو اس کی طبیعت پرکوئی ہو جہنیں ہوتا' لیکن اگر خود تنگی محسوس کر رہا ہے اور پھر بھی خرچ کر رہا ہے تو سے گویا اس سے اگلا اور مستحسن قدم ہے۔

## ا ہلِ تفویٰ کا دوسراوصف: غصه کو پی جانا اور درگز رکرنا

آگے اہل تقویٰ کا دوسرا وصف یہ بیان ہواہے:﴿ وَالْكُیظِمِیْنَ الْغَیْظُ وَالْعَافِیْنَ الْغَیْظُ وَالْعَافِیْنَ عَنِ النَّاسِ ﴾ ''اوروہ لوگ اپ غصہ کو پی جانے والے اور لوگوں کی خطاوک سے درگزر کرنے والے جیں''۔ ظاہر بات ہے کہ سی خص کی غلطی اور خطا پر غصہ تو آتا ہے'یا کی نے آپ کے ساتھ ذیادتی کی ہے تو آپ کو غصہ آئے گا۔ بہر حال جس صورت میں بھی غصہ آئے تواپ غصے کو پی جاؤاور لوگوں کو معاف کرو۔ اس لیے کہ یہی اہلِ ایمان اور اہلِ تقویٰ کا شیوہ ہے۔ غصہ کو پی جانا اور معاف کردینا' در حقیقت ایک ہی کام کے دور نے ہیں۔ تقویٰ کا شیوہ ہے۔ غصہ کو پی جانا اور معاف کردینا' در حقیقت ایک ہی کام کے دور نے ہیں۔ آخر میں فر مایا: ﴿ وَاللّٰهُ یُحِتُ الْمُحْسِنِیْنَ ﴿ ﴾ ''اللّٰد تعالیٰ کوا یہے محسین بہت آخر میں فر مایا: ﴿ وَاللّٰهُ یُحِتُ الْمُحْسِنِیْنَ ﴿ ﴾ ''اللّٰد تعالیٰ کوا یہے محسین بہت ہیں' ۔ یہاں نوٹ کر لیجے کہ یہ وہی درجہ احسان ہے جو ہم حدیثِ جبر میل کے شمن

و اربعین نؤوی کی محد کا 416 کا در خطابات جمع کمی

میں بڑی تفصیل سے پڑھ چکے ہیں اور بعض دوسری احادیث کے شمن میں بھی اس پر گفتگو ہوتی رہی ہے اوراگلی حدیث میں ان شاءاللہ اس کا ذکر پھر آئے گا — آیت کے اس آخری ککڑ ہے کا مفہوم یہ ہوگا کہ اللہ تعالیٰ کوایسے مسنین بہت پہند ہیں جواپنے وین کو خوبصورت بنا دیں ان کا دین اوران کی وینی زندگی دل کو کبھانے والی اور لوگوں کو پہند آنے والی ہو۔

#### حدیث کی تشریح

اب ہم حدیث کی طرف آتے ہیں۔ آئ ہارے زیر مطالعہ جوحدیث ہے اس کے راوی حضرت ابو ہریہ والی ہیں۔ وہ بیان کرتے ہیں کہ آن رَجُلاً قَالَ اللّبِی اللّب

## غصے کے حوالے سے انسان کی تین قسمیں

اس شمن میں اہم بات میہ کہ غصر آ جانا ایک فطری بات ہے'اس لیے کہ اللہ تعالیٰ نے غصرات سے اس لیے کہ اللہ تعالیٰ نے غصرانسان کی فطرت میں رکھا ہے۔اس اعتبار سے حضرت حسن بھری کا ایک قول بڑا حکیمانہ ہے۔ وہ فرماتے ہیں کہ غصے کے حوالے سے انسان تبین قسم کے ہوتے ہیں۔ایک تو وہ ہے جو پورا اور کممل انسان ہے' ایک وہ ہے جو آ دھا انسان ہے' یعنی جو

انسانیت کے معیار پر کھمل پورانہیں اتر تا 'البتہ نصف تک آجا تا ہے۔جبکہ تیسراان دونوں کے برعس ہے اور وہ ہے: کینس بو جُلِ یعنی اُس میں انسانیت نام کی کوئی چیز ہے ہی نہیں 'بلکہ وہ حیوان ہے۔ پوراانسان تو وہ ہوتا ہے جسے دیر میں غصہ آئے اور جلدی رفع ہو جائے۔ آ دھا انسان وہ ہے جسے غصہ جلدی آئے اور جلدی رفع ہو جائے یا دیر میں غصہ آئے اور دیر میں رفع ہو۔ یعنی جلدی غصہ آیا اور جلدی ختم بھی ہوگیا' یا دیر میں غصہ آیا اور جانے میں بھی ویر لگا دی تو یہ دونوں برابر ہیں۔ تیسرا شخص وہ ہے کہ جسے جلدی غصہ آئے اور دیر میں جائے۔ایساانسان اخلاقی اعتبار سے انسان کہلانے کا مستحق جلدی غصہ آئے اور دیر میں جائے۔ایساانسان اخلاقی اعتبار سے انسان کہلانے کا مستحق میں ہیں ہے۔ لہذا غضب کے اعتبار سے بیتین در ہے ہمار سے سامنے ضرور رہنے چا ہمیں اور ہمیں کمل انسان بنے کی کوشش کرنی چا ہے۔

#### حضرت موسىٰ عَلَيْلِهِ كَيْ حِلا لَي طبيعت

اس حوالے سے یہ بھی ذہن نشین رہے کہ اللہ تعالیٰ نے انسانوں کے مختلف مزائ بنائے ہیں۔ بعض میں جمال اور رحم کا عضر زیادہ ہوتا ہے جبکہ بعض لوگ جلالی مزاج کے ہوتے ہیں۔ طبائع اور مزاج کا یہ فرق ہمارے بزرگوں اور دین دارلوگوں میں بھی ہوتا ہے ختی کہ انبیاء ورسل پینیل میں بھی یہ فرق نمایاں ہے۔ مثلًا حضرت موسیٰ پیلیل جلالی طبیعت کو واضح کرنے والے کئی واقعات قرآن حکیم میں نہ کور ہیں۔ ایک واقعات قرآن حکیم میں نہ کور ہیں۔ ایک واقعہ تو بہت معروف ہے کہ ایک قبطی اور ایک اسرائیلی کا کسی بات پر جھگڑا ہور ہا تھا۔ حضرت موسیٰ بیلیلا وہاں سے گزرے تو اسرائیلی نے آ ہے مدد مائلی۔ اس یر حضرت موسیٰ بیلیلا فیاں سے گزرے تو اسرائیلی نے آ ہے سے مدد مائلی۔ اس یر حضرت موسیٰ بیلیلا نے اس قبطی کو ایک مرکا رسید کیا اور اس کی جان نکال دی۔

حفرت موی ایس کے جلال کا سب سے بڑا نقشہ جو قرآن مجید میں آتا ہے وہ بنی اسرائیل کے شرک میں ملوث ہوئے ہوئے بنی اسرائیل کے شرک میں ملوث ہوئے کے موقع پر تھا جب آپ کو وطور پر گئے ہوئے سے جب اللہ تعالی نے بنی اسرائیل کو ہجرت کی اجازت دی اور حفزت موی الیس اپنی توم کو لے کرمصر سے نکل آئے اللہ تعالی نے سمندر کو بھاڑ کر بنی اسرائیل کو پارگز اردیا۔اس کے بعد وہ مرحلہ آیا کہ انہیں شریعت دی جائے۔اس لیے کہ بیداللہ کا قانون ہے کہ ہجرت

و اربعین نؤوی کمی در ۱۹۱۸ جمر میری خطابات جمعہ کری اللہ عبد کا اللہ عبد کا اللہ عبد کا اللہ عبد کے اندر گزرتا ہے۔ کے بعد شریعت آتی ہے جبکہ بجرت سے سلے کاوقت تواک کشاکش کے اندر گزرتا ہے۔

کے بعد شریعت آتی ہے جبکہ ہجرت سے پہلے کا وقت توایک کشاکش کے اندرگز رتا ہے۔ یمی قانون ہمیں سیرت محمدی منافی ایکنی میں بھی نمایاں نظر آتا ہے بایں طور کہ آئے کے مکہ کے بارہ سال ایک کشاکش (جسے عام طور پر کشکش کہد دیتے ہیں )اور ایک جدو جہد میں گزرے ہیں۔اس میں مصبتیں ہیں' تکلیفیں ہیں' ماریں کھائی جا رہی ہیں' وغیرہ وغیرہ'لیکناس دور میں تفصیلی شریعت نہیں تھی'اس لیے کہ ابھی تفصیلی شریعت دیے جانے کا موقع نہیں تھا۔ س گیارہ نبوی میں ہجرت سے ایک ڈیڑھ سال پہلے نماز فرض ہوئی ہے۔اس کےعلاوہ اُس وفت تک زکوۃ کا بھی کوئی با قاعدہ نظام نہیں تھا کہاتنے مال میں اتنی ز کو ۃ ہے۔البتہ لفظ ز کو ۃ اُس دور میں اگر آیا ہے تو وہ عام مفہوم میں استعال ہواہے کہاہے اموال میں سے صدقہ خیرات نکال کرائے یاک کرتے رہو۔ الغرض ہجرت کے بعد مدینہ منورہ میں مسلمانوں کے لیے شریعت نازل ہوئی ۔اس شریعت کا ابتدائی خا كه (بليو پرنث) سورة البقرة ميں تيار ہوا ہے ٔ جبكه سورة النساء اور سورة المائدة اس كي تحمیل کی سورتیں ہیں۔[ آپ میں سے بہت سے حضرات جانتے ہوں گے کہ کوئی بھی عمارت بنانی ہوتو اس کا جونقشہ بنتا ہے وہ نیلے کاغذ پر بنتا ہے اور اس کو بلیو پرنٹ (یا ایمونیایرنٹ) کہاجا تاہے۔]

ببرحال جب حضرت موئی علیہ کواللہ تعالی نے کو وطور پر چالیس دن کے لیے طلب کیا ۔۔ اس کوہم چِلہ بھی کہہ سکتے ہیں 'یعی اللہ تعالی نے ان سے چالیس روز کی ریاضت کروائی اور عبادت و ذکر الہی کرایا ۔۔ اس کے بعد انہیں اللہ نے تورات عطا فرمادی ۔ اس خی بعد انہیں اللہ نے تورات عطا خرمادی ۔ اس خی بعد انہیں اللہ علیہ ہے تو آن مجید کے خوال سے قبل اس طرح کا معاملہ غار حرا میں کیا گیا۔ آپ کی وہاں پر جو خلوت گزین ہوتی تھی اور وہاں پر آپ جو بھی عبادات کیا کرتے ہے اس کی تفصیلات تو ہمیں معلوم نہیں ہیں ایکن میضرور ہے کہ آپ نے تخلیہ فرمایا۔ غار حرا میں آپ نی نظر کے اس تخلیہ کے حوالے سے عام طور پر محدثین ہے کہتے ہیں: کان صفة تعبدہ فی غار حراء التفکر والاعتباد کہ غار حرا میں آپ نی نائے کوروفکر پر مشمل تھی ۔ آپ غور وفکر پر مشمل تھی ۔ آپ غور وفکر پر مشمل تھی ۔ آپ غور وفکر

و اربعینِ نَوَوی کی میں ہیں (419 میں خطابات جمع کمی

کرتے تھے کہ یہ کا نئات کیا ہے'اس کا نظام کون چلار ہاہے' ہمارا معاشرہ کدھرجار ہاہے'
یہ خوابیاں کیوں بڑھرہی ہیں' انسان انسان کا خون کیوں کرتا ہے؟ یہ کیا وجہ ہے کہ پچھ
لوگ بھو کے مررہے ہیں اور پچھلوگوں کے پاس بہت دولت جمع ہوگئ ہے۔الغرض غایہ
حرا میں آپ کی عبادات کی حقیقت اور تفصیلات اگر چہ ہمیں معلوم نہیں ہیں' مگر بہرحال
تخلیہ اور غار میں آپ می کا قیام اپنی جگہ ٹابت ہے۔

## بنی اسرائیل کاشرکے جلی (بچھٹرے کی پوجا کرنا)

حضرت مویٰ علیہ کے ساتھ بھی کو ہے طور پر حالیس دن تخلیہ کا یہ معاملہ ہوا اور پھرانہیں اَلواح دے دی گئیں۔ یہ پھر کی تختیاں تھیں اور ان کے اوپرا حکام عشرہ (Ten Commandments) کندہ تھے جو کہ شریعت موسوی کے اساس ہیں۔ پیچھے حضرت موی علیظ کی غیر حاضری میں سامری کوموقع مل گیا اور اس نے لوگوں کو گمراہ کرنے کے لیے ایک شعبدہ دکھایا اورآ لِ فرعون کے زیورات سے ایک بچھڑا بنا ڈالا — آ لِ فرعون اپنے زیورات بنی اسرائیل کے پاس امانتا رکھا کرتے تھے۔ یعنی انہیں بھی انداز ہ تھا کہ بیاسرائیلی بددیانت اور خائن نہیں ہوسکتے' اس لیے کہ بیدحفزت ابراہیم اور حضرت یعقوب ﷺ کی اولا دہیں۔اگر چہان میں اورخرابیاں آ گئی ہوں گی کیکن آ لِ فرعون ان کی امانت داری کے قائل تھے اس لیے وہ ان کے پاس اپنی امانتیں رکھواتے تھے۔ جب بنی اسرائیل مصر سے نکلے تو آلِ فرعون کی طرف سے امانتأر کھوائے گئے سارے زیورات بھی ساتھ لے کرآ گئے ۔سامری نے ان سے کہا کہ بیسارے زیورات تم پھینک دو'اس لیے کہ بی تونجس میں اور بیتمہارے لیے جائز نہیں میں ۔اس حد تک تو بات ٹھیک ہوئی' لیکن سامری نے اُن زیورات کو پھلا کرایک بچھڑے کی شکل بنالی اور اس کے اندراییامیکنزم رکھا کہ جب اس میں سے ہواگز رتی تھی تو اندر سے کھوکھلا ہونے کی وجہ ہے اُس میں ہے ایسی آ واز آتی تھی جیسے بچھڑا ڈ کاررہا ہو۔اُس نے بنی اسرائیل ہے کہا کہ بیہ ہے تمہارا خدا! جبکہ مویٰ کوتو کوئی مغالطہ لگا ہے اور وہ کسی غلط قبمی میں پتانہیں کہاں کس خداکے پاس گئے ہیں۔اصل خدا توبیہ ہے ٰلہذاتم اس کی بوجا کرو! سامری کی

ور اربعین نؤوی کمی میں ہوں 420 میں میں خطابات جمعہ کے اور اربعین نؤوی کمی تعداد نے اُس بچھڑے کی پرستش شروع کر دی۔ اُدھر باتوں میں آکر بنی اسرائیل کی کثیر تعداد نے اُس بچھڑے کی پرستش شروع کر دی۔ اُدھر

بالوں میں آگر بی اسرائیل کی نشر تعداد نے اُس چھڑے کی پرسٹس شروع کر دی۔اُ دھر الله تعالیٰ نے موکی مایٹیلا کوکو وطور پرآگاہ کر دیا کہ تمہاری قوم فتنے میں پڑچکی ہے۔

## حضرت موی ملیلا کا قوم پرانتها ئی غضب ناک ہونا

الله تعالى نے جب موئی علیه کو بن اسرائیل کے شرک کی خبرسائی تو آپ انتہائی غصے کے عالم میں اپنی قوم میں واپس آئے۔اس کے لیے قرآن میں جو الفاظ آئے ہیں وہ سورۃ الاعراف أیت ۱۵۰ میں ندکور ہیں:﴿ وَلَمَّا رَجَعَ مُوْسِلَى اِلٰى قَوْمِهِ غَضْبَانَ اَسِفًا﴾ ''اورموکی اپنی قوم میں نہایت غصاور افسوس کی عالت میں واپس آئے' ۔ ۔ اَسِفًا ﴾ ''اورموکی انتہائی شکل ہے اوراس وزن پرعربی زبان میں جو بھی الفاظ آئے غضبان عضب کی انتہائی شکل ہے اوراس وزن پرعربی زبان میں جو بھی الفاظ آئے ہیں وہ کسی شے کی شدت کو ظاہر کرتے ہیں۔ مثلًا آئا جَوْ عَانُ (میں انتہائی بھوکا ہوں)'ائا عظشان (میں پاس سے مراجا رہا ہوں)۔ اور رَحْمان وہ سی ہے جس میں رحم کا عظشان (میں پاس سے مراجا رہا ہوں)۔ اور رَحْمان وہ سی ہے جس میں رحم کا

جذبہ فاٹھیں مارتے ہوئے سمندر کی مانند ہو۔اس طرح انتہائی غصے کی کیفیت کو 'نغضبان' سے تعبیر کیا جاتا ہے اوراس موقع پر حضرت موکی ملیلا کا غصہ بھی انتہا کو پہنچا ہوا تھا تو اس بناپر یہاں غضبان کا لفظ آیا ہے۔

حضرت موی ایس کو جب معلوم ہوا کہ اُن کی توم کے کیرلوگ اس طریقے سے گراہ اور مشرک ہوگئے ہیں کہ انہوں نے با قاعدہ ایک بچھڑے کو خدا مان لیا ہے اور اس کی پرستش کرر ہے ہیں تو ایک طرف تو آپ انتہائی غضب ناک ہوئے اور دوسری طرف آپ نے بہتر کر کہ جن اس حرکت پر انتہائی افسوس اور رنج کا اظہار کیا۔ اس کے بعد آپ نے جو کیا وہ بھی آپ کی اس جلالی طبیعت کا مظہر ہے۔ اس حوالے نے فرمایا گیا: ﴿ وَٱلْفَى الْاَلُوا حَ وَاَحَدُ بِرَ اُسِ اَجِيْهِ يَجُونُهُ اللّٰهِ اِنْ اور (شدّت غضب ہے آپ نے تو رات کی ایک جائوں اور ایٹ بھائی ہارون کے سر (کے بال) پکڑ کر اپنی کی انگوا کے فران کی اور اپنی اور اپنی بی اور اپنی کے بال پکڑ کر کھنچا اور کہا کہ تم نے ان کوروکا کیوں نہیں؟ میں تو تہیں یہاں خلیفہ بنا کر گیا تھا اور تمہار ہے ہوئے یہاں بیسب کے مہوگیا تو تم مجھے بتانے کے لیے میرے پیچھے کوں نہیں آگئے؟ انہوں نے کہا کہ مجھے کھے ہوگیا تو تم مجھے بتانے کے لیے میرے پیچھے کوں نہیں آگئے؟ انہوں نے کہا کہ مجھے اندیشہ یہ ہوا کہ آپ کہیں گے کہتم نے بی اسرائیل میں تفرقہ بیدا کر دیا جبکہ میں نے انہیں روکنے کی حتی اللہ مکان کوشش کی لیکن سے کہ تفرقہ کے ڈر سے میں نے کوئی بہت بڑا اور انتہائی قدم نہیں اٹھایا۔

## مرتد کی سزاقتل

بن اسرائیل کے اس شرک کی بنا پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے بیتھم نازل ہوا کہ بارہ قبیلوں میں سے ہر قبیلے کے وہ لوگ قل قبیلوں میں سے ہر قبیلے کے وہ لوگ قل کریں جو تو حید پر قائم رہے ہیں۔ چنا نچہ تو رات کی روایت کے مطابق ستر ہزار یہود ک قل ہوئے۔ اسی بنا پر اسلام میں بھی مرتد کی سزاقل ہے 'لیکن آج کل کے منکرین حدیث اور روشن خیال دانشور اس سزاکو انسانی حقوق کی خلاف ورزی قرار دیتے ہیں اور ہیں۔ اس کی وجہ رہے کہ میرلوگ مغرب سے اپنی روشن خیالی کی سند لینا جا ہتے ہیں اور

ور اربعین نَووی کی مورد و 422 میر در خطابات جمعه مغرب کا تصور یہ ہے کہ کسی بھی مذہب کو اختیار کرنے میں انسان کو کمل آزادی حاصل ہے۔ اُن کا کہنا ہے کہ ایک مسلمان کو اگر عیسائیت پیند آگی اور وہ عیسائی ہوگیا تو بیا سی کا حق ہے اور اس طرح کرنے سے وہ کوئی مجرم نہیں بن جا تا۔ ایسے خص کوتل کیا جاناانسان کے بنیادی حقوق کی خلاف ورزی ہے۔ اس طرح اگر کوئی مرداور عورت رضامندی سے زنا کا ارتکاب کرتے ہیں تو آپ کو کیا اعتراض ہے؟ یہ ان کا حق ہے اور ایسا کرنے سے اور ایسا کرنے سے دنا کا ارتکاب کرتے ہیں تو آپ کو کیا اعتراض ہے؟ یہ ان کا حق ہے اور ایسا کرنے سے

وہ مجرم نہیں کھہرتے ۔البتہ اگر کسی نے نابالغ لڑکی سے زنا کیا ہے یا کسی عورت کی زبردستی عصمت دری کی ہے تو اس صورت ِ حال میں بیے جرم شار ہوگا اور ایسا کرنے والا مجرم' لیکن اگر باہمی رضا مندی شامل ہے تو پھر کوئی جرم نہیں ہے۔

مغرب میں رائج حقوق انسانی کے مبالغہ آمیز تصور کی رومیں بہہ کر ہمارے ہاں بھی پچھلوگ قتلِ مرتد اور رجم کے بارے میں مختلف قتم کا پروپیگنڈ اکرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ قر آن میں توقتیِ مرتد اور رجم کی سزا کا کہیں ذکر نہیں ہے' تو پھرتم نے بیرسزائیں کہاں سے نکال کی ہیں؟اس حوالے ہے جان کیجے کہ حضورا کرم مُکَا اُلْتِیْم نے بید دونوں سزائیں تورات سے اخذ کر کے اپنی سنت کے ذریعے سے نافذ کی ہیں۔ ظاہر بات ہے کہ حضورا کرم مُلَا ﷺ کے پہلے تو دنیا میں شریعت موسوی رائج تھی۔ یہودیوں کے لیے شریعت موسوی تھی اور ای طرح عیسائیوں کے لیے بھی' کیونکہ حضرت سے ماییوں نے فر مایا تھا کہ بیرنہ مجھنا کہ میں شریعت (موسوی) کوختم کرنے آیا ہوں' بلکہتم پریہی شریعت لاگو رہے گی۔ آپ کے بعد سینٹ پال نے آ کر شریعت کوختم کیا ہے۔اس لحاظ ہے آج کی عیسائیت بڑا عجیب مذہب ہے جس میں کوئی قانون ہے ہی نہیں جبکہ یہودی ایے تیک شریعت موسوی پر کاربند ہیں ۔اسلام میں بہر حال قوانین بھی ہیں اورانسانی حقوّ تی کی حدود بھی مقرر ہیں۔لہذااگر آپ مسلمان ہیں اور آپ کوکوئی اور دین پیند آگیا ہے تو اس کاحل ہیہ ہے کہ آپ مسلمان ملک کو چھوڑ کر چلے جائیں۔لیکن دارالاسلام میں رہتے ہوئے آپ کومرتد ہونے کا کوئی اختیار نہیں ہے۔اگر کوئی ایسا کرتا ہے تو سز اکے طور پر اُے آل کردیا جائے گا۔ مرتد کی سزائل ہے اور اس کا ایک خاص سب بھی ہے۔ وہ یہ کہ اسلامی ریاست کی بنیا دنسل رنگ اور زبان پر نہیں بلکہ نظریے پر ہوتی ہے اور کئ شخص کا یوں مرتد ہوجا تا نظریے کو کمزور کردینے والی شے ہے۔ اس سے توبیہ ہوگا کہ کسی سازش کے تحت بعض لوگ ایک وقت میں ایمان لا کیں گے اور پھر مرتد ہوجا کیں گے تا کہ اسلام کی ہوا اُ کھڑ جائے۔ اس طرح کا معاملہ دور نبوی میں ہو چکا ہے جس کا ذکر سورہ آل عمران میں ہے: جائے۔ اس طرح کا معاملہ دور نبوی میں ہو چکا ہے جس کا ذکر سورہ آل عمران میں ہے:

﴿ وَقَالَتُ ظَانِفَةٌ مِّنُ آهُلِ الْكِتَٰبِ امِنُوا بِالَّذِيِّ ٱنْزِلَ عَلَى الَّذِيْنَ امَنُوا وَجُهَ النَّهَارِ وَاكْفُرُوْا اخِرَهُ لَعَلَّهُمْ يَرُجِعُوْنَ ﴾

''اوراً اللِ كتاب كے ایک گروہ نے کہا كہ ان اللِ ایمان پر جو چیز نازل کی گئ ہے اُس پرایمان لاؤ صبح کے وقت اور اس كا انكار كر دودن کے آخر میں' شايد (اس تدبير ہے )ان ميں ہے بھی کچھ پھر جائيں ۔''

لعنی وہ ایک دوسرے سے کہتے کہ دیکھوبھی اسلام اور ایمان کی بڑی دھاک بیٹھ گئی ہے اور جوشخص ایمان لے آتا ہے وہ اپنے ایمان کونہیں چھوڑتا ، چاہے اسے انگاروں میں ذال دیا جائے ۔ ابوجہل نے حضرت شمیۃ اور حضرت یاسر ڈھٹی دونوں کو انتہائی بے در دی سے قل کیا ، لیکن انہوں نے کلمہ کفر زبان سے نکالنا پندنہیں کیا۔ حالانکہ جان بچانے کے لیے زبان سے کلمہ کفر کہد دینے کی اجازت ہے جبکہ ایمان دل میں موجود رہے ۔ چنا نچہ حضرت میمار ڈھٹی نے جان بچانے کے لیے کلمہ کفر کہد دیا تھا اور چھران کو اس پرشد یہ پشیمانی ہوئی ۔ لیکن حضور مثالی نے آئیں اطمینان دلایا کہد دیا تھا اور پھران کو اس پرشد یہ پشیمانی ہوئی ۔ لیکن حضور مثالی نے آئیں اطمینان دلایا کہ اس کی بھی اجازت ہے۔ اگر چہ جو مقام تمہارے والدین نے حاصل کیا ہے وہ بہت کہ اس کی بھی اجازت ہے۔ اگر چہ جو مقام تمہارے والدین نے حاصل کیا ہے دہ بہت او نجامقام ہے۔ وہ عزیمت اپنی جگہ دین کا ایک حصہ ہے۔ اس کی بھی اپنی جگہ دین کا ایک حصہ ہے۔ اس بیر حال اہلی کتاب کے ایک گروہ نے سازش کی اور آپس میں ایک دوسرے سے کہا کہ ایسے کروکہ ان اہلی ایمان پر جو چیز نازل کی گئی ہے اس پرضح کے وقت ایمان لے آواور دن کے آخر میں اس کا انکار کر دو۔ یعنی تم اہلی ایمان سے کہوکہ جو کتاب تم پر نازل ہوئی دن کے آخر میں اس کا انکار کر دو۔ یعنی تم اہلی ایمان سے کہوکہ جو کتاب تم پر نازل ہوئی

ہے ہم بھی اس پرایمان لاتے ہیں اور ہم بھی مؤمن ہوگئے ہیں۔اب اس میں بیاضائے ہیں کہ ذراحضور مُنَّا اَلَّيْمُ کَ قریب رہوتا کہ لوگ دیکھے لیں کہ دن بھر بیدحضور مُنَّالِّمُ کُلِی صحبت میں رہے ہیں اور پھر شام کو یہ کہتے ہوئے مرتد ہوجاؤ کہ ہم نے سب دیکھ پر کھ لیا ہے۔ یہ تو دور کے ڈھول سہانے کے مترادف ہے۔ہم نے اندر جاکر دیکھ لیا ہے'کوئی خاص بات نہیں ہے۔

یہ سب کرنے سے یہ ہوگا: ﴿ لَعَلَّهُمْ یَرْجِعُونَ ﴿ ﴾ ''شاید کہ وہ (اسلام ہے)

ہرگشتہ ہوجا کیں' ۔ یعنی اس سے یہ ہوگا کہ کھے نہ بچھلوگ ضرور متزلزل ہوجا کیں گے۔ آخر
سب لوگ تو ہرابر کنہیں ہوتے' بلکہ کمزورایمان والے بھی ہوتے ہیں اوراس طرح کرنے
سے کمزورایمان والوں کے دل کے اندر خدشہ پیدا ہوگا اور شیطان کو وسوسہ اندازی کا موقع
مل جائے گا۔ وہ سوچیں گے کہ بڑے بھلے اور اچھلوگ تھے' بڑی نیک نیتی سے ایمان
لائے تھے اور حضور کُالِیُوْم کُمفل کے اندر بڑے مؤدب ہوکر بیٹھے رہے تھے' بڑی توجہ سے
انہوں نے حضور کُالِیُوْم کا کلام سنا تھا تو آخر کوئی بات انہوں نے دیکھی ہوگی ناجس کے سبب
یوگ اسلام کوچھوڑ کر چلے گئے ہیں۔ دراصل اس فتنے کا سد باب کرنے کے لیے قانون بنا
ہے کہ جو بھی اسلام لائے' وہ دیکھ بھال کر لائے' اس لیے کہ ایک بار داخل ہونے کے بعد
یہاں سے نکلنے کا کوئی راستہ ہی آئیں گی' تکالف بھی آئیں گی' لیکن یہ کہ بہر حال اس سے
ہے جس میں مشکلات بھی آئیں گی' تکالف بھی آئیں گی' لیکن یہ کہ بہر حال اس سے
رجوع کرنے کا پھر حق نہیں ہوگا۔ اگر اسلام کوچھوڑ و گے قتل کے جاؤگے۔ یہ اسلام کا ایک
تانون ہے اور اس پر تقید کرنا شریعت اسلامی کے خلاف بغاوت کے متر ادف ہے۔

تانون ہے اور اس پر تقید کرنا شریعت اسلامی کے خلاف بغاوت کے متر ادف ہے۔

تانون ہے اور اس پر تقید کرنا شریعت اسلامی کے خلاف بغاوت کے متر ادف ہے۔

تانون ہے اور اس پر تقید کرنا شریعت اسلامی کے خلاف بغاوت کے متر ادف ہے۔

كتاب وسُنّت: شريعت كي مستقل بإلذّات بنيادي

یہ بات میں نے آپ کواتی تفصیل سے اس لیے سنائی ہے کہ قل مرتد اور رجم کی سزائیں قرآن میں نے آپ کواتی تفصیل سے اس لیے سنائی ہے کہ قلا'' قرآن' کا اطلاق ہوتا ہے۔ چنانچہ کمہ کے کفار ومشرکین کا ایک قول قرآن مجید میں یول نقل ہوا ہے:
﴿ وَقَالَ الَّذِیْنَ کَفَرُوْا لَنْ نُوْمِنَ بِهِ لَذَا الْقُرُانِ وَلَا بِالَّذِیْ بَیْنَ یَکَیْدِ ﴾ (سبا) ''اورکہا

ور اربعین نُووی کم می در 425 می در خطابات جمع کمی ا نکار کرنے والوں نے کہ ہم ہرگز ایمان نہیں لائیں گے اس قر آن پراور نہ اُس ( قر آن ) یر جواس سے پہلے تھا'۔ تو یہاں تورات پر قرآن کے لفظ کا اطلاق ہوا ہے۔۔ اور حضورا کرم مُلَافِیْظِ نے بید وسزا کیں تورات سے لی ہیں ۔ یہاں بیاصول بھی یا در کھیں کہ شریعت صرف قرآن پر مبنی نہیں ہے' بلکہ شریعت کی دو مشحکم اور مستقل بالذات (independent of each other) بنیادیں ہیں اور وہ ہیں: کتاب اللد آور سنتِ رسول اللَّهُ مَا لِينَةِ بِهَارِ بِ بِالْ بِعِضْ لُوكَ السِّيمُ وجود بِين جوصرف قرآن كوشر بعت کی بنیاد سجھتے ہیں۔ یہ اہلِ قرآن کہلاتے ہیں کیکن ان کومنکرین حدیث کہنا زیادہ مناسب ہے'اس لیے کہ بیر حدیث اور سنت کو شریعت کی بنیاد نہیں مانتے۔ پھر بیلوگ اسلام کی مختلف با توں کی جوتعبیریں کرتے ہیں' ان میں ہے کئی ایک بات بران میں سے دوآ دی بھی متفق نہیں ہیں۔مثلًا ان میں ہے ہر کوئی صلوۃ کے الگ معنی بیان کرتا ہے' جبكه اس سے نماز مراد لینا تو سنتِ رسول اللّٰه مَالَيْنِيَّا ہے معین ہوا ہے۔ چنانچے رسول اللّٰه مَالَيْنِیْمَا نے فرمایا:((صَلُّوا كَمَا رَاَیْتُمُونِنی اُصَلِّیٰ ))(۱)''نماز پڑھوجیسے مجھےنماز پڑھتے د کھتے ہو''۔ بہر حال شریعت کی دومتحکم بالذات بنیادیں ہیں اور حدیث وسنت کے بغیر قرآنی احکام کی صحیح تعبیر ممکن نہیں ۔

حميّتِ ذاتى اورحميّتِ دين كا <u>فرق</u>

زیرمطالعہ حدیث کے خمن میں کمیں یہ بات آپ کے ذہن نشین کرنا چاہتا ہوں کہ
انسان کو غصہ تب آتا ہے جب کی نہ کسی حمیت پرزو پڑتی ہے۔اب یا تو حمیت ذاتی
ہے۔ یعنی آپ نے محسوس کیا کہ میری ذات میری شہرت میری عزت میرے خاندان میری قوم یا میرے وطن پر حملہ کیا گیا ہے تو ظاہر بات ہے آپ کو غصہ آئے گا۔ دوسری صورت یہ ہے کہ اللہ کے دین پر حملہ کیا گیا ہے تو یہ حمیتِ وینی ہے اوراس پر غصہ آنامتنی موجائے گا ان غصول سے جو حمیتِ ذاتی 'حمیتِ عائلی 'حمیتِ قومی یا حمیتِ وطنی پر موجائے گا ان غصول سے جو حمیتِ ذاتی 'حمیتِ عائلی 'حمیتِ قومی یا حمیتِ وطنی پر زو پڑنے کی وجہ سے آتے ہیں۔ لہذا اپنے کسی ذاتی معاطے پر غصہ میں آجا نا اور اللہ کے

<sup>(</sup>١) صحيح الجامع للالباني ع: ٨٩٣-

و اربعین نَوَوی کی عرب می ( 427 عرب خطابات جمع کمی لیکن حضرت یونس ماییلا اپنی قوم کے کفر پرا نے غضب ناک ہو گئے کہ یہ بات ان کے ذہن میں نہ رہی اور آپ اپنی قوم سے نا راض ہو کر غصے کی حالت میں قوم کوچھوڑ کر چلے گئے۔ اس حوالے سے آپ کے ذہن میں آ گیا ہوگا کہ جب اللہ تعالیٰ کی طرف سے عام مسلمانوں کے لیے جمرتِ مدینہ کی اجازت آ گئی تورسول اللّٰمُ کَالْتُیْمُ نے اپنے صحابہ کرام مُمَالِیُّمُ ہے فرمادیا کہتم سب مدینہ چلے جاؤ'لیکن آپ خودنہیں گئے' جب تک کہواضح اور معینن طوریر آ ہے کے لیے اجازت نہیں آ گئی۔اس ضمن میں سیرت کا ایک مشہور واقعہ ہے کہ حضرت ابوبکرصدیق ہڑھئے نے دواونٹنیاں تیار کی تھیں کہلمباسفر ہےاور تیز جانا ہوگا۔ پھر جب ہم جائیں گے تو ظاہر بات ہے کہ ہمارا تعاقب کیا جائے گا' تو آٹے نے دواونٹیول كوخوب كھلا بلاكر تياركيا ہوا تھا،لىكن رسول الله مَلَا لَيْهُ كُواس بارے ميں نہيں بتايا تھا۔آپُ ہجرت کے منتظر تھے'اس لیے بار بارآ پے حضور مُلَاثِیْنِ سے یو چھتے تھے کہ اجازت آگئ؟ حضور فرماتے کہ ابھی نہیں آئی۔حضرت عائشہ ٹھٹٹا فرماتی ہیں کہ ایک دن ہم نے ویکھا کہ دو بہر کے وقت نبی اکرم مَا اللہ عُمَارے گھرکی طرف چلے آ رہے ہیں اور اپنا چہرہ مبارک اینے رومال میں چھپایا ہوا ہے۔ یہ بڑی غیر معمولی بات تھی اس لیے کہ عرب میں تیلولے کے وقت لیعنی ظہر اور عصر کے درمیان بازاراور دفاتر بھی بند ہو جاتے ہیں اوراُس وفت کسی کے گھر آنا جانا بھی نہیں ہوتا'الا میکہ آپ کوکسی نے دوپہر کے کھانے پر بلایا ہو۔خیر نبی اکرم مَا لَیْنِیْمُ آشریف لائے اور آ کر کہا کہ ابو بکر! اجازت آ گئی ہے۔اب حضرت ابوبکر والفنؤ کی خوشی کا کوئی ٹھکا نہیں تھا۔ دل میں سوچتے ہوئے کہ مجھے شاباش ملے گی عرض کیا:حضور! میں نے دواونٹنیاں تیار کرر تھی ہیں اورانہیں خوب کھلا بلا کرفر بہ كيا ہے! حضورمَا لَيْنَا لِمُ نِے تھوڑا ساتو قف كرنے كے بعد فر مايا: احجما ٹھيك ہے ميں ايك ا ونثنی استعال کروں گالیکن میں اس کی قیت ادا کروں گا۔ بین کر حضرت ابو بکڑرو پڑے اور کہا:حضورمَالْالْیَا اِلْمِی معارّت ہے؟ میں نے تو اپنے جان و مال میں سے کوئی بھی چیزآ پ سے بھا کرنہیں رکھی ہے۔

بېر چال جب تک نیصله گن اجازت نہیں آ جاتی اُس وفت تک رسول اپنی قوم کو

حی*ھوڑ کرنہیں جاسکتا۔حضرت یونس <sub>مایش</sub>یں سے خلطی ہو*ئی کہ وہ انتہائی غصے کی حالت میں بغیر ا جازت کے توم کوچھوڑ کرچل دیے۔اس غلطی بران کی پکڑ ہوئی' اس لیے کہ کا ررسالت کی شرائط میں سے ایک شرط کے اندر کچھ کمی ہوئی ہے۔لہذا آپ کومعلوم ہے کہ پھرمچھلی نے آپ کونگل لیااور مچھلی کے بیٹ میں آٹ نے:" لآ اِلٰهَ إِلَّا ٱنْتَ سُبْ حَنكَ وَإِنَّى كُنْتُ مِنَ الظُّلِمِيْنَ " (الانبياء: ٨٤) كاور دكيا الله سے استغفار كيا۔اس يرالله رب العزت نے انہیں معاف فرمایا — وہیل مجھلی نے آپ کو'' شطَ العرب'' میں نگلاتھا ( دریائے فرات اور دریائے وجلہ عراق کے جنوب میں باہم مل کر ایک جھوٹے سے سمندر کی صورت اختیار کر لیتے ہیں'جوشط العرب کہلاتا ہے ) اور خلیج فارس سے ہوتے ہوئے کہیں کران کے ساحل پراللہ کے حکم ہے اُ گلاتھا۔اس پر جناب احمدالدین مار ہروی کا ایک تحقیقی مضمون ماهنامه میثاق اور حکمت قر آن میں شائع ہوا تھا۔ 🖈

اس ساری تفصیل بتانے کا مقصد رہے کہ حضرت بینس مایٹی کاغضب ناک ہوجانا اگر چەحمىت دىنى كى وجەسے تھا'لىكن اللەتعالى كى طرف سے عائدكرد ەشرا ئطاكونظرا نداز کرنے کی کسی کوا جازت نہیں ہے۔اس ضمن میں اگر کسی رسول سے بھی کوتا ہی ہوئی ہے تو اس پراللہ تعالیٰ کی طرف ہے گرفت ہوئی ہے۔

'' مجھے پونسؑ بن متّی پر فضیلت مت دو!''

یہاں ریجی نوٹ کر لیچیے کہ ہمارے ہاں نعتوں کے اندرشدیدمبالغہ آ رائی کی جاتی ہے اور آج کل تو اس بارے میں انتہا ہوگئ ہے جبکہ نبی اکرم مَثَالْتُنْ الْمِ مَا اِنْتُوْمِ نے فرمایا:

((مَايَنْبَغِيْ لِأَحَدِ أَنْ يَقُولَ أَنَا خَيْرٌ مِنْ يُونْسَ ابْنُ مَتَّى)) (١)

سی شخص کے لیے مناسب نہیں کہ وہ یہ کہے کہ میں (محم مَثَاثَیْرُ ا) یونس بن متّی ہے

و کیھئے حضرت یونس مایئیہ وا صدرسول ہیں جن سے کچھ خطا ہوئی تو پھراس خطا کی انہیں سز ا

ہے ندکورہ مضمون'' شَجَوَةً مِنْ تَقْطِیْن'' کے عنوان سے اول ماہنامہ بیٹا تُ فروری ۱۹۸۰ء بعد ازاں حکمت قرآن کے شارہ فروری ۱۹۹۹ء اور پھرئی ۲۰۰۲ء بیں مکررشائع ہواتھا۔ (مرتب)

صحيح البخاري كتاب تفسير القرآن باب قوله انا اوحينا اليك.....

ہمی ملی۔ باقی اور رسولوں میں ہے کی کے ساتھ ایبا معاملہ ثابت نہیں ہے۔ خطا تو حضرت موکی ایٹیا ہے بھی ہوئی تھی، جس کے بارے میں ہم قبل ازیں پڑھ تھے ہیں، لیکن اس خطا کی کوئی سزا حضرت موکی علیہ گا کوئییں ملی۔ لہذا حضرت یونس علیہ اوہ واحدرسول ہیں، جنہیں خطا کی سزا ملی ہے اور پھراس کا فائدہ بھی قوم یونس کو پہنچا ہے۔ آئ کی جدید اکا وَ نشک کا اصول ہے کہ ہرڈیب (debit) کے مقالبے میں کوئی کریڈٹ (credit) اور ہرکریڈٹ کا اصول ہے کہ ہرڈیب ہوگا۔ اس حساب سے یہ جوڈیب ہوا حضرت اور ہرکریڈٹ کے مقالبے میں کوئی ڈیب ہوگا۔ اس حساب سے یہ جوڈیب ہوا حضرت یونس علیہ کے خلاف تو یہ قوم کے حق میں کریڈٹ بن گیا۔ وہ اس طرح کہ حضرت یونس علیہ کے جانے کے بعد عذاب کے آثار شروع ہوگئے تھے، جس کے بعد کسی بھی قوم کی اجتماعی تو بہ کا دروازہ بند ہو جاتا ہے۔ جس عذاب کے آثار شروع ہوگئے تو قوم کو یاد آئے پر تو بہ کا دروازہ بند ہو جاتا ہے۔ جب عذاب کے آثار شروع ہوگئے تو قوم کو یاد آیا کہ یہ تو وہ بی بات ہوگئی جو یونس کہا کرتے تھے۔ اس پر وہ فوراً گھروں سے نکل کر کھلے میں تریے وہ تو اللہ نے ان پر سے عذاب ٹال ویا۔ میں تریے کے اور یکی تو اللہ نے ان پر سے عذاب ٹال ویا۔

سورہ یونس میں اس کو یوں بیان کیا گیا ہے: ﴿ فَلَوْ لَا کَانَتْ قَرْیَةٌ الْمَنَتْ فَنَفَعَهَا اِللّٰهَ وَوْمَ یُونُسُ اُ کِیاں' بعد ظهور العذاب" کے الفاظ محذوف ہیں۔ اس کا ترجمہ اس طرح ہوگا: ' کیا الی کوئی مثال ہے کہ ایک بستی (عذاب کے ظاہر ہونے کے بعد ) ایمان لائی ہواور اس کے ایمان نے اس کوفائدہ دیا ہوسوائے یونس کی قوم کے!' ﴿ لَمُنَّا الْمَنُوا کَشَفْنا عَنْهُمْ عَذَابَ الْحِوْرِي فِي الْحَيٰوةِ اللَّذُنِيا وَمَتَّعْنَهُمْ إِلَى حِنْنِ ﴿ كُلُمَا اللّٰهُ اللّٰهُ وَمَتَّعْنَهُمْ إِلَى حِنْنِ ﴿ كُلُمَا اللّٰهُ وَمَتَّعْنَهُمْ عَذَابَ الْحِوْرِي فِي الْحَيٰوةِ اللَّذُنِيا وَمَتَّعْنَهُمْ إِلَى حِنْنِ ﴿ كَانَ اللّٰهُ وَمَتَّعْنَهُمْ عَذَابَ الْحِوْرِي فِي الْحَيٰوةِ اللّٰدُنَيا وَمَتَّعْنَهُمْ إِلَى حِنْنِ ﴿ كَانَ اللّٰهِ وَمَتَّعْنَهُمْ اللّٰهِ عَنْهُمْ عَذَابَ الْحِوْرِي فِي الْحَيٰوةِ اللّٰدُنَيا وَمَتَّعْنَهُمْ إِلَى حِنْنِ ﴿ كَانَ اللّٰهُ وَمِ اللّٰهِ وَمَ اللّٰهِ وَمَ اللّٰهُ اللّٰهُ وَمِ اللّٰهُ وَمِ اللّٰهُ وَمِ اللّٰهِ وَمَ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَمَ اللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهِ اللللّٰهُ وَقَوْلُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَمَ اللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَلِي اللّٰهُ الللّٰهُ وَاللّٰهُ وَلَالُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَلِي اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَلِي اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَلَالُوا لَا الللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُولُولُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ

## روحانی معالج کے لیے تخص تشخیص کی اہمیت

اس مدیث کے حوالے ہے آخری مکتہ یہ ہے کہ نبی اکرم مُلَا اِنْزَا کے اس انداز بیان -((لَا تَغُضَّبْ، لَا تَغُضَبْ، لَا تَغُضَّبْ) --- يتايك برسى الهم بات يه علوم ہوتی ہے کہ بید درحقیقت شخصی تشخیص اورشخصی علاج تھا۔روحانی معالج کے لیشخصی تشخیص بہت اہمیت کی حامل ہوتی ہے اور وہ اس کے مطابق علاج کرتا ہے۔ ظاہر بات ہے کہ انبیاء ورسل مینتا مزئی نتھ'اور وہ لوگوں کا روحانی تز کیہ کرتے تھے۔اسی طرح ہمارے ہاں صوفیاء کا ایک طبقہ ہے جنہوں نے اپنے مشائخ سے تزکیہ کرایا ہوتا ہے اور پھروہ دوسروں کا تزکیہ کرتے ہیں۔ بیا یک سلسلہ ہے جوچل رہاہے۔اس تزکیہ کے اندراییانہیں ہوتا کہا یک ہی بات سب کو بتائی جائے' بلکہ مزاج اور طبائع کے لحاظ سے ہرایک کا تزکیہ کیا جاتا ہے۔ یہی رسول اللّٰمَا لَا يُعَالَّمُ كا نداز تھا۔ا كثر اذ كار تو ایسے ہیں جوحضورا كرم مَا لَيْمَا لِمُ سب کو بتائے مثلاً ہرنماز کے بعد اللّٰہُمَّ آعِیّیٰ عَلٰی ذِکُوكَ وَشُکُوكَ وَحُسْن عِبَا دَتِكَ يِرْ هِنا وغيره لِيكِن بعض اذ كارايسے بھی ہیں جوآپ نے سی فر دِوا حد كوأس كی باطنی کیفیت کےمطابق ہتلائے ۔اس طرح آ ہے منگاٹیٹے کے بعض لوگوں کو کچھ خاص تقیحیں فر ما <sup>ک</sup>یں ۔ چنانچے روحانی معالج کے اندرشخصی شخیص وشخصی علاج کی صلاحیت ضروری ہے اس لیے کہ کہلوگوں میں مختلف قتم کے باطنی امراض ہوتے ہیں ۔کسی کے اندر دولت کی محبت زیادہ ہے کسی کے اندرغصہ بہت تیز ہے اور کسی کے اوپر شہوت کا غلبہ بہت زیادہ ہوتا ہے تو اب سب کا علاج ایک طرح نہیں ہوگا' بلکہ ہرایک کا علاج اس کے اعتبار ہے ہو گا۔ لہٰذا زیرِ مطالعہ فرمانِ نبوی میں یہ اُس شخص کے لیے شخصی تشخیص وعلاج (personal prescription) ہے۔معلوم ہوتا ہے کہ اس شخص کے اندر غضب اورغصه کا معاملہ ضرورت ہے زائد تھا' اس لیے رسول اللّٰه خُالِیْزُم نے تکرار کے ساتھ اسے اِسی ہے بیجنے کامشورہ دیااور بتکرارای کی وصیت فر مائی۔

اَقُولُ قَوْلِي هٰذَا وَاسْتَغُفِرُ اللَّهَ لِي وَلَكُمُ وَلِسَائِرِ الْمُسُلِمِيْنَ وَالْمُسُلِمَاتِ00



مركزي ألجم في ألفران لاهور کے قیام کامقصد منبع ابمیان — ادر — سرختم پلفین مران مجم فران مجم کے علم و مجمت ک وسیع پانے — اور — اعلیٰ علمی سطح برتشيروا ثباعت الأمت كمين تحديد أنمان كالك وي تحرك إبوائه اور کسس طرح اسلم کی نت او تا نید ادر فعلبه دین مق کے دورمانی ی راہ نہوار ہوئے وَمَا النَّصُّرُ إِلَّامِنْ عِنْدِاللهِ